ALLGEMEINE STUDIEN

SOMMERSEMESTER

2010

Zentrum fur Wissenschaftstheorie

zfw@uni-muenster.de
http://www.uni-muenster.de/Wissenschaftstheorie/

Tel.: +49 251 83-24476
Fax: +49 251 83-24268

Ringvorlesung

Fehler und Falschung.
Zu Phanomen und Funktion des Unwahren
in den Wissenschaften

Zeit: Dienstag, 18-20 Uhr (14-tagig)

Ort: Furstenberghaus, F5

Leitung: Nicola MéRner, M.A. / Dr. Dimitri Liebsch
Beginn: 20.04.2010

Statt Fehler und Falschung nur als das unerwiinschte Andere von Wissenschaft zu
begreifen, soll ihr produktives Moment — von der Strategie in den Science Wars bis
zur Rolle im Falsifikationismus — beleuchtet werden.

Lerninhalte: Fehlertheorien; methodischer Umgang mit Fehlern (Pravention, Refle-
xion); Fehleridentifikation in den einzelnen Wissenschaften

Seminar

David Humes Theorie der Kausalitat im Diskurs

Zeit: Mittwoch, 14-16

Ort: Philosophisches Seminar, Raum 233
Leitung: Timo Dresenkamp, M.A.

Beginn: 14.04.2010

Laut David Hume besteht der einzige unmittelbare Nutzen aller Wissenschaften
darin, uns die Beherrschung und Regelung kiinftiger Ereignisse durch ihre Ursa-
chen zu lehren. Unser Denken und Forschen sei demnach jederzeit mit dieser Be-
ziehung - der Relation von Ursache und Wirkung bzw. der Kausalitatsrelation -
beschéftigt. Aufgrund dieses zentralen Stellenwerts der Ursache-Wirkungs-Relation
innerhalb der Wissenschaften sei eine philosophische Erfassung dieser Relation
unabdingbar.



Dieses Seminar wird sich mit der Humeschen Kausalitatstheorie und der um sie ge-
fihrten Debatte in der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts auseinandersetzen. Der
erste Teil des Seminars wird der Humeschen Kausalitatstheorie gewidmet sein. Dabei
wird zundchst der philosophische Kontext vorgestellt werden, in den Humes Kausali-
tatstheorie eingebettet ist: Humes Theorie der Perzeptionen. AnschlieBend wird Hu-
mes Notwendigkeits-Konzeption erlautert werden und dargelegt werden, inwiefern
Hume Notwendigkeit als wesentliches Moment jeder Kausalbeziehung versteht.
Schliellich wird der Kern seiner Kausalitatstheorie analysiert werden: seine beiden
Definitionen von ,,Ursachen”.

In einem zweiten Teil wird die oben erwadhnte Debatte um Humes Kausalitatskonzep-
tion vorgestellt werden. Ausgangspunkt wird das von J. A. Robinson formulierte
Problem der mangelnden Koextensionalitdt der Humeschen Definitionen und einer
damit zusammenhéngenden Inkonsistenz der Humeschen Theorie bilden. Es werden
vier verschiedene Ldsungsansatze analysiert werden, die in der Debatte entwickelt
worden sind, um dem von Robinson skizzierten Problem zu begegnen. Anschlieend
wird gezeigt werden, dass sich die vier Losungsansétze gegenseitig ausschlie3en.

In einem dritten und letzten Teil wird ein Ldsungsansatz entwickelt werden: eine
erkenntnistheoretische Auffassung der Humeschen Kausalitatstheorie. Es wird erldu-
tert werden, was prinzipiell unter einer erkenntnistheoretischen Auffassung im Ge-
gensatz zu einer analytischen Auffassung zu verstehen ist. AnschlieRend wird aufge-
zeigt werden, wodurch eine solche erkenntnistheoretische Auffassung von Humes
Theorie gerechtfertigt wird. SchlieRlich wird gezeigt werden, dass, unter der Voraus-
setzung, dass Humes Theorie in der beschriebenen erkenntnistheoretischen Weise
aufgefasst wird, das Problem der mangelnden Koextensionalitat der Definitionen und
die damit zusammenhéngende Robinsonsche Inkonsistenz geldst wird.

Dieses Seminar soll insbesondere die folgenden Kompetenzen vermitteln: Kenntnisse
Uber einen der zentralen Begriffe der Wissenschafts- und Erkenntnistheorie; Kennt-
nisse Uber einen der wichtigsten Philosophen des 18. Jahrhunderts; argumentations-
theoretische Kompetenzen durch Analyse einer philosophischen Debatte hinsichtlich
ihrer argumentativen Struktur und Stichhaltigkeit; Sicherheit im Umgang mit eng-
lischsprachigen Texten.

Seminar

Fehler, Falschung und Magie.
Die Geburt der Wissenschaft aus dem Geiste der Alchemie

Zeit: Mittwoch, 14-16

Ort: Philosophisches Seminar, Raum 225
Leitung: Stephanie Miller, M.A.

Beginn: 14.04.2010

Ohne groRes Nachdenken wirden die meisten von uns annehmen, Wissenschaft
beruhe im Kern auf Experiment und Erfahrung. Die dabei unterstellte Vorurteilslo-
sigkeit — die Vermutung, man Uberlasse die Antwort auf eine Frage quasi der Natur
— begriindet unser Vertrauen in den Erfolg der Forschung. Studiert man allerdings —
wie es der Anthropologe Marcel Mauss getan hat — Dokumente wie die Prozessak-
ten des Zauberers Jean Michel aus dem Jahr 1623, wdre dieser erste Eindruck
schnell wieder zerstort. Nicht die Erfahrung leitet uns; es ist der Glaube, der jeder
Erfahrung vorausgeht, schreibt Mauss. Er stellte fest, dass noch das Ausbleiben der
erhofften magischen Wirkung das prinzipielle Vertrauen in die Zauberei nicht er-
schittern kann: Es sind Fehler in der Durchfiihrung des Rituals, so lautet die zeit-
gendssische Versicherung, die die Entfaltung magischer Krafte verhindern. Was
genau unterscheidet dann aber moderne Wissenschaft von anderen Glaubenssyste-
men? Die verkirzte Antwort konnte lauten: die Anerkennung von Fehlern. Ein
Gegenstand der Wissenschaft kann falsch sein, Magie wird durch jedes Ergebnis
bestatigt. Das Seminar geht in systematischer und historischer Perspektive der Fra-
ge nach, welchen Platz Fehler in verschiedenen Konzeptionen zum Wissens- und
Erkenntnisgewinn einnehmen. Voraussetzung zur Teilnahme am Seminar ist die
Bereitschaft, regelméRig Textzusammenfassungen zu verfassen und vorzustellen.

Das Seminar erortert skeptische Positionen in der Wissenschaftstheorie. Neben
diesem inhaltlichen Schwerpunkt soll ein weiterer Aspekt das Einiiben der Textana-
lyse und des wissenschaftlichen Schreibens sein.



Seminar

Naturalismus — Positionen, Perspektiven und Probleme

Zeit: Mittwoch, 12-14

Ort: Philosophisches Seminar, Raum 236
Leitung: Arne Weber

Beginn: 14.04.2010

»We are all naturalists now.” (Roy Wood Sellars) ,,In the dimension of describing and
explaining the world, science is the measure of all things.” (Wilfrid Sellars) ,,The
world is as natural science says it is.” (Willard Van Orman Quine) — Dies sind Slo-
gans, die euphorisch ein uneingeschranktes Vertrauen gegenlber den Erkenntnissen
der Naturwissenschaften verkiinden, und charakterisieren einen Trend, der heute nicht
nur innerhalb der Wissenschaften eine groRe Bedeutung hat, sondern sich in letzter
Zeit selbst bis in die breite Offentlichkeit hinein fortgesetzt hat (Dawkins, Dennett).
Der philosophische Naturalismus behauptet im weitesten Sinne, dass die einzigen
verléasslichen Methoden, Wahrheiten (ber die Welt herauszufinden, naturwissen-
schaftliche sind. Selbst der Mensch mit all seinen Erkenntnisleistungen soll durch die
Naturwissenschaften vollstandig und objektiv beschrieben werden kénnen. Gerade in
dem Fall einer Naturalisierung des Geistigen oder Mentalen zeigen sich jedoch recht
schnell die Grenzen der rein naturwissenschaftlichen Erklarbarkeit.

Um sich diesen Problemen des Naturalismus zu widmen, werden im Seminar zu-
néchst verschiedene naturalistische Positionen samt ihrer Thesen vorgestellt. Des
weiteren gehoren grundlegende wissenschaftstheoretische Themen wie der wissen-
schaftliche Realismus, der Physikalismus oder der Reduktionismus zu den zentralen
Inhalten des Seminars. Gerade der reduktive Physikalismus ist der Ausgangspunkt fur
viele naturalistische Theorien innerhalb der Philosophie des Geistes wie auch fiir die
methodischen Ansatze in den Neuro- und Kognitionswissenschaften. Einerseits beruft
man sich hier auf die gut bestatigten, derzeitigen wissenschaftlichen Befunde wie das
neuronale Korrelat des Bewusstseins, andererseits ist diese Auffassung aber mit einer
Reihe von wissenschaftstheoretischen Schwierigkeiten verbunden, die die allgemei-
nen Thesen des Physikalismus und des Reduktionismus herausfordern. Im Seminar
sollen diese Thesen wie auch die mit ihnen verbundenen Probleme vorgestellt und
kritisch erortert werden. Zudem werden naturalistische Positionen vorgestellt, die
versuchen eine Ldsung fur dieser Probleme anzubieten.

Lehrinhalte und Kompetenzerwerb: Naturalismus als erkenntnis- und wissen-
schaftstheoretische Position; Verstandnis, Analyse und Diskussion zentraler The-
sen; Sensibilisierung fir mogliche Kritik.

Seminar

Wissenschaftliche Philosophie im 19. Jahrhundert

Zeit: Dienstag, 16-18

Ort: Firstenberghaus, S02=Ubungsraum 106/107
Leitung: Jan Guido Michel

Beginn: 13.04.2010

Im 19. Jahrhundert entwickelte sich in Deutschland ein neues, an den Naturwissen-
schaften orientiertes Philosophieverstandnis, namlich die wissenschaftliche Philo-
sophie. Wenn von der Entstehung der wissenschaftlichen Philosophie die Rede ist,
wird oft auf Hermann von Helmholtz und seinen richtungweisenden Koénigsberger
Vortrag »Ueber das Sehen des Menschen« (1855) verwiesen. Dieser Verweis stellt
den in der Anfangszeit der wissenschaftlichen Philosophie des 19. Jahrhunderts
wahrscheinlich bedeutendsten Vertreter in den Vordergrund. Der Einfluss von von
Helmholtz l8sst sich in eine physiologische Richtung des friilhen Neukantianismus
einordnen, nach dem unsere Erfahrung nicht allein von den Gegensténden, sondern
auch entscheidend von der Konstitution unserer Sinnesorgane abhangt. Es ist je-
doch anzumerken, dass der alleinige Verweis auf von Helmholtz im Hinblick auf
die Entstehungsphase der wissenschaftlichen Philosophie durchaus verkirzt ist. Es
gibt ndmlich im 19. Jahrhundert neben dem Naturwissenschaftler von Helmholtz
einige weitere bedeutende naturwissenschaftlich orientierte Philosophen, die maf3-
geblichen Anteil an der Entstehung und Entwicklung dieser neuen Philosophie-
stromung haben, z.B. Friedrich Albert Lange und Fritz Schultze. Zu den bedeu-
tendsten Protagonisten der weiteren Entwicklung der wissenschaftlichen Philoso-
phie vor allem in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts zdhlen aulerdem u.a.
Richard Avenarius und Ernst Mach, die wiederum Personen wie Hans Reichenbach
und Moritz Schlick, den Begriinder des Wiener Kreises, wesentlich beeinflussten.
Deutlich wird der Einfluss der wissenschaftlichen Philosophie des 19. Jahrhunderts
in der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts in der grundlegenden philosophischen
Interpretation der empirischen Wissenschaften sowie der Auseinandersetzung der
wissenschaftlichen Philosophen mit den Hauptvertretern der Relativitits- und der
Quantentheorie.



Im Seminar wird aus philosophie- und wissenschaftsgeschichtlicher sowie aus wis-
senschaftstheoretischer Perspektive ein Blick auf die wissenschaftliche Philosophie
im 19. Jahrhundert geworfen. Dabei stehen u.a. die folgenden Fragen im Zentrum:
Worin besteht eigentlich der im 19. Jahrhundert neue Ansatz der wissenschaftlichen
Philosophie? Wovon grenzen sich Philosophen einer wissenschaftlichen Philosophie
ab und wofur argumentieren sie? Welchen Einfluss hat die wissenschaftliche Philoso-
phie des 19. Jahrhunderts und wie l&sst sie sich generell philosophie- wie wissen-
schaftsgeschichtlich einordnen? Dabei sollen die Motive, Argumente und Entwick-
lungen dieser philosophisch einflussreichen Strémung verdeutlicht werden.

Prafungsleistung: Essays
Lehrinhalt und Kompetenzerwerb: Analyse und Diskussion zentraler Texte und Posi-

tionen der wissenschaftlichen Philosophie im 19. Jahrhundert. Interdisziplindre Aus-
einandersetzung in Bezug auf den weiteren wissenschaftlichen Einfluss.

Seminar

Einfihrung in die Wissenschaftstheorie:
Grenzen der Wissenschaft

Zeit: Freitag, 10-12

Ort: Firstenberghaus, S104 (Ubungsraum 108)
Leitung: Marius Backmann

Beginn: 16.04.2010

Grundlage des Seminars wird Alan F. Chalmers' 1990 erschienenes Buch ,,Grenzen
der Wissenschaft* sein. Chalmers hat dieses Buch verfasst, um herauszuarbeiten, was
vom Nimbus der Wissenschaften nach griindlicher Analyse (brig bleiben kann. Das
Buch dient als Fortsetzung seines zuvor erschienenen Buches ,Wege der Wissen-
schaft“, dass eine Einfiihrung in die gangigsten wissenschaftstheoretischen Fragestel-
lungen darstellt und nach Chalmers' eigener Aussage von vielen Rezensenten als
relativistisch und der Wissenschaft gegentber allzu kritisch aufgefasst wurde; ein
Eindruck, der sich nach einer grundlichen Diskussion aller bedeutenden Problembe-
reiche der Wissenschaftstheorie einstellen kann. Chalmers versucht nun, diesen Ein-
druck zu korrigieren und die Wissenschaft gleichsam ins rechte Licht zu riicken. Das
bedeutet in diesem Fall, dass einerseits spezifische Leistungen und der Nutzen wis-
senschaftlicher Arbeit hervorgehoben werden sollen, und andererseits Grenzen aufge-

zeigt werden sollen, an denen Wissenschaft scheitern muss. Diese Grenzen zeigen
sich beispielsweise in den Einflissen des sozialen Umfelds und der Politik auf
wissenschaftliche Arbeit. So ist es in der Geschichte der Wissenschaft oft der Fall
gewesen, dass bestimmte wissenschaftliche Arbeit politisch motiviert war und
andererseits die Politik dartiber Befunden hat, was wissenschaftlich ist und was
nicht. Als anschauliches Beispiel kann die Ablehnung der Nationalsozialisten ge-
geniber Einsteins Relativititstheorie oder die Stigmatisierung der Mendelschen
Genetik in der Sowjetunion gelten. Ziel des Buches und des Seminars ist, einerseits
zu besprechen, wie weit z.B. politischer Einfluss geht und wo er auch wieder auf-
hort. Eine andere Grenze der Wissenschaft liegt Chalmers zufolge in der Abwesen-
heit einer universellen und fir alle wissenschaftlichen Bereiche giiltigen Methode.
Eine solche allgemeine Methode zu finden wére zum Beispiel dafir hilfreich, echte
Wissenschaft wie Physik von Pseudowissenschaft wie der Astrologie abzugrenzen:
Die Disziplinen, die sich einer allgemeinen wissenschaftlichen Methode bedienen,
wie es zum Beispiel erstem Anschein nach die klassischen Naturwissenschaften
tun, kénnen als Wissenschaften gelten, wahrend die Pseudowissenschaften eben
nicht wissenschaftlich beobachten, keine Experimente zulassen und keine Falsifika-
tionsversuche durchfiihren. Chalmers versucht hier zu zeigen, dass es zwar einer-
seits eine solche allgemeine Methode nicht gibt, andererseits daraus aber kein Rela-
tivismus folgt und es auf anderem Wege trotzdem mdglich ist, Wissenschaft von
Pseudowissenschaft zu unterscheiden.

Der dem Seminar zugrunde liegende Text ist wie in der englischsprachigen Traditi-
on ublich sehr Gbersichtlich und nach Themenbereichen gegliedert, weshalb er sich
hervorragend als Seminargrundlage eignet. Das Seminar richtet sich vor allem an
Studierende in den Allgemeinen Studien, die bereits ein einfiihrendes Seminar in
Zentrum fur Wissenschaftstheorie belegt haben, allerdings ist das Seminar so ange-
legt, dass auch Studierende ohne jede Vorkenntnis problemlos teilnehmen kdnnen.
Da Chalmers die Textgrundlage des Seminars auch aus dem Grund geschrieben hat,
damit einen allzu relativistischen Eindruck seiner eigenen Position zu korrigieren,
muss in der Diskussion des Textes im Seminar immer wieder hervorgehoben wer-
den, dass es sich nicht nur um einen in den Problembereich einfihrenden Text,
sondern auch um eine MeinungsauBRerung handelt, die kontrovers hinterfragt wer-
den kann. Daher soll das Seminar auch dazu dienen, das kritische Bewusstsein der
Studierenden fiur diese Problembereiche zu scharfen uns sie mit dem nétigen
Handwerkszeug auszustatten, Chalmers' Position kritisch zu hinterfragen und letzt-
lich gut informiert dartber zu entscheiden, wie weit die wissenschaftstheoretische
Kritik der Wissenschaft denn reicht.



Kompetenzerwerb: Was bleibt nach kritischer Analyse noch von der Wissenschaft,
was ist ihr Ziel, ihre Methoden? Wie weit geht der Einfluss von Politik und Gesell-
schaft? Wie objektiv kénnen Beobachtung und Experiment sein?

Seminar

Zentrale Begriffe der Wissenschaftstheorie

Zeit: Montag, 12-14

Ort: Furstenberghaus, S029 (Seminarraum 01)
Leitung: n.n.

Beginn: 12.04.2010

Zentrale Begriffe: Wissenschaftlicher Fortschritt und Revolution, Wissenschaftliche
Erklarung und wissenschaftliche Beobachtung, Bestatigung von Theorien, Unter-
scheidung beobachtbarer/unbeobachtbarer Phdnomene.

den im Zeitalter der Aufklarung bestimmend, worin unterschieden sie sich von
denen der vorhergehenden Epochen und inwiefern sind sie fur die Gegenwart noch
von Bedeutung?

Die Veranstaltung widmet sich den Wissenschaftsbegriffen der wichtigsten Vertre-
ter der englischen, franzésischen und deutschen Aufklarung.

Empfohlene Literatur: R. Vierhaus (Hg.): Wissenschaften im Zeitalter der Aufkla-
rung, Gottingen, 1985; T. L. Hankins: Science and the Enlightenment, Cambridge
1985; R. Mocek: Die Wissenschaftskultur der Aufklarung, Halle 1988 (*1990).

Seminar

Wissenschaft und Aufklarung

Zeit: Freitag, 14-16

Ort: Firstenberghaus, S104 (Ubungsraum 108)
Leitung: Kay Zenker

Beginn: 16.04.2010

Die Aufklarung des spaten 17. und des 18. Jahrhunderts war ihrem ,Programm’ und
ihren Grundideen nach ein Kampf gegen Vorurteile, Schwarmerei und Fanatismus.
Als Streben nach Wahrheit durch Klarheit war sie, wie die Aufklarer selbst formulier-
ten, um ,, Ausbesserung“ bzw. ,,Erhellung des Verstandes* bemiht, und zwar durch
die Beseitigung dunkler Begriffe und falschen Denkens. Daneben riickte die Aufkla-
rungsbewegung das Denksubjekt in den Mittelpunkt, indem sie die Notwendigkeit
eigenen, selbstdndigen und freien Denkens betonte. Es stellt sich die Frage, inwiefern
ein solches, sowohl ,rationalistisches’ als auch ,emanzipatorisches’ Aufklarungspro-
gramm sich auf die Wissenschaften auswirkte. Wie haben sich Aufklarung und Wis-
senschaften gegenseitig beeinflusst? Welche Wissenschaftsbegriffe waren bzw. wur-

Seminar

Grue — Das neue Ratsel der Induktion

Zeit: Freitag, 12-14

Ort: Firstenberghaus, S104 (Ubungsraum 108)
Leitung: Markus Seidel, M.A.

Beginn: 16.04.2010

Wir sind fest davon (berzeugt, dass ein griiner Smaragd die Hypothese, dass alle
Smaragde grln sind, bestatigt. Wir glauben zudem, dass, wenn ich jetzt eine 2-
Euro-Miinze aus meiner Geldborse hole, diese nicht die Hypothese bestétigt, dass
alle Mlnzen in meiner Geldbdrse 2-Euro-Minzen sind. Und das gilt auch, wenn
das Letztere gerade zuféllig wahr sein sollte. Was aber unterscheidet solche Verall-
gemeinerungen, die wir fir gesetzesartig halten, von Verallgemeinerungen, die nur
zufallig wahr sind? Wie missen unsere Hypothesen beschaffen sein, damit wir
gerechtfertigt behaupten kdnnen, eine Instanz einer Hypothese bestatige diese?

Nelson Goodman hat mit der Einflihrung des Kunstwortes ,,grue“ (gebildet aus
»green“ und ,,blue*) und dem daraus konstruierbaren sog. ,,neuen Ratsel der Induk-
tion* gezeigt, dass diese Fragen alles andere als einfach zu beantworten sind.
Goodman ist der Auffassung, das klassische Humesche Induktionsproblem der
Rechtfertigung induktiver Schlussverfahren auflésen zu kénnen, zeigt aber, dass an
die Stelle der Frage der Rechtfertigung der Induktion die Frage der Definition besta-
tigharer Hypothesen tritt: Sollte diese letzte Frage nicht zufriedenstellend beantwor-
tet werden konnen, dann bestétigen bisher beobachtete griine Smaragde sowohl die
Hypothese, dass alle zukinftig beobachteten Smaragde griin sind, als auch die
Hypothese, dass alle zukiinftig beobachteten Smaragde blau sind. Wir sind uns



sicher, welche dieser Hypothesen tatsachlich bestatigt wird, aber wie sollen wir zwi-
schen plausiblen und absurden Hypothesen unterscheiden?

Im Seminar soll anhand des ,,zeitgendssischen Klassikers® (Putnam) Tatsache, Fikti-
on, Voraussage in grundlegende Fragestellungen und Begriffe der Wissenschaftstheo-
rie wie etwa ,,Induktion”, ,,Bestatigung*“, ,,Voraussage“, ,,Gesetz* und ,,Disposition*
eingefuhrt werden.

Lehrinhalt und Kompetenzerwerb: Goodmans Grue-Problem wirft schwierige Fragen
Uber Bestatigung, Gesetze und Vorhersagen auf. Im Seminar soll der ,,zeitgendssische
Klassiker* (Putnam) Tatsache, Fiktion, Voraussage behandelt werden.

Seminar

Die Mathematisierung der Wirklichkeit:
Neoplatonische Asthetik bei Kopernikus, Kepler und Galilei

Zeit: Mittwoch, 10-12

Ort: Philosophisches Seminar Raum 233
Leitung: Felix Schmelzer

Beginn: 14.04.2010

Aus wissenschaftshistorischer Sicht ist die Einfuhrung der Mathematik in die Natur-
erkenntnis einer der Hauptfaktoren flr einen radikalen erkenntnistheoretischen Um-
bruch der Neuzeit. Kopernikus, Kepler und Galilei verkdrpern in diesem Zusammen-
hang eine Abkehr von der aristotelischen Tradition. Diese hatte der Mathematik nur
eine beschrénkte Funktion eingerdumt und vor allem die Bedeutung der Erfahrung fur
die Naturerkenntnis betont. Dem gegenlber setzte sich bei den Wegbereitern der
wissenschaftlichen Revolution eine Orientierung am Platonismus durch. Platon selbst
hatte im Timaios die mathematische Struktur der Wirklichkeit betont und eine Lehre
der Stoffe entwickelt, die sdamtliche Materie auf funf geometrische Urformen, die
platonischen Korper, zurtickfihrt — Kepler und Galilei sollten sich hierauf berufen.
,,Das Buch der Welt ist in der Sprache der Mathematik geschrieben — dieser beriihm-
te Ausspruch Galileis bezeichnet in poetischer Form ein &sthetisches Empfinden, das
als treibende Kraft der Wissenschaftlichen Revolution angesehen werden kann: die
Mathematisierung der Wirklichkeit.

Seminar

Philosophie und Neurowissenschaften

Zeit: Montag, 14-16

Ort: Furstenberghaus, S102 (Ubungsraum 106/107)
Leitung: Beate Krickel, B.A.

Beginn: 12.04.2010

Die Neurowissenschaften und Kognitionswissenschaften haben in den vergangenen
Jahren bemerkenswerte Fortschritte in der Entschliisselung der Funktionsweise des
Gehirns gemacht. lhre Problemgebiete (iberschneiden sich dabei mit einer Vielzahl
anderer Disziplinen. Unter anderem &uf3ern sich Neurowissenschaftler zu Fragestel-
lungen die lange Zeit als genuin philosophische Fragen galten (z.B. Fragen nach
dem Zusammenhang von Koérper und Geist, Willensfreiheit etc.). Es stellt sich die
Frage: Verdréangen die Neurowissenschaften die Philosophie (oder genauer: die
Philosophie des Geistes)? Oder kénnen beide Disziplinen von einander profitieren?

Das Ziel des Seminars ist es, Einsicht in die Wechselwirkungen zwischen der Phi-
losophie und den Neurowissenschaften zu erlangen. Studierende sollen befahigt
werden, zu den folgenden Fragen Stellung nehmen zu kénnen: ,,Welche Rolle spielt
die Philosophie fiir die Neurowissenschaften?“ und ,,Wie wirken sich neurowissen-
schaftliche Erkenntnisse auf philosophische Debatten aus?*.

Nachdem zunéchst einleitende Texte aus dem teilweise heftig gefuhrten Streit zwi-
schen Neurowissenschaftlern und Philosophen gelesen wurden, sollen die weiteren
Sitzungen zwei Themenbereichen zugeordnet werden: Im ersten Teil werden Fra-
gestellungen aus dem Themengebiet der Wissenschaftstheorie der Neurowissen-
schaften diskutiert. Dabei sollen Texte zu den Themen ,,Was ist eine Erklarung in
den Neurowissenschaften?”, ,,Lassen sich andere Disziplinen (z.B. die Psychologie)
auf die Neurowissenschaften reduzieren?*, oder ,,Wie gelangen Neurowissenschaft-
ler zu Wissen Uber das Gehirn?“ gelesen werden.

Im zweiten Teil sollen verschiedene Debatten aus der Philosophie (im speziellen
aus der Philosophie des Geistes) in Zusammenhang mit neurowissenschaftlichen
Erkenntnissen gesetzt werden. Zentral ist dabei unter anderem die Frage, inwieweit
die Neurowissenschaft zur Losung philosophischer Probleme (z.B. des Leib-Seele
Problems) beitragen kann.



Lehrinhalt und Kompetenzerwerb: Sind neurowissenschaftliche (bzw. kognitionswis-
senschaftliche) Erkenntnisse relevant fiir die Philosophie? Sind philosophische Uber-
legungen fiir die Neurowissenschaft (bzw. die Kognitionswissenschaften) von Interes-
se? Diese Fragen sollen im Seminar beleuchtet werden. Dazu sollen einerseits ver-
schiedene Texte zu wissenschaftstheoretischen Fragestellungen (z.B. ,Was ist eine
Erklarung in den Neurowissenschaften?, ,Wie gelangen Neurowissenschaftler zu
Wissen Uber das Gehirn?*, ,,Lésst sich die Psychologie auf die Neurobiologie reduzie-
ren?*) gelesen werden. Andererseits sollen Texte diskutiert werden, in denen neuro-
wissenschaftliche Erkenntnisse in Bezug zu philosophischen Debatten (z.B. Leib-
Seele Problem, Bewusstsein) gesetzt werden.

Seminar

Sind wissenschaftliche Tatsachen sozial konstruiert?

Zeit: Mittwoch, 18-20

Ort: Philosophisches Seminar Raum 233
Leitung: Nicola MoRiner, M.A.

Beginn: 14.04.2010

Wissenschaftliche Erkenntnis spielt heutzutage eine wesentliche Rolle in allen gesell-
schaftlichen Bereichen. Eine Grundvoraussetzung hierfurr besteht in der allgemeinen
Wertschatzung gegeniiber wissenschaftlichen Leistungen und Resultaten. Es lasst sich
fragen, worauf eine solche Wertschatzung eigentlich genau beruht. Eine géngige
Antwortet lautet: Wissenschaftliche Erkenntnis zeichnet sich deshalb aus, weil Wis-
senschaft auf Tatsachen basiert, die ein sicheres Fundament flr die Wissenschaft
liefern. Insbesondere stellen sie — die Tatsachen — scheinbar einen Garanten dafir dar,
dass wissenschaftliche Erkenntnis frei von subjektiven Meinungen ist.

Im Rahmen des Seminars soll diese These kritisch betrachtet werden. Anhand der
Lektlre von Ludwik Flecks Monographie ,,Entstehung und Entwicklung einer wissen-
schaftlichen Tatsache“ wird die Relevanz von sozialen Einflussfaktoren auf die wis-
senschaftliche Arbeit thematisiert. Diskutiert werden z.B. Fragen der folgenden Art:
Welche Rolle kommt der wissenschaftlichen Gemeinschaft im Hinblick auf die Arbeit
des einzelnen Forschers zu? Welche Merkmale zeichnen eine wissenschaftliche Ge-
meinschaft aus? Ist wissenschaftliche Erkenntnis wahr und objektiv oder nur in Bezug
auf ein bestimmtes Uberzeugungssystem giiltig? Sind wissenschaftliche Tatsachen
letztlich nicht mehr als soziale Konstrukte einer bestimmten Forschergruppe? Und

wenn ja, wie kommt es, dass sie innerhalb der Gemeinschaft scheinbar kritiklos
anerkannt werden?

Flecks Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv kann dabei als ein wichtiger Vorlau-
fer zur Paradigmentheorie von Thomas S. Kuhn angesehen werden, welcher die
Wissenschaftstheorie in den 60er Jahren des letzten Jahrhunderts revolutionierte.
Die Seminarteilnehmer werden somit mit einem wichtigen Klassiker der Wissen-
schaftstheorie vertraut gemacht.

In der kritischen Auseinandersetzung mit Flecks Thesen soll den Studierenden
ferner ermdéglicht werden, ein gewisses Problembewusstsein zu entwickeln, Gber
ihre eigene wissenschaftliche Tatigkeit zu reflektieren und so eine neue Perspektive
auf ihre jeweilige Disziplin gewinnen zu kdnnen.

Lehrinhalt und Kompetenzerwerb: Einfluss sozialer Faktoren auf die Forschung;
Zusammenhang zw. Tatsachen und Theorie; Theoriebeladenheit; Ludwik Fleck;
Kritisches Reflektieren; Wissenschaftstheoretische Grundlagenkompetenzen

Seminar

Von der Hochkultur zum Pop.
Kulturwissenschaften, Geisteswissenschaften, Cultural Studies

Zeit: Dienstag, 14-16 Uhr

Ort: Furstenberghaus, S041 (F7)
Leitung: Dr. Dimitri Liebsch
Beginn: 13.04.2010

Bei wissenschaftstheoretischen Einteilungen von Wissenschaften finden sich bli-
cherweise die fraglos gesetzten Naturwissenschaften einem mehr oder weniger
unscharf bestimmten Ensemble von ,Nicht-Naturwissenschaften’ gegentiber — letz-
teres wird also in der Regel Uber erstere bestimmtes. Zielsetzung des Seminars ist
es, dieses Ensemble direkt zu erschlieRen. Wie schon dessen diverse Etikettierun-
gen nahe legen, zeichnet es sich durch groRen Facettenreichtum aus. Neben der
Rede von ,,Kulturwissenschaften” fand und findet sich (im franzésischen Kontext)
die Benennung ,,sciences humaines®, bei den englischen Bezeichnungen stoflen wir
neben den ,humanities* auch auf die ,,moral sciences”, wahrend im Deutschen
zwar nicht immer, aber oft Uber ,,Geisteswissenschaften“ geredet wird. Aufgabe



wird es sein, die unterschiedlichen Modellierungen des Ensembles der ,Nichtnatur-
wissenschaften’ anhand von klassischen Texten zu erarbeiteten, miteinander zu ver-
gleichen und auf dieser Basis zur Reflexion tiber Wissenschaften und ihre Klassifizie-
rungen anzuleiten. Dabei werden zwei Fragen leitend sein:

a) Inwiefern unterscheidet sich das Methodenverstédndnis der jeweiligen Modellierun-
gen von einander? Beispielsweise sind ja die franzosischen Wissenschaften vom
Menschen bis hin zum Strukturalismus von Levi-Strauss durchaus der Mathematik
affin, wahrend bei den deutschen Geisteswissenschaften oft eine Bindung an Verfah-
ren aus den Philologien oder der Geschichtswissenschaft besteht. (Und in diesen Zu-
sammenhang gehort auch die Frage, welche Einzelwissenschaft jeweils als typische —
um nicht sagen: ,,paradigmatische* — Kulturwissenschaft begriffen wird.)

b) Welche Gegenstande kénnen jeweils Objekte der ,Nichtnaturwissenschaften’ wer-
den? Auf Kultur beziehen sich in der Regel alle, was darunter zu verstehen ist, ist
keineswegs einheitlich. Es kann sich dabei um ,,Geist“, aber auch um die um einigeres
schnddere ,,Mentalitat” handeln — es mag um ausgezeichnete Artefakte der Hochkul-
tur gehen oder, wovon jiingst noch die Cultural Studies Zeugnis ablegte, um alltdglich
Praktiken wie Essen und Trinken und Gegenstadnde aus der populdren Kultur vom
Fernsehen bis zum Pop.

Das Seminar soll daher zu einem reflektierten Umgang mit der Vielfalt von Kultur-
wissenschaften anleiten, und dabei insbesondere deren Methoden- und Objektvielfalt
in den Blick nehmen.

Blockseminar

Die Vermittlung wissenschaftlichen Wissens
- Wissenschaftstheorie und Didaktik

Zeit: 16.-20.08.2010, 08-18

Ort: Furstenberghaus, S029 (Seminarraum 01)
Leitung: Markus Seidel, M.A. / Jan Guido Michel
Beginn: 16.08.2010

Generell lassen sich zwei Arten von Wissen unterscheiden: Es gibt einerseits Wissen,
das man erlernen kann, indem man ein Lehrbuch liest, z.B., dass 2+2=4 ist, dass Paris
die Hauptstadt von Frankreich ist, dass Aristoteles bei der Kategorie der Substanz

zwischen erster und zweiter Substanz unterscheidet und vieles mehr. Andererseits
gibt es auch Wissen, das man prinzipiell nicht aus Lehrbichern erlernen kann,
sondern nur in der Praxis, z.B. Fullballspielen erlernt man nicht durch das Lesen
des Sportteils in der Tageszeitung, sondern indem man trainiert — der beste Ful3ball-
theoretiker muss nicht Fulball spielen kdnnen.

Wie ist es aber in den Wissenschaften? Traditionell wurde in der Wissenschaftsthe-
orie wissenschaftliches Wissen vor allem im Hinblick auf die erste Art des Wissens
untersucht. Bedeutende Wissenschaftstheoretiker wie etwa Thomas Kuhn haben
dagegen grofien Wert auch auf die zweite Art des Wissens in den Wissenschaften
gelegt: Der Anfanger wird in ein wissenschaftliches Paradigma dadurch eingefiihrt,
dass er Beispiellsungen vorgelegt bekommt, die er in der Praxis anwendet und
nachexerziert. Interessanterweise fehlt jedoch in der aktuellen wissenschaftstheore-
tischen Diskussion eine ausgiebige Reflexion Uber die Hintergriinde dieser ver-
schiedenen Arten, wissenschaftliches Wissen vermittelt zu bekommen. Welche
Spezifika weist die Vermittlung von Fachwissen der ersten Art auf (mdgliche Ver-
einfachung der Inhalte [Ludwik Fleck])? Man kann sicher gut Fuball spielen, ohne
ein guter FuBballtheoretiker zu sein, aber kann man auch ein guter Forscher im
Labor sein, ohne Lehrbuchwissen zu besitzen? Hat die Art und Weise, wie man
etwas in den Wissenschaften lernt, gar Auswirkungen auf die Inhalte, Wahrheit und
Rechtfertigung wissenschaftlichen Wissens? Diesen Fragen soll im Seminar nach-
gegangen werden.

Lehrinhalt und Kompetenzerwerb: Traditionell konzentriert sich Wissenschaftsthe-
orie auf die Inhalte (Theorien) und die Produktion (Methoden) von Wissen. Welche
Rolle spielt dabei jedoch die Vermittlung wissenschaftlichen Wissens?

Prifungsleistung: Referat und Ausarbeitung

Blockseminar

Philosophie der Sozial- und Wirtschaftswissenschaften

Zeit: 19.-22.07.2010, 08-18

Ort: Alexander-von-Humboldt-Haus, K50 (Vortragssaal)
Leitung: Alexander Reutlinger, M.A.

Beginn: 19.07.2010



Wir werden uns mit grundlegenden philosophischen Problemen in Bezug auf die
Sozialwissenschaften (insbesondere die Soziologie) und Wirtschaftswissenschaften
beschéftigen. Diese Probleme lassen sich in den folgenden Fragen ausdriicken:

(a) Gibt es Gesetze in den Sozialwissenschaften? Was bedeutet es, wenn Gesetze
,.ceteris paribus“ gelten, wie viele Wirtschaftswissenschaftler ausdriicklich sagen?

(b) Wie sollen wir Kausalaussagen und Erklarungen in diesen Disziplinen verstehen?
(c) Gibt es eine systematische Beziehung zwischen sozialen Makro-Strukturen (wie
z.B. Organisationen, Institutionen, Gruppen) und Handlungen oder Interaktionen?

(d) Was heil’t es, die ,,Reduktion* von Erklarungen zu fordern oder durchzufiihren?
(e) Wie beziehen sich Modelle, die Idealisierungen und Abstraktionen enthalten, auf
die soziale Welt? Sind sie wahr oder blof niitzlich?

(f) Was ist Holismus?

(g) Gibt es einen Gegensatz zwischen dem Erkl&ren und dem Verstehen sozialer Er-
eignisse?

Das Modul ist bezogen auf das in § 2 der Studienordnung der Allgemeinen Studien
festgelegte Ziel der Vermittlung der ,,Fahigkeit zur Einordnung wissenschaftlichen
Denkens und Handelns in soziokulturelle Zusammenhéange* und das in § 3, Absatz (2)
beschriebene Gegenstandsfeld ,,Reflexion liber den Begriff der Wissenschaft*.

sich von den klassischen Kohéarenz-, Korrespondenz- oder Konsenstheorien deut-
lich abhebt und aufgrund dessen vielfach kritisiert worden ist. Hier soll eine kriti-
sche Auseinandersetzung der Studierenden mit den verschiedenen Lehrmeinungen
ermdglicht werden. Die Anwendung des Pragmatismus auf die Religion, die Unter-
suchung der Vereinbarkeit der Anséatze, sollen diese Urteilshildung abschlief3en.

Blockseminar

Wahrheit als Wirksamkeit.
William James’ Pragmatismus

Zeit: 02.-05.08.2010, 8-18 Uhr

Ort: Furstenberghaus, S029 (Seminarraum 01)
Leitung: Ana Honnacker, M.A.

Beginn: 02.08.2010

William James gilt als der Begriinder des Pragmatismus. Sein aus Vorlesungen ent-
standenes Werk ,,.Der Pragmatismus“(1907) soll im Seminar als Lektiregrundlage
dienen. Anhand dieser soll eine Einfiihrung in die Methoden, Ziele und Ausgangs-
punkte des Pragmatismus, wie James in verstanden hat, gegeben werden. Darauf auf-
bauend werden metaphysische Probleme wie der Konflikt des Materialismus / Theis-
mus oder die Willensfreiheit aus pragmatischer Sicht beleuchtet. Besonderes Augen-
merk wird auch auf den Wahrheitsbegriff des Pragmatismus geworfen werden, der

Blockseminar

Der Geist der Tiere

Zeit: 09.-12.08.2010, 8-18 Uhr

Ort: Furstenberghaus, S029 (Seminarraum 01)
Leitung: Michael Pohl

Beginn: 09.08.2010

Wahrscheinlich wiirde kaum jemand bestreiten, dass Menschen mentale Zustande
wie Uberzeugungen, Wiinsche, Absichten, Gefilhle und Empfindungen haben.
Auch wiirden zumindest die meisten Menschen Pflanzen jegliche Art von mentalen
Zusténden absprechen. Sonnenblumen drehen sich zwar selbstandig in Richtung der
Sonne, aber sie haben unserer Auffassung nach deshalb noch lange keine Meinung
daruiber, wo die Sonne steht.

Weniger eindeutig ist jedoch die Frage zu beantworten, ob bestimmte Tiere Uber
mentale Zustdnde verfigen. Wenn ein Hund seinen Herren begri3t, hat er dann
bestimmte Uberzeugungen dariiber, wer sein Herr ist? Wenn eine Katze vor einem
Mauseloch lauert, hat sie dann eine Meinung (oder gar eine Theorie) dariiber, wo
Mause tblicherweise leben und was man tun muss, um sie zu fangen? Wenn Amei-
sen gezielt tote Artgenossen aus ihrem Bau entfernen, wissen sie dann, was ,, Tod"
bedeutet, oder folgen Sie lediglich einem biologischen Programm? Unterhalten sich
Delphine miteinander in einer Sprache, die wir nicht verstehen?

Um eine Antwort auf diese und &hnliche Fragen zu bekommen reicht es nicht aus,
lediglich empirische Nachforschungen anzustellen. Bevor wir die Ergebnisse von
Verhaltensbiologen und anderen Naturwissenschaftlern angemessen beurteilen
kdnnen, mussen wir uns zunéchst Gedanken dartiber machen, was Denken eigent-
lich ausmacht und welche Befunde als Belege fiir Denken, Bewusstsein, Sprache
usw. gelten kénnen. Mit anderen Worten: Die Frage nach dem Geist der Tiere ver-
langt von uns, dass wir Uber einige Grundbegriffe der theoretischen Philosophie
reflektieren. Umgekehrt stellen Tiere einen interessanten Testfall fir philosophi-



sche Theorien des Geistes und des Denkens dar. Wenn beispielsweise aus Descartes
Theorie des Geistes folgt, dass Tiere nicht nur nicht denken kénnen, sondern auch
keinerlei Empfindungen wie Schmerzen oder Lustgeflihle haben, dann sollten wir
zumindest Zweifel haben, ob seine Theorie wirklich eine angemessen Theorie des
Geistes darstellt.

Im Seminar wollen wir uns anhand neuerer Texte zur Frage nach dem Geist der Tiere
Gedanken uber das Denken machen. Dies wird uns zwangslaufig zu einer Auseinan-
dersetzung mit einigen zentralen Bereichen der Philosophie wie der Philosophie des
Geistes, der Sprachphilosophie und der Erkenntnistheorie fiihren. Das Seminar be-
handelt daher nicht nur eine Spezialfrage, sondern kann auch als allgemeine Einfih-
rung in die theoretische Philosophie verstanden werden und ist fiir Einsteiger wie fur
Fortgeschrittene gleichermafen geeignet.

> oW

e

b Zentrum filr Wissenschaftstbeorie

Zentrum fur Wissenschaftstheorie

zfw@uni-muenster.de
http://www.uni-muenster.de/Wissenschaftstheorie/

Zentrum fur Wissenschaftstheorie
Universitat Munster
Domplatz 23
48143 Munster

Tel.: +49 251 83-24476
Fax: +49 251 83-24268

10



