
Münster 487 

Pracht-Jörns, Jüdisches Kulturerbe 424 f., Nr. 349–351. Weitere Abbildungen sind bei 
Feld, Synagogen im Kreis Steinfurt 38–40, veröffentlicht. 

4.3 Briefwechsel der Familien Salomon, Horn, Löwenberg mit der Familie Becking/ 
Kriens, Metelen zwischen 1940 und 1942, abgedruckt in: Brahm, In der größten Not 
half die Nachbarschaft in Metelen 115–120. – Extra-Blatt zum 30ten Stück des Amts-
Blatts der Königlichen Regierung zu Münster 〈25. 7. 1846〉 16. – Israelitisches Famili-
enblatt 〈22. 12. 1932; 10. 10. 1934〉. – Löwenberg William J., For my family (privat hg. 
Lebensbeschreibung 1926–1997) 〈San Francisco 1997〉. – Öffentlicher Anzeiger. Beilage 
zum Amtsblatt der Königlichen Regierung zu Münster, Nr. 33: 1286 Subhastation Gott-
schalk, Metelen 〈15. August 1868〉. – Schnorbus, Quellen zur Geschichte der Juden 27, 
104. 

4.4 Pracht-Jörns, Jüdisches Kulturerbe 375–377. – Stratmann/Birkmann, Jüdi-
sche Friedhöfe 132. 

4.5 Althoff Gertrud (Hg.), Jüdische Gemeinde Metelen. Von den Anfängen bis zur 
Vertreibung 〈Ochtrup 1987〉. – Brahm Reinhard, In der größten Not half die Nachbar-
schaft in Metelen. In: Unser Kreis. Jahrbuch für den Kreis Steinfurt 〈2002〉 115–120. – 
Feld, Synagogen im Kreis Steinfurt 38–40. – Ders., Die Geschichte der Juden im Kreis 
Steinfurt 17 ff., 100. – Schulze Südhoff Karl, Als im Frühling der Frieden kam. Le-
bensgeschichten aus Metelen im Münsterland 〈Borken 2003〉 157–168. – Tageblatt für 
den Kreis Steinfurt 〈12. 11. 2005〉. 

Reinhard Brahm 

MÜNSTER 

1.1 Stadt Münster, kreisfrei. 

1.2 Bis 1802/03 Fürstbistum Münster; nach mehrfachem Wechsel der Territorial- und 
Verwaltungszugehörigkeit in den folgenden Jahren des Umbruchs (Königreich Preußen, 
Großherzogtum Berg, Kaiserreich Frankreich) seit 1815 Königreich Preußen. – Bischofs-
sitz; seit 1816 Hauptstadt der preußischen Provinz Westfalen; um 1200 besaß Münster 
nachweislich Stadtrechte. 

1856 konstituierte sich die Synagogengemeinde Münster, deren Bezirk die Stadt Müns-
ter sowie die Landgemeinde St. Mauritz umfasste. 

2.1.1 Eine urkundliche Erwähnung eines Juden in Münster datiert auf das Jahr 1127/28. 
Der damals etwa 20-jährige Juda ben David halewi, Sohn eines Kölner Geldverleihers, 
kam, als er von dem Münsteraner Bischof Egbert (1127–1132) eine Bürgschaft einfor-
derte, in Münster mit dem Christentum in Berührung. Er konvertierte 1128/29 und trat, 
obwohl früher jüdisch verheiratet, in das Prämonstratenserkloster Cappenberg ein, er-
hielt die Priesterweihe 1137/38 und wurde schließlich Propst im Kloster Scheda, Kreis 
Soest. 

Die vielfältigen Beziehungen Münsters zum Rheinland förderten die Zuwanderung 
rheinischer Juden nach Westfalen. Sanders und Livermann, Teilerben eines Kölner Ei-
gentums, werden 1273 als ‚Judaei Monasterienses‘ erwähnt. Die ersten in Münster ansäs-
sigen Juden entstammten zwei Familienverbänden aus Köln. Zu ihnen gehörten 1270– 
1273 Mannis von Münster (Synagogalname: Gerson) mit seiner Frau Bela und dessen 
Bruder Minnemann von Münster (Synagogalname: Joseph) mit Ehefrau Guda. 

haeniscr
Stempel



488 Münster 

Erste Hinweise auf eine Gemeindestruktur finden sich am Ende des 13. Jahrhunderts. 
Um 1290/1300 wird die Synagoge, 1301 der Friedhof – der erste jüdische in Westfa-
len – erwähnt. Die münsterische Gemeinde bildete das Zentrum eines größeren Bezirkes, 
wie die Ausstellung eines Scheidungsbriefes aus dem Jahre 1295 beweist, wozu nur ein 
Rabbiner berechtigt war. Außerdem war mit dem Besitz eines Friedhofs die rechtliche 
Oberhoheit über die Juden der Umgebung, die ihre Toten auf diesem Platz beerdigten, 
verbunden. Der jüdische Wohnbezirk mit Synagoge, Mikwe und Scharne befand sich 
östlich des Rat- und Stadtweinhauses, heute im Bereich des Syndikatplatzes. Für ihre 
Synagoge hatten die Juden 1290–1300 eine Abgabe an die Lambertikirche zu leisten. Im 
14. Jahrhundert erstreckte sich die berufliche Tätigkeit der Juden auf Handel, Pfand- und 
Geldverleih. [Ergänzung Diethard Aschoff: Die Münsteraner Juden waren z. T. überre-
gional organisiert. So gehörte Leo von Münster zusammen mit sechs weiteren Männern 
und Frauen der ‚Gesellschaft‘ des Gottschalk von Recklinghausen an, die weite Teile des 
Rheinlandes, Westfalens und der östlichen Niederlande mit einem Netz von Geschäfts-
kontakten überzog. 21 Darlehen Leos, getätigt von ihm allein oder mit seiner Beteiligung, 
sind zwischen 1346 und 1349 erhalten, Beweis für seine rege Geschäftstätigkeit und wohl 
auch die anderer Münsteraner Juden unmittelbar vor der Pestkatastrophe von 1350.] Der 
1951 im Fundament des Stadtweinhauses in unmittelbarer Nähe zum ehemaligen Juden-
viertel gefundene Münz- und Kleinodienschatz lässt vermuten, dass einzelne Juden über 
beträchtliches Vermögen verfügten. 1350, im Jahr der Pestpogrome, wurde die erste jü-
dische Gemeinde in Münster vernichtet. Zeitgenössische Quellen über die Katastrophe 
finden sich aus der Zeit um 1400. Bischof Potho (1379–1381) überließ 1380 die in der 
‚Immunität der Synagoge‘ gelegene Judenscharne einem Christen; das Gelände nutzte 
der Bischof bzw. die Stadt. 

Erst 200 Jahre später wurden wieder Juden für einen kurzen Zeitraum in Münster ver-
geleitet. Nach dem Zusammenbruch der Täuferherrschaft 1535 und der Rückeroberung 
der Stadt durch Bischof Franz von Waldeck (1532–1553) verlor der Rat das Recht, Juden 
den Aufenthalt und die Berufsausübung in der Stadt zu verweigern. Bis zur Wiederher-
stellung des ‚privilegium de non tolerandis Judaeis‘ am 5. August 1541 gewährte Bischof 
Franz von Waldeck daher mehreren jüdischen Familien eine zeitlich begrenzte Ansied-
lung. Während der zwei Jahrzehnte ihrer Niederlassung im 16. Jahrhundert verfügten 
die Juden weder über eine Synagoge noch über einen eigenen Friedhof. Sie kamen vor 
allem aus der Herkunftsregion des Bischofs, dem hessischen Raum, und waren in der 
ökonomisch daniederliegenden Stadt als Geldgeber, Steuerzahler und Ärzte gefragt. Sie 
erhielten die Erlaubnis, Handel zu treiben und Geld zu verleihen. Da sie keine Bürger 
waren, konnten sie Grund und Boden nicht erwerben. Als einer der Ersten kam der Ju-
de Benedikt aus Hessen, ein Geschäftsmann und Heilkundiger, der bei Zahlung einer 
Jahresmiete von 3 Ggl. in der Bergstr. 3 wohnte. Dieser wurde 1537/38 wegen ‚übler 
Nachrede‘ gegen den Statthalter des Bischofs, Bernd von Oer, und gegen die Frau des 
Bürgermeisters zu einer Geldstrafe verurteilt und bis zum 28. Januar 1540 wegen unlau-
terer Geschäfte inhaftiert. Seine Ansiedlung in Münster empfanden die Repräsentanten 
der Stadt als Demütigung. Sie löste daher Konflikte aus, die durch Vergeleitung weite-
rer Juden für 1539 verstärkt wurden. 1545 entkam Benedikt nach Warendorf, ohne in 
Münster seine Schulden beglichen zu haben. Ab 1541 unterband der Rat der Stadt je-
den weiteren Zuzug von Juden, gestattete den Ansässigen jedoch vorerst den Aufenthalt, 
bis diese mit dem Tode des Bischofs Franz von Waldeck im Jahre 1553 ihren Schutz-
herrn verloren. Am 15. Februar des folgenden Jahres 1554 erging der Ausweisungsbe-
fehl. Nur der Arzt Jakob von Korbach ist noch bis 1562 in Münster zu finden, durfte 
aber dort nicht wohnen. Die aus Münster ausgewiesenen Juden ließen sich in der nä-
heren Umgebung nieder, um von dort ihre alten Kontakte zu pflegen und noch nicht 
zurückgezahlte Darlehen einzutreiben. 1560 sind Juden in elf Orten des Stiftes nach-
weisbar. 

haeniscr
Stempel



Münster 489 

Von 1562 bis 1810 gab es keine Daueransiedlung von Juden in Münster, wohl aber tem-
poräre Aufenthalte, besonders von jüdischen Ärzten. Sie bedurften dafür eines Geleites, 
das in der Regel auf sechs bis 14 Tage begrenzt war und von einem Münsteraner Bür-
ger beantragt werden musste. Der jüdische Arzt Hertz aus Warendorf weilte 1601 mehr 
als sechs Monate in der Stadt. Andere nachweisbare Juden in Münster sind Taufwillige, 
so 1563 ein Jude aus Prag, der nach dem Patron seiner Taufkirche den Namen Mauritz 
erhielt. 1645 wurden zwei weitere jüdische Konvertiten erwähnt. In der Lambertipfarre 
wurde am 13. Januar 1723 Wilhelm Ferdinand Josephi (vorher Moses Simon) getauft und 
am 27. Januar 1729 Clemens Hennig Goldsticker. Allein für die Pfarrkirche der Dom-
immunität St. Jakobi sind zwischen 1756 und 1777 sechs Judentaufen überliefert. 1783 
wurde der Konvertit Nepomuk Wiener als Lehrer für Hebräisch und orientalische Spra-
chen an der neu gegründeten Universität Münster angestellt. 

Des Weiteren hielten sich Juden aus benachbarten Orten anlässlich gerichtlicher Aus-
einandersetzungen mit Münsteraner Bürgern in der Stadt auf. Eine jeweils auf weni-
ge Tage beschränkte Aufenthaltserlaubnis galt auch für die drei jährlichen Sendmärkte, 
da per Reichsgesetz der Handel der Juden auf Wochenmärkten geregelt war und 1576 
auch in Münster garantiert wurde. Juden konnten hier bei Abgabenfreiheit nicht ein-
gelöste Pfänder verkaufen, Kleinhandel betreiben und die Rückerstattung von Krediten 
einfordern. Eine äußere Kennzeichnung der Juden lässt sich aus den Quellen nicht er-
schließen, denn 1603 wurde einem Münsteraner Torwächter vorgeworfen, er hätte einen 
Hammer Juden ungehindert passieren lassen. Der Pförtner verteidigte sich, er hätte „nit 
entdeckt, daß er [der eingelassene Jude Moises] ein Jud were“. Der Jude Moises wurde 
zwar vorübergehend inhaftiert, doch auf die Bitte der Stadt Hamm und des Landrent-
meisters Höfflinger wieder auf freien Fuß gesetzt. Noch im selben Jahr, 1603, wurden 
für Juden Passierscheine ausgestellt. Die dreitägige Aufenthaltsfrist galt für Fremde all-
gemein. 

Anders als der Aktionsradius Münsteraner Kaufleute im 16. Jahrhundert, der sich von 
Antwerpen bis Riga erstreckte, kamen die in Münster Handel treibenden Juden aus ei-
nem Umkreis von etwa 100 km, wie z. B. aus Recklinghausen und Bochum, Bielefeld 
und Hildesheim. Wegen der zeitaufwendigen Formalitäten versuchten sie immer wieder, 
sich den Passvorschriften zu entziehen, um sich freier in der Stadt bewegen zu können. 
‚Einschleichen‘ von Juden mit Ahndung bei Entdeckung war in Münster nicht selten. 
1620 wurde eine Gebührentabelle erstellt, nach der der Stadtsekretär eine namentliche 
Liste der ankommenden Juden führte. Weniger die Einnahmen als die Überwachung der 
Juden war dem Magistrat ein Hauptanliegen. 

Geldverleih blieb in Münster verboten. Auch die Haltung der Zünfte den Juden gegen-
über veränderte sich nicht. Der Rat reagierte dagegen flexibler und liberaler auf gewisse 
Zeitumstände. Während des Dreißigjährigen Krieges, der nicht die Stadt Münster, wohl 
aber die münsterländischen Orte in Mitleidenschaft zog, erteilte die Stadt notleidenden 
Juden aus Telgte, Dülmen und Coesfeld längere Aufenthaltsgenehmigungen. So wurde 
Isaac von Dülmen 1634 zunächst für einen Monat, schließlich insgesamt für ein Jahr in 
der Stadt aufgenommen. Er durfte ein Haus mieten und musste dafür ebenso wie die 
eingesessenen Bürger entsprechende (Verteidigungs-) Pflichten übernehmen. Der Krieg 
erlaubte den Juden auch eine Erweiterung ihrer Geschäftstätigkeit. Sie lieferten Waffen 
und Munition an die Stadt. Um nicht genehmigte Geschäfte zu verhindern, erließ der Rat 
1639 verschärfte Geleitsvorschriften: drastische Gebühren für das Drei-Tage-Geleit und 
die Androhung einer Strafe von 60 Rtlrn. bei Fristüberschreitung. 1646 konnten Juden 
die Stadt nur durch die St. Ilienpforte (St. Aegidii) betreten, andere Fremde durch drei 
weitere Tore. Zur Vereinfachung der Formalitäten angesichts der vielen Fremden, die 
während der Friedensverhandlungen in die Stadt kamen, verfügte der Rat kurz vor 1647 
eine Kennzeichnung, wonach Juden sich beim Betreten der Stadt durch einen Fächer in 
der Hand als solche zu erkennen geben sollten. Während des Friedenskongresses 1644– 

haeniscr
Stempel



490 Münster 

1648 am Ende des Dreißigjährigen Krieges umging ‚Bernd Jud von Warendorf‘, wie er in 
den münsterischen Ratsprotokollen genannt wird, die Zugangssperren der Stadt. 

Der neue Fürstbischof Christoph Bernhard von Galen (1650–1678) setzte die Praxis 
der Vergeleitung der Juden fort. Am 29. April 1662 erließ er eine Judenordnung, die für 
die weitere Behandlung der Juden im Bistum grundlegend wurde. Neben der Androhung 
von Strafen bei unvergeleitet Angetroffenen mussten sie sich friedlich und still verhalten, 
keine Gotteslästerung oder Verachtung des Christentums an den Tag legen. Ihre Woh-
nungen durften nicht in der Nähe von Kirchen, Friedhöfen und Wallfahrtsorten liegen. 
An Sonn- und Feiertagen sollten sie sich bis zur Vesper zu Hause aufhalten, während 
der Tage von Gründonnerstag bis Ostern ihre Läden, Fenster und Türen geschlossen 
halten. Ein gemeinsames Wohnen mit Christen in einem Haus sowie die Anstellung von 
christlichen Ammen oder Gesinde waren untersagt. Hinsichtlich ihrer Pfandgeschäfte 
durften sie weder Waffen, Ackergeräte, Kultgegenstände noch Hehlerware in Empfang 
nehmen, ebenso wenig unbewegliche Güter kaufen. Trotz fortbestehender zeittypischer 
Einschränkungen wuchs die Zahl der im Stift vergeleiteten Juden zwischen 1720 und 
1795 um das Dreifache. In Münster selbst war ihr Zuzug weiterhin verboten. Dem tem-
porären Aufenthalt setzte man jedoch keinen Widerstand entgegen und hob auch die 
Beschränkung des Zugangs durch ein einziges Tor auf. 1765 konnten drei Gastwirte die 
zahlreichen Juden kaum noch beherbergen, so dass zwei weitere Unterkünfte, u. a. der 
Nagelsche Hof in der Aegidiistr. 60, bereitgestellt wurden. Ein festes Absteigequartier in 
Münster, bestehend aus zwei Zimmern und einer Küche, besaß der 1763 zum Hoffaktor 
ernannte Landrabbiner Michael Meyer Breslauer bis zu seinem Tod 1789 in der bischöf-
lichen Münze, Münzstr. 10. Trotz vermehrter Kontakte blieben die Vorbehalte gegen die 
jüdische Religion von Seiten der Christen bestehen. So bezichtigte man die Juden 1759, 
sich im Nagelschen Hof verbotenerweise zum Gottesdienst zusammengefunden zu ha-
ben. 
2.1.2 Am 22. Juli 1808 ordnete die großherzoglich-bergische Regierung, zu deren 
Herrschaftsbereich Münster gehörte, an, „die Juden allmählich in die nämlichen Rechte 
und Freiheiten“, wie die übrigen Bewohner des Großherzogtums zu setzen. Das bein-
haltete die freie Wahl des Wohnortes und damit die Aufhebung des seit 1554 bestehen-
den Verbotes, sich in der Bischofsstadt niederzulassen. Gegen diesen „Einbruch in die 
geschlossene Welt des Gewerbebürgertums“ setzte sich der Magistrat am 17. Dezem-
ber 1808 angesichts der Niederlassungsgesuche und der krisenhaften Zeit mit wirtschaft-
lichen Argumenten – letztlich ohne Erfolg – zur Wehr. Schließlich wurde Nathan Elias 
Metz aus Warendorf am 13. Februar 1810 erlaubt, nach Münster zu ziehen. Zwei Jah-
re später, am 7. Oktober 1812, betrug die Zahl der Juden in Münster 22, unter denen 
zwei, Nathan Elias Metz und Abraham Leffmann, erhebliche Steuerabgaben leisteten. 
Ab 1815 versuchten die städtischen und staatlichen Behörden durch eine rigorose Ver-
waltungspraxis gegenüber ‚ausländischen‘ Juden, den uneingeschränkten Zuzug wieder 
zu bremsen. Obwohl das freie Niederlassungsrecht nach napoleonischer Gesetzgebung 
durch die neuen preußischen Machthaber somit wieder beschnitten und das preußische 
Emanzipationsedikt vom 11. März 1812 vorerst nicht auf die westfälischen Gebiete an-
gewandt wurde, hatte sich 1816 die Zahl der ansässigen Juden mit 79 Personen mehr als 
verdreifacht. Zwischen 1837 und 1846 blieb sie mit ca. 180 konstant; bis Ende der 1850er 
Jahre erfolgte ein Anstieg auf 300, d. h. prozentual von 0,9 auf 1,3 %. Ihr Anteil an der 
Einwohnerschaft Münsters schwankte im 19. und 20. Jahrhundert zumeist zwischen 0,5 
und 1 % und übertraf damit zwar den westfälischen Durchschnitt, blieb aber beträcht-
lich unter den Prozentzahlen vergleichbar großer Städte wie z. B. Bielefeld, Dortmund 
und Gelsenkirchen. 

Im ersten Adressbuch Westfalens von 1832–35 waren unter den ca. 600 Münsteraner 
Kaufleuten und Privatpersonen 17 Juden verzeichnet. Von 30 jüdischen Haushaltsvor-
ständen war damit etwa die Hälfte im Handel tätig. Wie einem Magistratsbericht über 

haeniscr
Stempel



Münster 491 

das ‚Judenwesen‘ von 1842 zu entnehmen ist, handelten sie mit ‚Bijouterie-, Ellen- und 
kurzen Waaren‘ sowie mit Trödel. Ferner lebten ein Rabbiner, zwei Ärzte, ein Lehrer, ein 
Schächter, zwei Königliche Lotterie-Einnehmer, ein Unterlotterieeinnehmer, zwei Rent-
ner, ein Speisewirt, ein Juwelier, ein Posamentier und ein ‚Opticus‘ in der Stadt. Einigen 
Juden gelang im Laufe des 19. Jahrhunderts der Aufstieg in den Kaufmannsstand. 1870 
gab es acht Bankiers, drei Fabrikanten und acht Privatiers. Die Zahl der Akademiker 
stieg in der 2. Hälfte des 19. Jahrhunderts von drei (1853) auf neun (1881). Nur weni-
ge Münsteraner Juden waren Handwerker oder im öffentlichen Dienst tätig. Die meis-
ten gehörten dem Mittelstand an. Seit Ende des 19. Jahrhunderts zeigte sich eine Kon-
zentration der jüdischen Kaufleute und Händler im Pferde- und Viehhandel sowie im 
Getreide- und Futtermittelim- und -export, wozu die ländliche Umgebung und in letz-
terem Fall die Anbindung der Stadt an das Wasserstraßennetz günstige Voraussetzungen 
boten. Die Mehrheit der jüdischen Geschäfte gehörte zur Textilbranche und konnte sich 
vielfach von kleinen Anfängen vor dem Ersten Weltkrieg zu erfolgreichen Unternehmen 
mit Zweigbetrieben entwickeln. Die seit Anfang des 20. Jahrhunderts aus Osteuropa 
zugewanderten jüdischen Familien betrieben in der Mehrheit einen Althandel (Partiewa-
ren). Jüdische Angestellte fanden meistens in Unternehmen mit jüdischen Inhabern eine 
Anstellung. 

Wie in anderen Orten kam es auch in Münster in den 1840er Jahren zu Auseinander-
setzungen zwischen orthodoxen und reformorientierten Juden. Der einflussreichste Re-
former war der Münsteraner Arzt und Pädagoge Dr. Alexander Haindorf (1784–1862), 
der die Akkulturation der Juden in Westfalen im 19. Jahrhundert entscheidend förderte. 
Er setzte sich für Toleranz unter den Religionen ein und versuchte, Gegensätze zwischen 
Christen und Juden abzubauen. Der von ihm 1825 gegründete ‚Verein zur Beförderung 
von Handwerken unter den Juden und zur Errichtung einer Schulanstalt, worin arme 
und verwaisete Kinder unterrichtet und künftige jüdische Schullehrer gebildet werden 
sollen‘, die spätere ‚Marks-Haindorf-Stiftung‘, welche liberale Bildungsinhalte vermittel-
te, sorgte durch die dort ausgebildeten Lehrer für eine weite Verbreitung dieses Gedan-
kengutes in Westfalen und im Rheinland. Fast alle Gemeinden der Region unterstützten 
diese Institution mit jährlichen Beiträgen. Mit finanzieller Hilfe des Vereins bzw. der Stif-
tung absolvierten die Münsteraner Koppel Leffmann ab 1834 und Moses Nathan ab 1837 
eine Klempner- bzw. eine Sattlerlehre. Ein nichtjüdischer Münsteraner Drechsler bildete 
1837 einen jüdischen Lehrling aus Telgte aus. Levi Leffmann (1834), Leopold Felsenthal 
(1852–1854), Felix Heimann (1856) und Wilhelm Grüneberg (1894–1897) wurden in der 
Stiftung zu Lehrern ausgebildet. 

Im Gegensatz zu Haindorf kämpfte der orthodoxe Landrabbiner Abraham Sutro 
(1784–1869) mit Wohnsitz in Münster dafür, die Traditionen unverändert beizubehalten. 
So kam es von 1844 bis 1854 zu heftigen Auseinandersetzungen zwischen Reformern 
und Traditionalisten und schließlich Ende 1847 zur Bildung zweier separater Gemein-
den: einer orthodoxen unter Sutro, die den Gottesdienst in seiner alten Form beibehielt, 
und einer Reformgemeinde, angeführt von dem von Haindorf protegierten Dr. Salomon 
Friedländer, die sich an der ‚Reformgenossenschaft‘ zu Berlin orientierte. Die Gruppe der 
Reformer hatte 1846 erstmals ‚zur Hebung des Gottesdienstes und der Andacht‘ neben 
deutschen Gebeten auch die Konfirmationsfeier eingeführt. Mit dem Fortgang Friedlän-
ders 1851 und der Umsetzung des Gesetzes vom 23. Juli 1847, als gesetzliche Vorgaben 
klare Strukturen für die Gemeindeverwaltung schufen, entspannte sich die Situation in 
Münster; die Reformer setzten sich schließlich durch. Der Wunsch nach monatlichen und 
festtäglichen Predigten blieb vorerst unerfüllt, bis 1857 der Lehrer Dr. David Steinberg 
diese Aufgabe übernahm. 

1856 machte die Gemeinde eine Eingabe wegen des Antrags des konservativen Ab-
geordneten Adolf Wagener, den Artikel 12 – Gleichstellung der Konfessionen – aus der 
preußischen Verfassung streichen zu lassen. 

haeniscr
Stempel



492 Münster 

Der Juwelier Meyer Ems wehrte sich 1847 öffentlich im ‚Westfälischen Merkur‘ gegen 
den Vorwurf der Hehlerei. Im selben Jahr konnte die Kaufmannsfamilie Nathan Metz 
eine vermutlich aus Judenfeindschaft oder Sozialneid aufgegebene ‚pöbelhafte‘ Anzeige 
zurückweisen. Auf die 1871 erschienene antisemitische Schmähschrift ‚Der Talmudjude‘ 
des Münsteraner Theologieprofessors August Rohling (1839–1931) reagierte der damali-
ge Direktor des jüdischen Lehrerseminars, Rabbiner Dr. Theodor Kroner, im selben Jahr 
mit einer Gegenschrift, in der er die wissenschaftliche Unredlichkeit der Thesen Roh-
lings nachwies. Im ‚Westfälischen Merkur‘ wurde dieser Konflikt öffentlich ausgetragen. 
In den 1890er Jahren betrieb die ‚Deutsch-Soziale Partei‘ des protestantischen Hofpredi-
gers Adolf Stoecker auch in Münster antijüdische Propaganda. Die Besorgnis über den 
anwachsenden Antisemitismus fand ihren Ausdruck im verstärkten Beitritt Münstera-
ner Juden zum ‚Verein zur Abwehr des Antisemitismus‘. Rassenantisemitismus äußerte 
sich zu Beginn der Weimarer Republik besonders unter den Studierenden. So forderten 
rechtsradikale Medizinstudenten Anfang 1920 den Ausschluss jüdischer Studenten aus 
der ‚Münsterischen Vorklinikerschaft‘, was aber auf Protest des ‚Allgemeinen Studen-
tenausschusses‘ stieß. Auch Handgreiflichkeiten wurden gelegentlich aktenkundig. 1932 
sah sich die Ende des 19. Jahrhunderts gegründete Ortsgruppe des C. V. veranlasst, eine 
Aktionsgemeinschaft gegen den Antisemitismus zu gründen. Konfessionsunterschiede 
bildeten in der Weimarer Zeit weiterhin auf privater Ebene eine gesellschaftliche Barrie-
re im Zusammenleben zwischen Juden und Nichtjuden wie auch zwischen Protestanten 
und Katholiken. Bis auf einzelne Zurücksetzungen widerfuhren jüdischen Kindern bis 
1933 keine persönlichen antisemitisch geprägten Übergriffe. 

In Münster fanden sich 1914 nur zwei Anhänger des 1896 gegründeten, orthodox aus-
gerichteten ‚Vereins zur Wahrung der religiösen Interessen des Judentums in der Provinz 
Westfalen‘. Seit 1911 war in der Stadt mit zahlreichen Mitgliedern der ‚Verein für jüdische 
Geschichte und Literatur‘ aktiv, der die Kenntnis jüdischer Geschichte und Literatur zu 
vertiefen sowie dem ‚Indifferentismus‘ entgegenzuwirken suchte. Anfang 1914 bezogen 
Siegfried Feibes und Dr. Julius Cohn Stellung gegen die nationaljüdische Position und 
unterzeichneten einen Aufruf gegen die ‚zügellose Agitation der Zionisten‘, dem sich 
vier weitere westfälische Gemeinden anschlossen. Vorsitzender des C. V. in Münster – 
eine der insgesamt 13 in Westfalen bestehenden Ortsgruppen – war 1918 der Getreideim-
portkaufmann Karl Zeiller. Eine Ortsgruppe des RjF bildete sich Mitte 1929, den Vorsitz 
hatte Alex Alexander. Ende 1931 weihten Mitglieder zwei Gedenktafeln aus Holz für die 
gefallenen Gemeindemitglieder in der Friedhofshalle ein. 

Patriotismus bewiesen die jüdischen Bürger sowohl im 19. als auch im 20. Jahrhun-
dert. So kehrte der 1785 in Warendorf geborene Isaac Gumpert als Invalide vom Feldzug 
1815 zurück, wofür er mit der ‚Kriegsgedenkmünze‘ ausgezeichnet worden war. Als er 
1842 in Münster starb, gewährte man ihm, seinem Wunsch gemäß, ein Soldatenbegräbnis. 
David Markhoff nahm an den Feldzügen 1864 und, zusammen mit Ephraim Steinberg 
und Carl Ruhr aus Münster, ebenfalls 1866 sowie mit zehn weiteren jüdischen Münste-
ranern am Deutsch-Französischen Krieg 1870/71 teil. Mit dem EK ausgezeichnet wurde 
der Assistenzarzt Dr. Walbaum. Bei Ausbruch des Ersten Weltkrieges 1914 meldeten 
sich Münsteraner Juden, u. a. vier Schüler der ‚Marks-Haindorf-Stiftung‘, als Freiwillige. 
Im Gedenkbuch ‚Die jüdischen Gefallenen‘ (1914–1918) sind 15 Namen von Münste-
ranern aufgelistet. 17 Juden aus Münster erhielten das EK II und mindestens drei das 
EK I (Walter Gumprich, Ernst Marcus und Dr. Max Meyer). Weiteren wurden für ih-
ren Kriegseinsatz noch zu Beginn der nationalsozialistischen Herrschaft ‚Ehrenkreuze‘ 
zuerkannt. 

Die Zunahme der jüdischen Studentenschaft nach dem Ersten Weltkrieg verlieh dem 
Gemeindeleben vorübergehend Aufschwung. 1919 entstanden drei jüdische Verbindun-
gen, die jedoch nur wenige Jahre existierten. Neben der frei schlagenden Verbindung 
‚Palatia‘ und der zionistischen ‚Verbindung Jüdischer Studenten‘ verzeichnete die natio-

haeniscr
Stempel



Münster 493 

naldeutsch ausgerichtete ‚Rheno-Bavaria‘, der auch Rabbiner Dr. Fritz L. Steinthal ange-
hörte, die meisten Mitglieder. Über das innerjüdische Vereinsleben während der Kaiser-
zeit und der Weimarer Zeit liefern die Quellen nur vereinzelt Hinweise, so u. a. über die 
als ‚Verein‘ bezeichnete Gesellschaft, deren Tätigkeit satzungsgemäß ‚in der Förderung 
der Geselligkeit‘ bestand. Neben den angesehensten Geschäftsleuten (u. a. Feibes, Mar-
cus und Leffmann) zählten fast alle Getreide-, Vieh- und Pferdehändler wie Akademiker 
zu den 43 Mitgliedern. Im Mai 1933 sahen sich diese, da sie befürchteten, es sei „auf Jahre 
hinaus für derartige Veranstaltungen kein Raum“, zur Auflösung gezwungen. Insgesamt 
lassen sich national-deutsche, religiös-liberale und zionistische Gruppierungen in der jü-
dischen Gemeinde nachweisen. Den ‚Jüdisch-Liberalen Jugendverein‘ förderte seit Ende 
1919 Rabbiner Dr. Steinthal. Laut Statuten betrachtete die Organisation sich als „un-
parteiischer Mittelpunkt der gesamten Jüdischen Jugend von Münster und Umgegend“ 
und wollte seine Mitglieder ‚zu selbstbewußten Juden‘ erziehen, sie ‚mit Heimat- und 
Vaterlandsliebe‘ erfüllen sowie ihren Sinn „für alle idealen Interessen anregen, sie geistig 
und körperlich fortbilden und zu edler, anspruchsloser Geselligkeit vereinen“. 1924/25 
existierte in Münster eine Ortsgruppe der ‚Zionistischen Vereinigung für Deutschland‘, 
deren Vertrauensmann der Arzt Dr. Hugo Levy war. 

Von 1910 bis 1930 sank die Zahl der Mitglieder der jüdischen Gemeinde von 637 auf 
520. Zu einer Heirat zwischen christlichen und jüdischen Partnern kam es in Müns-
ter von 1874 bis einschließlich 1910 in ca. 10 % der Fälle. Seit 1912 stieg die Zahl reli-
gionsverschiedener Ehen. Mit vier christlich-jüdischen und insgesamt sieben jüdischen 
Trauungen verzeichnet die Statistik 1919 aufgrund des kriegsbedingten Aufschubs von 
Eheschließungen einen vorübergehenden Anstieg. Für Münster lassen sich 31 Eheschlie-
ßungen mit jüdischen Partnern im Zeitraum von 1928 bis einschließlich 1933 feststellen, 
darunter 12 (= 38,7 %), die konfessionsverschieden waren. Auffallend hoch war der Pro-
zentsatz der ‚Mischehen‘ im Jahre 1933: Von den acht Eheschließungen mit jüdischen 
Beteiligten waren sechs unterschiedlicher Konfession. Ein Glaubenswechsel zum Juden-
tum wurde nur gelegentlich mit der Eheschließung vollzogen. 
2.1.3 Die Verdrängung der Juden aus dem gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Le-
ben begann auch in Münster mit dem Boykott jüdischer Geschäfte, der bereits am 
29. März 1933, drei Tage vor der reichsweit durchgeführten Aktion, stattfand. Das Par-
teiorgan ‚Nationalzeitung‘, das im Februar/März 1933 bereits jüdische Geschäfte und 
Einzelpersonen wie nichtjüdische Partner diffamiert hatte, listete am 2. April 1933 un-
ter der Schlagzeile ‚Damit’s jeder weiß! Münsterische Judenfirmen‘ 22 jüdische und drei 
vermeintlich jüdische Geschäfte auf. Parteiangehörige drangen in den folgenden Tagen 
gelegentlich in Wohnungen ein, observierten den Briefverkehr ostjüdischer Familien 
und erpressten Geld, u. a. von Justizrat Dr. Julius Cohn 40 000 RM für die Rückgabe 
des Reisepasses. Der etablierten Zentrumspresse Münsters drohte man mit Sanktionen 
bei Annahme von Inseraten jüdischer Geschäfte. Mit dem ‚Berufsbeamtengesetz‘ vom 
7. April 1933 verlor der einzige jüdische Richter des Landgerichtsbezirks Münster, Ernst 
Rappoport, seine Anstellung. Zum juristischen Referendardienst wurden trotz bestan-
dener Prüfung Dr. Anneliese Cohn und Uli Marcus nicht mehr zugelassen. Der Land-
gerichtsdirektor Paul Litten wurde aufgrund seiner jüdischen Herkunft in die Grund-
buchabteilung des Amtsgerichts versetzt. Dem Justizrat Dr. Julius Cohn kündigte sein 
Kompagnon im Mai 1933 die Partnerschaft auf. Im Landgerichtsbezirk Münster waren 
1932 von den 76 Rechtsanwälten sieben (ca. 9 %) und von den 46 Notaren sechs (13 %) 
Juden. Von den acht jüdischen Juristen in Münster wurden Dr. Albert Hertz, Dr. Max 
Meyer (evangelisch, jüdischer Herkunft) und Dr. Erich Simons als ‚Frontkämpfer‘ mit 
Auszeichnungen weiterhin als Rechtsanwälte zugelassen, ferner Ludwig Kaufmann. In 
der Universitätsstadt Münster traf der Berufsverlust die meisten Hochschullehrer unvor-
bereitet, da sie zwar ihrer Herkunft nach jüdisch, häufig jedoch getauft waren. Entlassen 
wurden auch Dozenten mit Ehefrauen jüdischer Abstammung. Das Ende ihrer Hoch-

haeniscr
Stempel



494 Münster 

schullaufbahn in Deutschland zwang viele zur frühen Emigration, was die meisten vor 
dem gewaltsamen Tod in einem Konzentrationslager bewahrte. 

Die heimliche Auswanderung von drei wohlhabenden Familien (Justizrat Dr. Cohn; 
Gebr. Karl und Ernst Löwenstein) im Sommer 1933 nach Frankreich bzw. in die Nie-
derlande unter Mitnahme von Geld, jedoch unter Zurücklassung von Immobilien und 
Mobiliar, führte wegen der geschuldeten Reichsfluchtsteuer zur Konfiszierung des Ei-
gentums zugunsten des nationalsozialistischen Staates und zur Ausbürgerung aus dem 
Deutschen Reich. Da seit Ende 1936 Zollbehörden, Anwälte, Banken und Versicherun-
gen alle Anzeichen einer Emigration überwachten, um für den Staat die bei einer Ab-
wanderung geforderten 25 % des Vermögens einzuziehen, geriet Anfang 1937 die Firma 
‚Gebr. Hertz‘, Prinzipalmarkt 5, nach Auflösung einer Lebensversicherung zur Auszah-
lung eines ausscheidenden Kommanditisten in den Verdacht illegalen Geldtransfers ins 
Ausland. Daraufhin wurden die Konten gesperrt; ein Zugriff war nur mit Genehmigung 
der Finanzbehörde möglich. Gleichzeitig wurden Inhaber und Kundschaft im ‚Stürmer‘ 
diffamiert. Im August 1937 musste das bis dahin gut etablierte Geschäft liquidiert wer-
den. Für den Verkauf von 40 000 RM erhielt Hermann Hertz aufgrund der verschärf-
ten Transferbestimmungen lediglich 2032 Dollar an Devisen für seine Emigration in die 
USA. 

Aufgrund der ‚Ersten Verordnung zum Reichsbürgergesetz‘ vom 14. November 1935 
wurden zum 1. Januar 1936 auch die ehemaligen ‚Frontkämpfer‘ und die vor 1914 beam-
teten Personen entlassen. Zum 30. September 1938 wurde Viehhändlern und Textilver-
tretern ihre bis dahin oft einzige Verdienstmöglichkeit, das Wandergewerbe, untersagt. 
Zum selben Zeitpunkt verloren die beiden jüdischen Ärzte ihre Approbation. Als ‚Kran-
kenbehandler‘ konnten sie nur noch jüdische Patienten ärztlich versorgen. Den noch 
verbliebenen vier Rechtsanwälten wurde zum 30. November 1938 die Berufsausübung 
untersagt. Nur Dr. Erich Simons konnte weiter als ‚Konsulent‘ für jüdische Klienten tätig 
sein. 

Antisemitische münsterspezifische Verordnungen ergingen im August 1935. Sie verbo-
ten Juden, auf Werse und Ems im Landkreis Münster zu paddeln sowie die städtischen 
Badeanstalten und die Stadtbücherei zu benutzen. Obwohl das ‚Rolandtheater‘ 1937 an-
geprangert wurde, es sei den ‚Volksgenossen‘ nicht zuzumuten, ‚in Gemeinschaft mit 
Juden Filme anzusehen‘, beugte es sich dieser Kampagne anscheinend nicht. Hingegen 
schloss die ‚Schauburg‘ Juden aus. Da seit dem 25. April 1933 ein ‚Arierparagraph‘ für 
Turn- und Sportvereine bestand, gründeten im September 1933 die jüdischen Sportler in 
Münster ihren eigenen Sportclub. Die meisten schlossen sich dem Sportverband ‚Schild‘ 
des national-deutsch ausgerichteten RjF an. Seine Mitglieder leisteten Starthilfe bei der 
Gründung kleinerer Ortsvereine in den Umlandgemeinden und organisierten 1934 und 
1935 überregionale Bezirkssportfeste. Alle Veranstaltungen standen unter Polizeikon-
trolle. Dieser mit großer Begeisterung gegründete jüdische Sportverein löste sich durch 
die Emigration seiner Mitglieder und Trainer auf, noch bevor er nach dem Novemberpo-
grom verboten werden konnte. Bekannte Sportler aus Münster waren Liesel Leffmann, 
die 1927 das Sportabzeichen erworben hatte, Ernst Rappoport, Staffelläufer bei Preußen 
Münster 06, der Diskuswerfer Kurt Rosenbaum, der sich 1935 für einen Trainingskurs 
zu den Olympischen Spielen qualifizierte, und der Motorradrennfahrer Leo Steinweg. 

Auch die jüdische Jugend organisierte sich. Seit ca. 1926 existierte der ‚Deutsch-jüdi-
sche Wanderbund Kameraden‘. Etwa 1934 wurde die Ortsgruppe vom ‚Bund Deutsch-
Jüdischer Jugend‘ (BdjJ) in Münster gegründet; es folgten ca. 1934/35 die zionistisch aus-
gerichteten Gruppen ‚Hechaluz‘ und ‚Jüdischer Pfadfinderbund‘ (J. P.D.). Der BdjJ als 
größte Vereinigung bemühte sich, die Synthese von Deutschtum und Judentum fort-
zuführen. Die 12- bis 15-Jährigen der insgesamt 44 Mitglieder (1934/35) standen unter 
der Leitung des ‚Oberfähnleinführers‘ Heinz Steinthal, Sohn des Münsteraner Rabbi-
ners. Zu den Mitgliedern gehörten Kinder aus allen Schichten und Berufsgruppen. In 

haeniscr
Stempel



Münster 495 

seiner Tendenz ‚fanatisch deutsch‘, wie es in einem Schriftstück heißt, stand der BdjJ dem 
RjF nahe. Aufgrund ihrer unterschiedlichen Zielsetzungen kam es wie vielerorts auch in 
Münster zu einem Konkurrenzkampf zwischen dem BdjJ und der am 4. Oktober 1934 
gegründeten kleinen zionistischen ‚Makkabi-Sportgruppe‘ durch Abwerbung jüngerer 
Mitglieder beim BdjJ, um sie „körperlich und geistig zu verantwortlicher Mitarbeit am 
Aufbau Palästinas“ zu erziehen. 1935 bestand die einzige Ortsgruppe im Regierungs-
bezirk der ‚Womens International Zionist Organisation‘ (Wizo), deren Leiterin Lucie 
Kaufmann war. Die Staatspolizeistelle für den Regierungsbezirk Münster konstatierte 
im Februar 1936 deren ‚rege Propagandatätigkeit für eine Auswanderung nach Palästi-
na‘. Münsteraner Juden traten auch dem in Bielefeld ansässigen ‚Jüdischen Kulturbund, 
Ortsgruppe Ostwestfalen und angrenzende Gebiete‘ bei, der in Münster Theater- und 
Rezitationsveranstaltungen anbot. 

Von der ‚Polenaktion‘ waren in Münster am 28. Oktober 1938 insgesamt 16 Juden pol-
nischer Herkunft betroffen, die im Gefängnis inhaftiert und über die deutsch-polnische 
Grenze bei Bentschen/Zbaszyn abgeschoben wurden. Die Mehrzahl dieser Menschen 
kam später in einem Konzentrationslager um. 

Zum Pogrom am 9./10. November 1938 ermittelte die Staatsanwaltschaft Münster 
1948 folgenden Verlauf: Nach einer Gedenkfeier lokaler nationalsozialistischer Organi-
sationen auf dem Prinzipalmarkt zur Erinnerung an den Hitlerputsch von 1923 und der 
um 23 Uhr erfolgten Vereidigung von neuen SS-Mitgliedern setzte um Mitternacht der 
Sturm 1/13, angeführt von Willi Tegelkamp, die Synagoge in Brand. Die Feuerwehr wur-
de bei den Löscharbeiten behindert und lediglich als Brandwache zum Schutz des nahe 
gelegenen Krankenhauses eingesetzt. Gleichzeitig drangen Einsatztrupps in die ‚Marks-
Haindorf-Stiftung‘ ein, zerstörten die Wohnung des Rabbiners und später weitere Pri-
vatwohnungen im Stadtkern und jenseits des Promenadenringes. Ebenso wurden die 
zehn noch vorhandenen jüdischen und irrtümlich zwei nichtjüdische Geschäfte demo-
liert und teilweise geplündert. Neben dem Rabbiner Dr. Steinthal wurden weitere Per-
sonen misshandelt. Die Zerstörung von Synagoge und Geschäften war in den folgen-
den Tagen Stadtgespräch. Die Plünderung durch SA-Leute drang nicht an die Öffent-
lichkeit, jedoch schloss die SA zwei ihrer Mitglieder wegen nachgewiesenen Diebstahls 
in der Pogromnacht aus. Der SA-Truppführer Kurt Quaiser starb nach seinem Einsatz 
an einer Sepsis und wurde in den Zeitungen zum Helden hochstilisiert. Wie in mehre-
ren Orten des Münsterlandes verblieben die rund 50 während des Pogroms verhafteten 
jüdischen Männer für etwa zehn Tage in Polizeigewahrsam in Münster und wurden – 
wegen Überfüllung – nicht wie in anderen Regionen in ein Konzentrationslager ver-
bracht. 

Einige nichtjüdische Münsteraner unterstützten Betroffene während oder nach dem 
Pogrom, so u. a. die Familie Heisinger, die der Familie Miltenberg in der Pogromnacht 
Unterschlupf gewährte. Der Kriminalbeamte Caspar Brinkmann verhalf mit einem ge-
fälschten Pass (ohne das diskriminierende ‚J‘) der Familie Paul Wolff zur Flucht. Etliche 
Münsteraner hielten bis zur Deportation die Verbindung zu jüdischen Bekannten und 
versorgten sie mit Lebensmitteln. Mehrere Familien in der Umgebung Münsters ver-
steckten 1945 die aus dem Arbeitslager geflohenen Paul und Dorli Litten sowie Bertha 
Fleckenstein mit Tochter Leni. Zwei Bauern aus der Davert bewahrten Frieda Wagener 
vor der befürchteten Deportation jüdischer Partner aus ‚Mischehen‘. 

Bereits vor dem Novemberpogrom fanden jüdische Münsteraner oft nur im Tief- und 
Kanalbau eine Beschäftigung. Seit wann erwerbslose Juden zur Arbeit im ‚geschlosse-
nen Einsatz‘ rekrutiert wurden (Erlass vom 20. Dezember 1938), ist für Münster nicht 
bekannt. Im November 1941 zwangsverpflichtete man eine Gruppe von ca. 12–15 jüdi-
schen Frauen zur Arbeit in der ‚Kasein- und Trockenkartoffelfabrik Strohmeyer, Rodatz 
& Co.‘ in Ostbevern-Brock. Andere arbeiteten in Gärtnereien und Plantagen, im Stra-
ßenbau und einer Ziegelei. 

haeniscr
Stempel



496 Münster 

Eine Auswandererberatungsstelle informierte in Münster über Emigrationsmöglich-
keiten. Finanzielle Überlegungen und Einreisebeschränkungen standen einer Emigration 
jedoch häufig hindernd im Wege. Etwa die Hälfte der Münsteraner Juden – weniger als 
im Reichsdurchschnitt – emigrierte in 20 verschiedene Länder. Mehr als 70 Juden, die in 
Münster geboren waren bzw. wohnten, wurden zwischen Mitte 1938 und Ende 1941 aus 
dem Deutschen Reich ausgebürgert. 

Die Zusammenlegung in insgesamt 15 über das Stadtgebiet verstreute ‚Judenhäusern‘ 
erfolgte ab Sommer 1939. Im Februar 1942 wurden die 78 nach der zweiten Deportati-
on noch in Münster verbliebenen Juden in der ‚Marks-Haindorf-Stiftung‘ konzentriert. 
Um die verheerende Wohnsituation zumindest etwas zu verbessern, wurden zusätzliche 
Wasserzapfstellen installiert und alle Räume mit Pappwänden in einzelne Abschnitte un-
terteilt. Verwitwete und Alleinstehende mussten sich je nach Raumgröße zu viert oder 
zu siebt ein Zimmer teilen. Parallel zur Verlegung von Münsteraner Juden in Umlandge-
meinden wurden Juden von dort in die ‚Marks-Haindorf-Stiftung‘ eingewiesen. 

Verschleppt aus Münster wurden als Erste zwei jüdische Patienten der ‚Provin-
zialheilanstalt Marienthal‘ am 21. September 1940 im Rahmen des ‚Euthanasie‘-
Tötungsprogramms. Über Wunstorf gelangten sie nach Brandenburg/Havel, wo sie 
ermordet wurden. In einer am 28. Oktober 1941 erstellten Liste sind 196 in Münster 
wohnende Juden, einschließlich der Kranken und Gehbehinderten, erfasst. Am 19. No-
vember 1941 erörterten unter Vorsitz des stellvertretenden Gauleiters Stangier in einer 
geheimen Sitzung Vertreter der Stadt, der Oberfinanzdirektion, der Gestapo, des Ober-
präsidenten und des Polizeipräsidenten den organisatorischen Ablauf der Deportation 
und die Konfiskation des Vermögens. Auch das Wirtschaftsamt, das Rechtsamt und die 
NSV waren in die Vorgänge involviert. Der Gestapo oblag die organisatorische Durch-
führung der Deportation und die ‚Sicherstellung des Vermögens‘ zugunsten des Rei-
ches. 

Überlieferte Privatbriefe von Ende Oktober 1941 verdeutlichen, dass manchen jüdi-
schen Münsteranern die bereits laufenden ‚Evakuierungsaktionen‘ aus anderen Orten in 
den Osten bekannt waren. Das veranlasste Eltern, deren Kinder sich außerhalb Müns-
ters aufhielten, diese nach Hause zurückzubeordern, damit sie als Familie nicht getrennt 
wurden. Am 18. November erfuhren die Münsteraner Juden, vermutlich über den Ge-
meindevorstand, das Datum ihrer bevorstehenden ‚Evakuierung‘ nach Riga. Ein Merk-
blatt der Gestapo Münster informierte über die Vorschriften hinsichtlich der erlaubten 
Gepäckmenge. Für den angeblichen Aufenthalt in einem ‚Arbeitslager‘ rüsteten sich die 
Betroffenen mit warmer Kleidung und gutem Schuhwerk aus. In Erwartung ihrer Rück-
kehr nach dem Krieg gaben sie Wäsche, Schmuck und Geld nichtjüdischen Münsteranern 
in Verwahrung. Einige Familien ließen sich vorsorglich gegen ansteckende Krankheiten 
impfen. Beim Verlassen der Wohnungen am 11. Dezember 1941 waren 50 RM für die 
Bahnfahrt zu zahlen und den Gestapobeamten gegen Quittung Bargeld, Wertgegenstän-
de, Vermögenserklärung und Wohnungsschlüssel auszuhändigen. Weitere 34 RM pro 
Person für Lebensmittel, Strohsackgarnitur und Gepäckbeförderung mussten die De-
portierten an die ‚Reichsvereinigung der Juden in Deutschland‘, Bezirksstelle Westfalen, 
Büro Münster, entrichten. 

Seit dem 10./11. Dezember 1941 wurden die jüdischen Menschen aus Münster und 
Umgebung im ‚Gertrudenhof‘, Warendorfer Straße, in einem ehemaligen Ausflugslo-
kal konzentriert. Dort wurden sie einer intensiven Leibesvisitation und einer genauen 
Gepäcküberprüfung unterzogen. Übernachten mussten sie auf Stühlen sowie auf dem 
Fußboden. Zu den 105 Münsteranern stießen weitere Juden aus dem Münsterland, unter 
ihnen 25 Kinder unter zehn Jahren und sechs Personen älter als 70 Jahre. Der Transport 
vom 13. Dezember 1941 in das Ghetto von Riga umfasste 390 Personen. In Osnabrück 
kamen 200, in Bielefeld weitere 400 Juden hinzu. Laut Anordnung der Gestapo waren 
‚privilegierte Mischlinge‘, ‚Mischehenpartner‘, Juden ‚im geschlossenen Arbeitseinsatz‘ 

haeniscr
Stempel



Münster 497 

und Menschen über 65 Jahre sowie Gebrechliche und Kranke von der Deportation aus-
genommen. 

Von den 92 verbliebenen jüdischen Personen gelangten zwölf am 27. Januar 1942 mit 
einem weiteren Transport über Gelsenkirchen und Dortmund ebenfalls nach Riga, nach-
dem zunächst Minsk als Zielort vorgesehen war. Während von der ersten Riga-Deporta-
tion neun Personen überlebten, kehrte weder von der zweiten noch von den elf Personen 
des dritten Transportes am 31. März 1942 über Hannover in das Warschauer Ghetto je-
mand zurück. 

Mit dem Transport XI/1 der Gestapoleitstelle Münster, der vierten Deportation vom 
31. Juli 1942, wurden insgesamt 901 Menschen aus den Bezirken Bielefeld, Osnabrück 
und Münster in das Ghetto Theresienstadt verschleppt, darunter 69 aus Münster. Unter 
ihnen befanden sich Kinder unter sechs Jahren, von denen Liesel Michel und Else Bö-
decker aus Münster die dreijährige Internierung überlebten. Darüber hinaus waren dem 
Transport die aus ‚Mischehen‘ stammenden Ehepartner jüdischer Abstammung, meis-
tens christlicher Konfession, zugeordnet, wenn diese ihren Status als ‚privilegierte Misch-
ehepartner‘ durch den Tod ihres ‚arischen‘ Ehepartners verloren hatten. 31 Deportierte 
starben in Theresienstadt, 29 wurden wenige Wochen später in das Konzentrationslager 
Treblinka bzw. im Laufe des Jahres 1944 nach Auschwitz weiterverschleppt und ermor-
det. 

Außer der Familie des Rechtsanwalts Dr. Erich Simons, der zur Abwicklung der Ver-
mögensübertragung an den Staat eingesetzt war, blieben nur die in ‚Mischehe‘ Lebenden 
und die sogenannten ‚Halbjuden‘ zurück. Während die Familie Simons im Mai 1943 
ins Ghetto Theresienstadt eingeliefert wurde, brachte man die Angehörigen aus ‚Misch-
ehen‘ in einer nächtlichen Aktion am 19. September 1944 ins Zuchthaus Münster, dann 
Richtung Kassel. Dort wurden die Frauen und Mädchen in den ‚Henschel-Werken‘ zur 
Arbeit zum Zeltnähen zwangsverpflichtet, die Männer und Jungen mussten in den Stein-
brüchen ‚Helsa‘ und ‚Körle‘ im Kaufunger Wald Schwerstarbeit leisten. Sie alle kehrten 
nach Münster zurück. Insgesamt konnten etwa 50 % aller Juden, die zwischen 1933 und 
1945 in Münster lebten (1937: 410), auswandern; 1 % beging Selbstmord; etwa 38 % wur-
den ermordet. Zirka 10 % starben zwischen 1933 und 1942 eines natürlichen Todes; nur 
3 % überlebten die Konzentrationslager. 
2.1.4 Als einzige Münsteraner Jüdin hatte Henriette Hertz in Bad Godesberg in der 
Illegalität den Krieg überstanden. Sie ging etwa 1946 in die USA zu Verwandten, kehrte 
jedoch wenige Jahre später dauerhaft nach Münster zurück. Unter den wenigen Über-
lebenden der Vorkriegsgemeinde, die sich erneut in Münster niederließen, befanden sich 
das Ehepaar Goldenberg, Vera Goldschmidt, Lucie Kaufmann, das Ehepaar Michel mit 
Tochter sowie Henny Bödecker mit Tochter. In den 1950er Jahren zog es einige Emi-
granten wieder nach Deutschland, u. a. Ernst Rappoport und Heinz Steinweg aus Israel 
sowie Fritz Eichenwald und Paul Wolff aus Südamerika. 1946 wohnten in Münster wie-
der 16 Juden, 1956 54 und 1966 waren es 110. 

Die Ermittlungen der Staatsanwaltschaft 1948 wegen der Beteiligung am Pogrom 1938 
ergaben für Münster, dass sich der SA-Standartenführer Wulff und der Führer der Rei-
terstandarte, Bollenrath, sowie der Hauptsturmführer Willi Tegelkamp an erster Stel-
le für die Ausschreitungen am 9./10. November 1938 zu verantworten hatten. Diese 
Täter waren aber entweder im Krieg gefallen oder unauffindbar. Verurteilt wurde nur 
SA-Sturmführer Baumgarten „wegen Verbrechens gegen die Menschlichkeit in Tatein-
heit mit schwerem Land- und Hausfriedensbruch“ zu einem Jahr und sechs Monaten 
bei Anrechnung der einjährigen Internierungshaft im Lager Recklinghausen. Einer der 
Haupträdelsführer, Hauptsturmführer Tegelkamp, setzte sich laut einer privaten Mittei-
lung ins Ausland ab, lebte aber später unbehelligt wieder in Münster. 

Siegfried und Else Goldenberg stellten, als 1947 wieder 23 Juden in Münster lebten, 
ihre Wohnung in der Prinz-Eugen-Straße für Gottesdienste zur Verfügung. Bis dahin 

haeniscr
Stempel



498 Münster 

hatte die nicht zerstörte Warendorfer Synagoge als Versammlungsraum gedient. Seit 1949 
fanden Gottesdienste im wiederhergestellten Gemeindezentrum der ehemaligen ‚Marks-
Haindorf-Stiftung‘ statt. 1950 konnte dort die erste Bar Mizwa – und zwar die von Paul 
Spiegel (vom Jahr 2000 bis zu seinem Tod 2006 Vorsitzender des ‚Zentralrats der Ju-
den in Deutschland‘) – gefeiert werden, 1953 die erste Beschneidung und 1957 die erste 
Hochzeit. Eine ‚Chewra Kaddischa‘ wurde wieder ins Leben gerufen und jüdischer Reli-
gionsunterricht erteilt. 1953 konstituierte sich der ‚Jüdische Frauenverein‘ neu, 1956 eine 
Jugendgruppe. 1966 wurde ein ‚Makkabi-Turn- und Sportverein‘ in Münster gegründet, 
der im Dezember 1974 die deutsche Makkabi-Tischtennis Meisterschaft ausrichtete. 1975 
wurde das Ehepaar Else und Siegfried Goldenberg für den Wiederaufbau der jüdischen 
Gemeinde Münster von der Stadt mit der ‚Paulus-Plakette‘ ausgezeichnet. 1996 erhielt 
auch Dora Rappoport (1912–2006) für ihren Einsatz zur Verständigung zwischen Chris-
ten und Juden diese Anerkennung. 1990 nahm Münster die ersten Zuwanderer aus den 
Staaten der ehemaligen Sowjetunion auf. Dadurch erhöhte sich die Mitgliederzahl der 
jüdischen Gemeinde bis 1997 auf 368 und bis 2006 auf ca. 750. Die Situation zwischen 
alteingesessenen Mitgliedern und Neuankömmlingen war nicht ohne Spannungen. Vor 
allem praktische Probleme wie Unterbringung, Versorgung und Zukunftsplanung, Über-
windung von Sprachbarrieren, die Vermittlung von religiösen Inhalten und die Integra-
tion in die Gemeinschaft standen im Vordergrund. Die Alteingesessenen fühlten sich – 
auch in Vorstand und Repräsentanz zahlenmäßig unterlegen – in der russischsprachigen 
Umgebung fremd. Manche Zuwanderer gaben Anlass zu Missfallen, da sie sich entgegen 
den Erwartungen nur wenig am Gemeindeleben beteiligten. Seit Ende 1994 gibt die Jüdi-
sche Gemeinde Münster die Gemeindezeitung ‚Shma! (Höre!)‘ in Russisch und Deutsch 
heraus. 

1948 setzte die Stadt auf dem Gelände der zerstörten Synagoge einen Gedenkstein, der 
noch heute neben der 1961 neu errichteten Synagoge steht, mit der Inschrift: „Hier stand 
das Gotteshaus der juedischen Gemeinde unserer Stadt Münster. Es wurde am 9. No-
vember 1938 ein Opfer des Rassenwahnes. Von der Gemeinde, die 1938 noch 430 Mit-
glieder zaehlte, blieben nur 20 am Leben. Den Toten zum ehrenden Gedenken, den Le-
benden zur Mahnung. 9. November 1948. Die Stadt Münster/Westf.“ Im Vorraum der 
neuen Synagoge stellte die jüdische Gemeinde einen Gedenkstein mit den Namen der 
im Ersten Weltkrieg gefallenen Gemeindemitglieder sowie eine Gedenktafel zur Erinne-
rung an die während des Holocaust umgekommenen Gemeindemitglieder auf: „Wenn 
meinen Schmerz man wiegen könnte und auf die Waage legen meine Qual gesamt so wär 
sie schwerer als der Meeressand. Hiob VI, 2–3. Den Märtyrern unserer Gemeinde 1933– 
1945.“ Im Gebäude der ehemaligen ‚Marks-Haindorf-Stiftung‘, heute Mehrfamilienhaus 
im Besitz der Jüdischen Gemeinde Münster, befindet sich ein Gedenkstein mit den Na-
men der im Ersten Weltkrieg gefallenen 13 Schüler der ‚Marks-Haindorf-Stiftung‘. Eine 
Gedenktafel außen am Gebäude erinnert an das letzte ‚Judenhaus‘ in Münster: „Die frü-
here jüdische Marks-Haindorf-Stiftung diente nach der Zerstörung der Synagoge an der 
Klosterstrasse im Jahre 1938 als provisorischer Betraum der jüdischen Gemeinde und 
ab 1939 als eines der 14 [richtig: 15] Häuser, in denen jüdische Mitbürger bis zu ihrer 
Deportation in die nationalsozialistischen Vernichtungslager zwangsweise untergebracht 
waren.“ 

1948 etablierte sich das älteste judaistische Institut der Bundesrepublik Deutschland, 
das ‚Institutum Judaicum Delitzschianum‘, 1885 in Leipzig gegründet, in Münster neu. 
1957 wurde die ‚Gesellschaft für Christlich-Jüdische Zusammenarbeit Münster‘ gegrün-
det. Deren Zielsetzung, einen Beitrag zum besseren Verständnis von Judentum und 
Christentum zu leisten, unterstützten von Anfang an auch Mitglieder der jüdischen Kul-
tusgemeinde, vor allem Dora Rappoport. Zur Erinnerung an jüdische Bürger Münsters 
wurden folgende Straßen und Plätze benannt: Eli-Marcus-Weg in Münster-Kinderhaus 
(1961), die Marks-Haindorf-Stiege (1961), in der Stadtmitte die Julius-Voos-Gasse (1988), 

haeniscr
Stempel



Münster 499 

der Reha-Mathel-Falk-Weg (1988) und vor der Stadtbücherei der Alfred-Flechtheim-
Platz (1994). Zur Erinnerung an die Opfer des ‚Euthanasie-Tötungsprogramms‘ befindet 
sich seit dem 7. September 1984 ein Mahnmal in der Kapelle des Westfälischen Landes-
krankenhauses, Friedrich-Wilhelm-Weber-Str. 30. Seit Juni 1991 erinnert eine Gedenk-
stele an der Ecke Warendorfer Str./Kaiser-Wilhelm-Ring an die Deportationssammel-
stelle ‚Gertrudenhof‘. 

1980 begann die Stadt Münster mit der Einladung ihrer vertriebenen jüdischen Bür-
ger. Bis Juni 1988, als sich erstmals eine größere Gruppe in Münster aufhielt, waren nur 
Einzelpersonen zu Besuch gewesen. Zu Beginn des Jahres 1991, im Vorgriff auf das 1200-
jährige Stadtjubiläum im Jahre 1993, wurden alle jüdischen ehemaligen Bürger Münsters, 
deren Anschrift zu dem Zeitpunkt bekannt war, eingeladen. Einige folgten 1993 einer 
erneuten Einladung. Seit Ende 1999 arbeitet der ‚Geschichtsort Villa ten Hompel‘, 1940– 
1945 Dienststelle der deutschen Ordnungspolizei und nach Kriegsende Sitz eines Dezer-
nats für Wiedergutmachung, die Verstrickung der deutschen Polizei in das nationalsozia-
listische System auf. Der im Jahr 2000 gegründete Verein ‚Spuren finden‘ betreut in der 
‚Villa ten Hompel‘ das ‚Gedenkbuch für die Opfer des Nationalsozialismus in Münster 
und im Münsterland‘, für das vor allem Schüler individuelle Lebensgeschichten nach-
zeichnen. Seit 2003 unterstützt der Verein die Aktion ‚Stolpersteine‘ des Kölner Künst-
lers Gunter Demnig, der in Münster bis zum Februar 2006 107 ‚Stolpersteine‘ und zwei 
‚Erinnerungssteine‘ mit Name und Lebensdaten in den Bürgersteig verlegte. Schülerin-
nen und Schüler des ‚Annette von Droste-Hülshoff-Gymnasiums‘ stifteten eine von M. 
Sauer entworfene Bronzetafel mit der Inschrift: „Zur Erinnerung an die jüdischen An-
nette-Schülerinnen, die Opfer des Holocaust wurden: Sonja Kutner – Ruth Cohn – Edith 
Miltenberg – Ingeborg Saul – Abiturientia 1990“ und ‚Stolpersteine‘ für die ermordeten 
ehemaligen Schülerinnen; Schüler und Schülerinnen der Paul-Gerhardt-Realschule stifte-
ten ‚Stolpersteine‘ für die deportierten Bewohner des ‚Judenhauses‘ Jüdefelderstr. 14, das 
auf dem Schulgelände gestanden hat. Im Februar 2002 trat die Stadt Münster dem ‚Deut-
schen Riga-Komitee‘ bei, um am Zielort der Deportation an Münsteraner Shoa-Opfer 
zu erinnern. Im Juni 2005 ist in der lettischen Gräber- und Gedenkstätte Bikernieki ein 
Stein mit dem Namenszug ‚Münster‘ angebracht worden. Seit 1988 halten die Autorin-
nen regelmäßigen Kontakt zu ehemaligen Münsteraner Juden (und ihren Nachkommen) 
in aller Welt. 

2.2.1 Im Jahre 1843 waren in Münster 182 Juden ansässig. 1871 lebten in der Stadt 
366 Juden, 21 353 Katholiken, 3098 Protestanten und 4 sonstige Christen; im Jahre 
1895 waren es 467 Juden, 47 120 Katholiken, 9517 Protestanten, 20 andere Christen und 
11 Einwohner unbestimmten Glaubens, 1925 580 Juden, 83 761 Katholiken, 20 870 Pro-
testanten, 90 andere Christen und 854 Bekenntnislose. 

Bevor das Gesetz vom 23. Juli 1847 die Organisation aller Gemeinden vereinheitlich-
te, hatten verschiedene Synagogenordnungen den Mitgliedern einen festen Rahmen ge-
geben, die der jeweiligen Situation angepasst waren. Nach dem ersten ‚Reglement‘, 1817 
vom Landrabbiner Abraham Sutro entworfen, hatte der Vorsteher für Ruhe und Ord-
nung im Gottesdienst zu sorgen, die Synagogenkasse zu verwalten und gegebenenfalls 
eine Strafe zu verhängen. Die Oberaufsicht oblag dem Landrabbiner. In den folgenden 
zehn Jahren zählten neben den Vorstehern (1827: Hirsch Löwenwarter) Armenproviso-
ren, ein Kantor und ein Kassenrendant zu den Gemeindebedienten. Ausdrücklich wurde 
festgelegt, an bestimmten religiösen Riten keine Änderungen vorzunehmen. Die monatli-
chen Beiträge waren, gestaffelt in vier Klassen, für jedes Mitglied fest vorgeschrieben. Als 
die Gemeinde 1827 beschloss, eine neue Synagoge zu bauen, erfolgten neue Richtlinien. 
Selig Jacob Eltzbacher und Nathan Moses überwachten als ‚Kirchen-Provisoren‘ die Fi-
nanzen und zogen die Kultusbeiträge ein. Ein weiteres Gemeindestatut vom 8. Mai 1831 
regelte vorwiegend die Ordnung während des Gottesdienstes und enthielt ausführliche 

haeniscr
Stempel



500 Münster 

Vorschriften für die Aufgaben der Kirchenprovisoren und des Kantors sowie zum Hafte-
ra-Lesen, Öffnen des Thoraschrankes und für Verrichtungen an bestimmten Feiertagen. 
Die Kirchenprovisoren hatten fähig und sparsam zu sein; einer von ihnen sollte zu den 
Älteren und Verheirateten sowie zu den Höchstbesteuerten gehören. Alle Gemeindemit-
glieder mussten zur jährlichen Kassenprüfung persönlich erscheinen. Dieses Statut wurde 
in dem 1848/49 stattfindenden Gerichtsprozess zwischen Reformern und Orthodoxen 
von Letzteren als ‚Gründungsurkunde der Gemeinde‘ bezeichnet und als Legitimation 
für die von ihnen vorgenommene Neuwahl im Jahre 1847 angesehen, während sich die 
Reformer auf ein eigenes Statut vom 5. Januar 1843 bezogen. Darin entfiel das in den 
beiden vorherigen Satzungen ausgesprochene Verbot, Änderungen vorzunehmen eben-
so wie die Beschränkung, dass einer der Kirchenprovisoren zur höchstbesteuerten Klasse 
zu gehören hatte; der Wahlmodus wurde dahin geändert, dass jedes Gemeindemitglied 
wählbar war. 

1854 verordnete der preußische Staat auf der Grundlage des Gesetzes vom 23. Juli 1847 
eine Neufassung der Statuten für die Synagogengemeinde zu Münster, einschließlich der 
Bürgermeisterei Mauritz, deren endgültige Fassung der Oberpräsident von Westfalen am 
23. Februar 1856, bestätigte. Neben dem Gemeindevorstand erweiterte nun die neun-
köpfige Repräsentantenversammlung die Basis demokratischer Entscheidungen. Diese 
Satzung galt mit wenigen Änderungen von 1856 bis zum Untergang der Gemeinde in 
der nationalsozialistischen Zeit. 

1905 gehörte die münsterische jüdische Gemeinde dem ‚Deutsch-Israelitischen Ge-
meindebund‘ an und 1907 auch dem ‚Verband der Synagogen-Gemeinden Westfalens‘. 
2.2.2 Eine Synagoge wird in Münster erstmals um 1290/1300 auf dem heutigen Syn-
dikatplatz erwähnt, nach der Vernichtung der Gemeinde 1350 nicht mehr. Das Gebäude 
stand noch bis Mitte des 19. Jahrhunderts und diente u. a. als Weinhof, Pfandleihe und 
evangelische Schule. Von 1810 bis zur Einweihung der stattlichen Synagoge in der Klos-
terstr. 8/9 im Jahre 1880 fanden die Gottesdienste an verschiedenen Orten statt. Unter 
französischer Herrschaft bemühte sich die junge Gemeinde ab 1812 ohne Erfolg um 
die Zuweisung der ehemaligen, nach der Säkularisation nicht mehr benutzten Marga-
retenkapelle nahe der Pferdegasse. Stattdessen stellten die Gebrüder Metz auf Bitten 
des Stadtdirektors ein Zimmer in ihrem Hause (vermutlich Aegidii Leischaft Nr. 209) 
für den Gottesdienst zur Verfügung. Auch das Gesuch der Gemeinde um die Nicolai-
Kapelle im ehemaligen Kloster Ringe wurde von der Regierung 1817 abgelehnt, „bis 
über die bürgerlichen Verhältnisse der Juden in den wiedervereinigten Provinzen nähere 
Bestimmungen erlaßen sein werden“. 1818 berichtete der Stadtdirektor bezüglich ‚der 
Verhältnisse der Juden‘, dass diese ihre gottesdienstlichen Versammlungen in einer Pri-
vatwohnung abhielten. Am 1. Mai 1826 erwarb die Gemeinde das Haus Nr. 294 der 
Ludgeri-Leischaft (Loerstr. 23), in dem der obere Teil als Synagoge eingerichtet wur-
de, während der Landrabbiner Sutro mit seiner Familie die übrigen Räume bewohnte. 
Bereits vier Jahre später erwiesen sich diese Räumlichkeiten aufgrund des Mitglieder-
anstiegs als zu klein und die Gemeinde beantragte die Genehmigung für den Bau ei-
nes größeren Lokals im Garten des besagten Hauses. Obwohl zu dieser Zeit der Bau 
neuer Synagogen gesetzlich untersagt war, stimmte die Regierung schließlich dem An-
trag zu. Mit dem Neubau des ersten eigenständigen Synagogengebäudes der jüdischen 
Gemeinde in Münster nach dem Mittelalter wurde 1830 begonnen. Durch die Ver-
doppelung der Mitgliederzahl in den nächsten 22 Jahren erwies sich auch dieses Ge-
bäude bald als unzureichend, so dass 1857 die Frauengalerie erweitert wurde. Zudem 
strengte die Gemeinde einen Prozess gegen den Landrabbiner Sutro an, um von ihm 
den Grund und Boden zu erwerben, auf dem das Synagogengebäude und auch sein 
Haus standen, das er 1830 von der Gemeinde gekauft und für das er ihr 1839 das Vor-
kaufsrecht eingeräumt hatte. 1860 wird als ‚Frauenbad‘ ein Raum im Nachbarhaus er-
wähnt. 

haeniscr
Stempel



Münster 501 

Seit Dezember 1869 konkretisierten sich Neubaupläne. Die Suche nach einem geeig-
neten Grundstück führte 1871 zum Ankauf eines Bauplatzes in der Hagedorngasse 261. 
Pläne und Bauzeichnungen von Synagogenneubauten wurden aus Minden, Aachen, Bo-
chum, Neustadt a. d. Haardt und Essen eingeholt und der junge Architekt Carl Hofmann 
aus Herborn (Hessen) für das Vorhaben gewonnen. Vorgesehen waren etwa 250 Sitz-
plätze für Männer und 120–150 für Frauen auf Seitengalerien. Platz war für eine etwa 
anzubringende Orgel mit Chor reserviert. 1877 wurde angesichts der immer enger wer-
denden Räumlichkeiten noch einmal die Dringlichkeit des Bauvorhabens hervorgeho-
ben. Der sechs Jahre zuvor gekaufte Bauplatz in der Hagedorngasse galt mittlerweile als 
ungeeignet. Neun Monate später genehmigte der Magistrat den Antrag der Gemeinde 
zum Ankauf des der ‚Königlichen Train Depot Verwaltung‘ gehörenden Grundstücks 
zwischen der Promenade und Klosterstr. für den Preis von 25 600 M. 1880, auf den Tag 
genau drei Jahre nach dem Kaufvertrag vom 28. August 1877, stellte die Einweihung der 
neuen Synagoge in der Klosterstr. einen Höhepunkt des religiös-kultischen Lebens in 
Münster im 19. Jahrhundert dar. Mehr als 50 Jahre lang galt das Gebäude als ‚Zierde der 
Stadt‘. Am 9. November 1905 feierte die Gemeinde am Simchat-Thorafest das 25-jährige 
Bestehen der Synagoge. 

Am 9./10. November 1938 drangen kurz vor Mitternacht SA-Mitglieder in die Syn-
agoge ein, zerschlugen das Mobiliar, schichteten es zum Scheiterhaufen auf und steckten 
unter Zuhilfenahme von Benzin, das von einer nahe gelegenen Tankstelle geholt worden 
war, das Innere der Synagoge in Brand. Einige Anwohner beobachteten das Geschehen 
nur von weitem, andere begaben sich zur Brandstelle. Die Feuerwehr durfte lediglich 
die benachbarten Gebäude schützen, als die Ecktürmchen der Synagoge in sich zusam-
menstürzten und starker Funkenflug die Hedwigsklinik bedrohte. In den 1950er Jahren 
wurde der Gesamtschaden auf ca. 225 000 DM beziffert. Zur Wiederherstellung ‚eines or-
dentlichen Stadtbildes‘ musste die jüdische Gemeinde die Synagogentrümmer beseitigen 
und dafür die Kosten tragen. Ihre Gottesdienste hielt sie seither im Betsaal der ‚Marks-
Haindorf-Stiftung‘ ab. Über eineinhalb Jahre zog sich innerhalb der Stadtverwaltung, 
die das ca. 1000 m2 große Synagogengrundstück zum verminderten Einheitswert erwor-
ben hatte, eine Diskussion über dessen Verwendung hin. Die Stadt Münster wollte es 
für öffentliche Zwecke, z. B. als Kinderspielplatz oder Parkplatz nutzen. Nach Kriegsbe-
ginn 1939 wurden alle vorherigen Pläne fallen gelassen und das Grundstück ‚zum Schut-
ze der Bevölkerung‘ mit Deckungsgräben gegen Bomben versehen und ein Feuerlösch-
teich darauf angelegt. Nach Kriegsende lagerten auf dem ehemaligen Synagogengrund-
stück erhebliche Schuttmassen. Außerdem führte ein Hauptgleis der Räumbahn schräg 
über den Platz. Im Wiedergutmachungsverfahren wurde das Synagogengrundstück 1959 
zunächst der JTC, wenig später der ‚Jüdischen Kultusgemeinde Münster‘ zurückerstat-
tet. 

Nachdem seit 1947 zunächst in der Wohnung des aus dem Konzentrationslager zu-
rückgekehrten Ehepaares Else und Siegfried Goldenberg, wenig später im Betsaal der 
wiederhergestellten ‚Marks-Haindorf-Stiftung‘ Gottesdienste stattgefunden hatten, wur-
de 22 Jahre nach ihrer Zerstörung ‚bei Beginn des 13. Jahres des Staates Israel‘ am 
15. Mai 1960 an alter Stätte, Klosterstr. 8/9, der Grundstein für einen Neubau gelegt. 
Unter der Leitung des Architekten Helmut Goldschmidt entstand ein eingeschossiger, 
um einen Innenhof angeordneter Neubau, eine Betonrahmenkonstruktion, mit roten 
Klinkern ausgefacht, der am 12. März 1961 eingeweiht wurde. Das Gemeindezentrum 
umfasst eine ca. 200 m2 große Synagoge, die 96 Männern und auf der Empore 50 Frauen 
Platz bietet, einen Gemeindesaal im Souterrain für 160 Personen, einen Unterrichtsraum 
für 20 Kinder samt Jugendraum, eine Mikwe und Verwaltungsräume. Auch diese neue 
Synagoge blieb von Übergriffen nicht verschont. Ende Oktober 1988 verübten Unbe-
kannte einen Brandanschlag, im Sommer 1996 wurden eine Fensterscheibe zerstört und 
die Wände beschmiert. 

haeniscr
Stempel



502 Münster 

2.2.3 Zur Unterrichtung ihrer Kinder engagierten zu Beginn des 19. Jahrhunderts ei-
nige Juden, unter ihnen der Bankier Hirsch Löwenwarter, Hauslehrer. Da die Gemein-
delehrer auch als Schächter und Vorsänger tätig waren und zumeist wegen fehlender 
pädagogischer Ausbildung den Anforderungen der preußischen Schulgesetzgebung nicht 
genügten, initiierte Dr. Alexander Haindorf 1825 die Gründung einer Lehrerbildungs-
anstalt in Münster, eine Abteilung der späteren ‚Marks-Haindorf-Stiftung‘. Dem Leh-
rerseminar, zu Beginn untergebracht in zwei Zimmern in der Frauenstr., 1829–1832 in 
drei Zimmern im Plettenbergischen Hof, Aegidiistr., und 1832 bis mindestens 1850 im 
Koppstadt’schen Haus, Ludgeristr., war von Beginn an als Übungsschule für die an-
gehenden Lehrer eine jüdische Elementarschule für Jungen und Mädchen angegliedert. 
Aufgrund des hohen Bildungsniveaus schickten auch Familien des höheren preußischen 
Militärs und der Beamtenschaft 1827 ihre Kinder in diese Schule, die 1828 den offiziellen 
Charakter einer jüdisch-christlichen Gemeinschaftsschule erhielt. 1829/1830 besuchten 
72 Kinder die Schule, davon waren 37 (51 %) christlicher Konfession. 1839 verbot das 
preußische Kultusministerium, das christliche Kinder nur in christlichem Geist erzogen 
wissen wollte, diesen den Besuch der jüdischen Schule. Dahingegen besuchten 1839–1850 
kaum jüdische Kinder christliche Schulen, 1850 waren es acht Kinder, 1856 16. Die Zahl 
der jüdischen Schulkinder in der Vereinsschule betrug 1845: ca. 38, 1860: ca. 25, 1871: 41, 
1885: 36, 1896: 54, 1905: 28 und 1912: 38, April 1938: 39, 14. November 1939: 29 und 
Dezember 1941: ca. 17. Im März 1942, nach den beiden Deportationen nach Riga, lebten 
noch drei schulpflichtige Kinder im Stiftungsgebäude, das zum ‚Judenhaus‘ umfunktio-
niert worden war. 

Jüdische Kinder aus dem gehobenen Bürgertum besuchten nach drei bis vier Jahren 
auf der Vereinsschule oder der evangelischen Grundschule weiterführende Realschulen 
und Gymnasien. Der Anteil jüdischer Schüler an den höheren Schulen Münsters lag pro-
zentual höher, als es dem Anteil der Juden an der Gesamtbevölkerung entsprochen hät-
te. Jüdische Jungen bevorzugten nach dem Ersten Weltkrieg das ‚Städtische Gymnasi-
um‘ (heute Ratsgymnasium) und das ‚Realgymnasium‘ (heute Johann-Conrad-Schlaun-
Gymnasium), während jüdische Mädchen in den 1920er Jahren in größerer Zahl die 
evangelische ‚Freiherr-vom-Stein-Schule‘ besuchten, in den 1930er Jahren jedoch das 
katholische ‚Annette von Droste-Hülshoff-Gymnasium‘ favorisierten. Nach Erlass der 
‚Nürnberger Gesetze‘ wurden sie Ostern 1936 vom weiteren Schulbesuch ausgeschlos-
sen. Wenige blieben mit stillschweigender Billigung der jeweiligen Direktoren. Nach dem 
Novemberpogrom 1938 mussten auch die letzten jüdischen Schüler die höheren Schu-
len zwangsweise verlassen. Nach dem Ausschluss 1936 wurde für die Söhne in Müns-
ter und Umgebung eine Lehrlingsausbildung in jüdischen Firmen angestrebt. Mädchen 
stand häufig nur eine Anstellung im elterlichen Haushalt offen, oder sie bewarben sich 
auf Anzeigen für andere Orte. Waren die Kinder noch schulpflichtig, unterlagen sie den 
allgemein geltenden Richtlinien zum Schulbesuch bis zum 14. Lebensjahr und wurden 
in der jüdischen Volksschule weiter unterrichtet. In der ‚Marks-Haindorf-Stiftung‘, der 
einzigen jüdischen Schule im weiten Umkreis und nach dem Pogrom Mittelpunkt der 
Gemeinde, konnte der Schulbetrieb bis Dezember 1941 aufrechterhalten werden. Hier-
her kamen auch Kinder aus den umliegenden Orten, u. a. aus Lengerich, Osnabrück und 
Wolbeck. Im Gebäude der Stiftung feierten zu Pfingsten 1941 noch vier Mädchen ihre 
Bat Mizwa, vorgenommen von Rabbiner Dr. Julius Voos. 

Als Begründer der ‚Marks-Haindorf-Stiftung‘ mit Schule wirkte Dr. Alexander Hain-
dorf dort bis zu seinem Tod 1862. Dann übernahm vorübergehend sein Schwiegersohn 
Jacob Loeb diese Funktion. Noch im selben Jahr jedoch wurde Dr. David Steinberg 
als provisorischer Leiter der Anstalt eingesetzt. 1869 löste ihn der Rabbiner Dr. Theodor 
Kroner ab. Ihm folgte 1873 wiederum ein Rabbiner, Dr. Heinrich Zirndorf, der sein Amt 
nur wenige Jahre versah. 1876 wurde Dr. David Steinberg zum ‚Dirigenten‘ der Lehran-
stalt ernannt. Ab 1895 fiel das Amt des Vereinsdirektors mit dem des Schulleiters zusam-

haeniscr
Stempel



Münster 503 

men. Diesen Posten hatte bis 1900 Dr. Joseph Gutmann inne, dann bis 1911 Dr. Meier 
Spanier. Ihm folgte Dr. Moritz Katz. Von 1919 bis zu seiner Emigration nach Argentinien 
Ende 1938 – das Lehrerseminar war 1926 geschlossen worden – war Rabbiner Dr. Fritz 
L. Steinthal Direktor der Schule. Steinthals Nachfolger wurde 1939 bis zu seiner Ein-
ziehung zur Zwangsarbeit im März 1942 Rabbiner Dr. Julius Voos. Im Kuratorium der 
Stiftung engagierte sich bis 1908 viele Jahre Josef Stern, Mitglied der münsterischen Ge-
meinde, der zum Ehrenpräses ernannt wurde. Das Schullokal befand sich an unterschied-
lichen Stellen. Im Juli 1868 diente vermutlich die untere Etage im Haus Nr. 402 Aegidii-
Leischaft (Breite Gasse) als Unterrichtsraum. Im September 1869 werden im Zusam-
menhang mit einem bevorstehenden Verkauf die ‚Werner Kellerschen Besitzungen‘ in 
der Neustr. erwähnt. Einen Teil davon, der zu Schulzwecken genutzt wurde, hatten Ge-
meindemitglieder im Interesse der ‚Marks-Haindorf-Stiftung‘ angekauft. 1870 heißt es, 
in Sutros Haus hätte die Gemeindeschule einige Jahre zuvor errichtet werden sollen, aber 
inzwischen sei ein besseres Gebäude gefunden. An Haindorfs 100. Geburtstag 1884 fand 
die Grundsteinlegung für ein neues Schul- und Seminargebäude Am Kanonengraben 4 
statt, das 1885 bezogen wurde. Das Gebäude der ‚Marks-Haindorf-Stiftung‘ diente bis 
1926 als Lehrerseminar und Schule, bis 1941 nur noch als Schule und bis 1942 als letz-
tes ‚Judenhaus‘ Münsters. Es wurde bis zu seiner teilweisen Zerstörung 1943 von der 
Gestapo zur Nutzung reklamiert und zwangsverkauft. 

Langjährige Lehrer der Elementarschule bzw. der Lehrerausbildungsstätte der ‚Marks-
Haindorf-Stiftung‘ waren: Bär Levi Cohen (unterrichtete 1825 bis 1869), Josef Wal-
baum, zugleich Kantor und Chorleiter, (1848–1857), Abraham Treu (1857–1894), Jacob 
Feinstein (1876–1919), Dr. Isaak Mansbach (1877–1905), Gottfried Sender (1905–1912), 
Dr. Siegfried Kessler (1913–1926), Daniel Holzapfel (1926–1934) und Hermann Scheuer 
(1934–1941). 
2.2.4 Nachdem bereits im Mittelalter Einrichtungen für Juden unter Berücksichtigung 
ihrer Speisegesetze in Münster bestanden hatten, gab es auch während des 19. und in der 
1. Hälfte des 20. Jahrhunderts in der Stadt die Möglichkeit koscher zu essen. 1847 eröff-
nete Selig Philipp Heimann eine ‚Restauration für Israeliten‘. 1850 verpflegte der Speise-
wirt M. N. Felsenthal die Lehrerzöglinge der ‚Marks-Haindorf-Stiftung‘. Nach Aufgabe 
der Leffmannschen Gastwirtschaft beantragte 1885 Abraham Weinberg die Genehmi-
gung für ein die Speisevorschriften achtendes Speiselokal, Klosterstr. 21. Der Vorstand 
befürwortete dieses, da besonders bei Viehmärkten und Hochzeiten viele auswärtige Ju-
den nach Münster kamen. Abraham Weinbergs Witwe Karoline führte diese Tradition bis 
zum Ende des Ersten Weltkrieges als Betreiberin einer Pension mit koscherem Mittags-
und Abendtisch fort, in der vorwiegend Studenten, Offiziere, Lehrer und Angestellte 
verkehrten. Von 1887 bis 1925 betrieb der Metzger Eli Katz eine koschere Schlachterei 
in der Stadt. 

Auf Veranlassung Haindorfs gegründet, existierte 1828–1833 ein ‚Israelitischer Frau-
enverein‘, der sich speziell der Pflege erkrankter Kinder der Vereinsschule widmete. 
Von einem etwa zeitgleich bestehenden Frauenverein der jüdischen Gemeinde, des-
sen Gründungsjahr an manchen Stellen mit 1815 angegeben ist, existieren keine Un-
terlagen. Am 10. Februar 1842 fand die Wahl zur endgültigen Konstituierung des ‚Is-
raelitischen Frauenvereins‘ statt, dessen Aufgabe vor allem darin lag, ‚arme weibliche 
Kranke‘ der münsterischen Gemeinde zu pflegen und ferner die Totengewänder, aus-
drücklich auch für ‚hier verstorbene Glaubensbrüder‘ anzufertigen. Von 34 Frauen im 
Gründungsjahr wuchs die Mitgliederzahl auf 46 (1885) und 62 (1904). Im erneuerten 
Statut von 1881 trat der Wachdienst bei Kranken zugunsten der Unterstützung Hilfs-
bedürftiger, wohl aufgrund der Möglichkeit, Kranke verstärkt in Hospitälern unter-
zubringen, in den Hintergrund. Kranke und schwächliche sowie erholungsbedürftige 
Kinder wurden in Ferienkolonien und Kinderheilstätten geschickt. Die Bekleidung ar-
mer Kinder erfolgte in der Regel durch Chanukka- und Purim-Bescherungen. Ende 

haeniscr
Stempel



504 Münster 

des 19. Jahrhunderts kooperierte der Verein mit dem überkonfessionell ausgerichteten 
‚Vaterländischen Frauenverein‘ (Zweigverein Münster). Von diesem erhielt er Geldspen-
den für die Kurkosten von zwei jüdischen Kindern. Während des Ersten Weltkrieges 
ließ der ‚Frauenverein‘ den verschiedenen ‚aus hiesiger Gemeinde draußen weilenden 
Kriegern‘ Pakete zukommen. Die Tätigkeit der Vorsitzenden erweiterte sich um Vor-
tragsveranstaltungen unter der Ägide von Trude Steinthal, der Ehefrau des Münstera-
ner Rabbiners. So wurde zu Beginn der 1930er Jahre erstmals auch die Pflege ‚jüdisch-
geistiger Fraueninteressen‘ als weiterer Zweck der nun achtzig Mitglieder umfassenden 
Vereinigung genannt. Personell war der Frauenverein mit dem ‚Israelitischen [Männer-
]Wohltätigkeitverein‘ verbunden, denn laut Statut von 1881 war ein Mitglied des Män-
nervereins im Beirat des Frauenvereins vertreten. Hilfsaktionen wurden koordiniert. 
Männer konnten auch Mitglied sein, etwa wenn sie die Mitgliedschaft ihrer verstorbe-
nen Mutter fortsetzten. Karoline Steilberg hatte in den Jahren 1905 bis 1917 den Vor-
sitz inne. 1914 sind außer ihr noch die Ehefrau des Teilhabers der Getreidehandlung 
Flechtheim, Eva Guthmann, die Ehefrau von Emil Ems, sowie die Geschäftsfrau Do-
ra Scheiberg als Vorstandsmitglieder aufgeführt. Letztere war 1924/25 Vorsitzende. Ihre 
Nachfolgerin wurde einige Jahre später bis zur Auflösung des Vereins Trude Steinthal. 
Als Tagungsort diente 1895 die ‚Conditorei Krimphove‘ und 1919 das Hotel Küpper-
Fechtrup. Mitte der 1920er Jahre gehörte der Frauenverein dem ‚Jüdischen Frauenbund‘ 
an. 

Der bereits mehrere Jahre vor 1843 gegründete Wohltätigkeitsverein der Männer, 
der sich 1843 seine ersten und 1847 nach Neugründung seine zweiten Statuten gege-
ben hatte, war ebenfalls mit sozialen Aufgaben befasst. Eine Abteilung bestand aus der 
‚Chewra Kaddischa‘ bzw. der ‚Beerdigungskommission‘, die für die Zeit von 1878 bis 
1903 nachgewiesen ist. Die ‚Begräbniß-Ordnung für die Synagogen-Gemeinde Müns-
ter‘ (1878) besagt, dass die Kommission aus je einem Mitglied des Gemeindevorstan-
des, des Repräsentantenkollegiums und des Vorstandes des Wohltätigkeitsvereins be-
stand. Mitglieder wurden diejenigen, die ‚aus religiösem Drange hülfreiche Hand bei 
Leichen freiwillig leisten‘ wollten. Zu den Aufgaben gehörte, eine Leichenwache zu stel-
len und sich um die Beerdigung zu kümmern. Die Hauptaufgabe des ‚Männer-Wohltä-
tigkeitsvereins‘ bestand in der Unterstützung der Armen in Münster durch regelmäßi-
ge Zuwendungen, z. B. Mietbeihilfen, aber auch durch die Bereitstellung von Naturali-
en. Durchreisende Arme versorgte man mit Fahrkarten und Speisemarken. 1865 wurde 
eine ‚Armen-Kommission‘ gebildet, die einen Teil der Synagogenspenden für die Ar-
men aus der Gemeinde verwaltete. Die Unterstützung von ‚Wanderbettlern‘ schloss der 
Verein 1912 ausdrücklich aus. Um die jüdischen Zuchthausgefangenen von auswärts 
sorgte sich der Seminardirektor der ‚Marks-Haindorf-Stiftung‘, Dr. Kroner. Während 
des Jahres 1926 waren 162 Fürsorgefälle aktenkundig geworden. Am Ende der Wei-
marer Republik hatte der ‚Israelitische Wohltätigkeitsverein‘ etwa 100 Mitglieder. Min-
destens in den Jahren 1905 bis 1913 war der Inhaber der ‚Schreib- und Papierwaren-
handlung M. Löwenstein‘, Josef-Richard Bendix (1864–1925), Vereinsvorsitzender. Seit 
dem Jahr 1924 bis zu seiner Emigration Ende 1938 hatte dieses Amt der Rabbiner Dr. 
Fritz L. Steinthal inne. Als Vereinslokal diente 1912 die Gaststätte Stienen. Der ‚Israe-
litische Wohltätigkeitsverein‘ wurde noch im August 1939 in den Akten der Gestapo 
geführt. In Münster existierte ferner ein ‚Verein zur Beförderung der Selbständigkeit ar-
mer jüdischer Knaben und Mädchen‘, dessen Vorsitzender in der Zeit von 1905 bis 1909 
der Kaufmann Siegfried Feibes, Ehrenmitglied des Kuratoriums der ‚Marks-Haindorf-
Stiftung‘, war. Weiteres hierzu ist nicht bekannt. Neben der Unterstützung wohltäti-
ger Vereine spendete die jüdische Gemeinde darüber hinaus für wohltätige Zwecke, so 
z. B. 134,50 M im Geschäftsjahr 1884/85 für das ‚Jüdische Waisenhaus‘ in Paderborn. 
1924/25 gehörte sie dem ‚Zentral-Armenverband für Westfalen und angrenzende Bezir-
ke‘ an. 

haeniscr
Stempel



Münster 505 

2.3.1 1771 richtete der Fürstbischof Maximilian Friedrich (1762–1784) ein eigenes 
Landrabbinat im Hochstift Münster ein. Die Vorsteher sämtlicher Gemeinden des 
Münsterlandes wählten den Hoffaktor und Armeelieferanten Michael Meyer Breslau(er) 
(1712–1789) zu ihrem Rabbiner; sein Amtssitz war Warendorf. Abgesehen von der Ver-
tretung der jüdischen Interessen beim Fürstbischof, lag der Schwerpunkt seines Amtes 
auf religiösem Gebiet in der Leitung der Kultusangelegenheiten und der Ausübung der 
Jurisdiktion. Kleinere Vergehen der Juden konnte er mit dem Bann belegen. Nach sei-
nem Tod 1789 wählten die Juden des Oberstifts mit 62 von 97 Stimmen seinen ältesten 
Sohn, David M. Breslau, zum Nachfolger. Am 18. Mai 1790 stellte die münsterische Hof-
kammer das Patent für Breslau aus, in dem Dienstverhältnis und Gehalt festgelegt waren. 
Nach dessen Tod setzte das Administrations-Collegium in Münster am 19. Februar 1808 
Isaac Meyer Philip aus Beckum als Interims-Rabbiner ein, als der er auch im Mai 1813 
noch tätig war. In Hinsicht auf die nach religiösem Gesetz erforderliche Prüfung der 
Schächter fungierte zu Beginn des 19. Jahrhunderts der in Bielefeld ansässige Rabbiner 
Moses Friedheim (1757–1826). 

Nach der Einteilung der Rabbinatsbezirke für die jüdischen Einwohner im Zuge der 
Reorganisation der Provinz Westfalen wählten die Vorsteher der Judenschaften 1815 
Abraham Sutro (1784–1869) aus Bruck bei Erlangen zum Landrabbiner für den Re-
gierungsbezirk Münster und die Grafschaft Mark. Nach kurzer Zeit in Warendorf und 
Kamen nahm er seinen Wohnsitz in Münster. Sutro diente der Regierung als Sachverstän-
diger für Fragen im Zusammenhang mit der Neuordnung des Judenwesens in Preußen. 
Nach den Vorschriften des General-Judenreglements vom 14. April 1750 bestand sei-
ne Aufgabe darin, für die jüdischen Gemeinden als Berater und Richter in Kultus- und 
Schulfragen tätig zu sein. Dazu gehörte die Aufsicht über jüdische Bethäuser und Schu-
len sowie über das moralische und religiöse Betragen der Lehrer. Außerdem achtete er 
darauf, ‚daß die Jugend gehörig die Religion in der Ursprache‘ erlernte, wozu er jähr-
lich seinen Sprengel bereiste. Ferner approbierte er Schächter, nahm Eide ab und vollzog 
Trauungen. Darüber hinaus vereidigte er die in die Garnison Münster eintretenden jü-
dischen Soldaten in der Synagoge. Er war jedoch nur provisorisch angestellt und nicht 
mit einer eigentlichen Instruktion versehen worden, so dass ihm die Durchsetzung seiner 
Anordnungen Schwierigkeiten bereitete. Sein größter Kontrahent in Westfalen war der 
Prediger und Vorsteher der Judenschaft im ehemaligen Herzogtum Westfalen, Levi La-
zar Hellwitz (1786–1860) in Soest, der überall gegen ihn agitierte. Differenzen zwischen 
Sutro und seinen Gegnern entstanden vor allem wegen seiner radikalen Haltung, „so-
viel als möglich dahin zu wirken, in den Synagogengemeinden meines Rabbinats keine 
Neuerungen einschleichen und den alten ehrwürdigen Ritus unverändert zu lassen“. Er 
geriet mit seiner orthodoxen Position zunehmend in eine isolierte Stellung auch inner-
halb der Gemeinde. Trotzdem beantragte diese zu seinem 50-jährigen Amtsjubiläum eine 
Auszeichnung für ihn. Daraufhin verlieh ihm König Wilhelm I. 1861 den Roten Adler-
orden 4. Klasse in Sternform. Nach seinem Tod 1869 gab es keinen Landrabbiner für die 
Provinz Westfalen mehr. 

1919 berief die Gemeinde Münster Dr. Fritz L. Steinthal zum Bezirksrabbiner für 
das Münsterland, dem nach seiner Emigration nach Argentinien sein ehemaliger Schü-
ler, Rabbiner Dr. Julius Voos, im Januar 1939 folgte. Seit 1942 leistete dieser in Bielefeld 
Zwangsarbeit und kam 1944 im Konzentrationslager Auschwitz um. Nach Ende der 
nationalsozialistischen Herrschaft waren die Rabbiner I. Broch (Britische Besatzungszo-
ne), Dr. Paul Holzer (1951–1958), Dr. Hans Chanoch Meyer (1958–1963), Emil Davi-
dovic (1963–1986), Dov-Levy Barsilay (1987–1993) und Dr. h. c. Henry G. Brandt (1995 
bis 2004) als Landesrabbiner, zumeist mit Wohnsitz in Dortmund, für Münster zustän-
dig. 

Zu den Personen, die jahrzehntelang als Vorstandsmitglieder bzw. Vorsteher das Ge-
schick der Kultusgemeinde Münster prägten, zählte der Kaufmann Selig Jacob Eltzba-

haeniscr
Stempel



506 Münster 

cher (1802–1860), der 1827 zum ‚Kirchenprovisor‘ gewählt worden war. Er gehörte wäh-
rend der Spaltung der Gemeinde der reformorientierten Fraktion an und war bis 1854 
Vorstandsmitglied. Der Juwelier Meyer Ems (1809–1878) vertrat 32 Jahre lang, von 1843 
bis 1875, die jüdische Gemeinde Münster. Er war maßgeblich an der Durchsetzung der 
Reformen in der Gemeinde beteiligt. Fast vier Jahrzehnte war seit 1896 Justizrat Dr. Ju-
lius Cohn (1866–1949) Gemeindevorsteher. Nach dessen Flucht 1933 wurde der Getrei-
dehändler Walter Rose bis zu seiner Emigration 1939 sein Nachfolger. Die Nationalso-
zialisten setzten Anfang der 1940er Jahre den Rechtsanwalt Dr. Erich Simons als Verwal-
ter für die Angelegenheiten der noch in Münster verbliebenen Gemeindemitglieder ein. 
1943 wurde dieser mit seiner Familie deportiert. In der Nachkriegszeit übernahm Sieg-
fried Goldenberg von 1946 bis 1976 den Vorstand, danach Kurt Weiss (1976–1980) und 
Heinz Jaeckel (1980–1989). Anschließend bildeten Ruth Frankenthal, Günther Pelikan 
und Nathan Schächter den Vorstand bis 1993. Seither fungiert Sharon Fehr als Vorsitzen-
der. 

Als erster Prediger wurde in Münster 1847 Dr. Salomon Friedländer angestellt, des-
sen Vorstellungen bis 1851 für Kontroversen sorgte. Ab 1857 bis 1876, als er das Amt 
des ‚Dirigenten‘ der ‚Marks-Haindorf-Stiftung‘ übernahm, versah Dr. David Steinberg 
dieses Amt, dann Dr. Isaak Mansbach und 1913–1919 Dr. Siegfried Kessler. Als Kanto-
ren sind 1811 Baruch Moses Hildesheimer, von 1849 bis 1874 Selig Heimann und von 
1927 bis 1934 Daniel Holzapfel nachweisbar. Nach dem Zweiten Weltkrieg fungierten 
Heinz Häusler bis zu seiner Auswanderung in die USA 1949, danach Salomon Domb 
(1949–1952), Wolf Gerstel (1955–1976), Dr. Zwi Sofer (1976–1980) und Nathan Schäch-
ter (1980–1994) als Kantoren der jüdischen Gemeinde Münster. Nach mehreren Wech-
seln übernahm im Jahre 2002 Efraim Yehoud-Desel dieses Amt. Mindestens von 1907 
bis 1913 war M. Herz als Schächter und Synagogendiener bei der Gemeinde angestellt, 
1924/25 versah Moritz Nathan dieses Amt. 
2.3.2 Beruflich außerordentlich erfolgreich war der aus Lengerich zugezogene Müns-
teraner Kaufmann Michel (Jakob Michael) Feibes, der bereits 1860 auch zu Firmen in 
Belgien, England und Frankreich in Geschäftsbeziehung stand. Max Guthmann fuhr 
als Vertreter Deutschlands vor dem Ersten Weltkrieg auf Getreidehandelskonferenzen. 
Bernhard Hertz und Dr. Julius Cohn waren zum ‚Justizrat‘ avanciert. Zu den bedeuten-
den jüdischen Münsteranern auf literarischem, künstlerischem und wissenschaftlichem 
Gebiet über Münsters Grenzen hinaus gehörten im 19. Jahrhundert neben dem Arzt und 
Pädagogen Dr. Alexander Haindorf (1782–1862), Gründer der späteren ‚Marks-Hain-
dorf-Stiftung‘, der orthodoxe Landrabbiner Abraham Sutro (1784–1869) sowie dessen 
Schüler Isaak Leeser (1806–1868), der mit der Monatsschrift ‚The Occident‘ die erste er-
folgreiche jüdische Zeitschrift in den USA begründete und großen Einfluss auf das ame-
rikanische Judentum hatte. Im 20. Jahrhundert zählten zu den überregional bekannten 
Münsteranern der Mundartdichter Eli Marcus (1854–1935), der in seinen in Plattdeutsch 
verfassten Gedichten seinem Heimatgefühl Ausdruck verlieh, der Kunstsammler Alfred 
Flechtheim (1878–1937) sowie die international renommierten Wissenschaftler jüdischer 
Herkunft, der Augenarzt Prof. Dr. Aurel von Szily (1880–1945) und der Althistoriker 
Prof. Dr. Friedrich Münzer (1868–1942). Die Nationalökonomin und Journalistin Dr. 
phil. Käte Marcus (1892–1979), Redakteurin beim C. V., verfasste Artikel für die ‚Welt-
bühne‘ und die ‚Vossische Zeitung‘. Die Fotojournalistin Lotte Errell geb. Rosenberg 
(1903–1991) war für den Ullstein-Verlag und für ‚Associated Press‘ in Afrika und Asien 
tätig. In der Emigration avancierte Ernst Rappoport in Israel zum ‚Vater der israelischen 
Luftwaffe‘ und Dr. Gunther W. Plaut, Sohn von Selma geb. Gumprich, in Kanada zum 
Präsidenten des ‚Canadian Jewish Congress‘ und der ‚Central Conference of American 
Rabbis‘. 
2.3.3 Der französische Innenminister bestellte mit Dekret vom 14. Juli 1812 Lefman 
(Abraham) aus Münster neben zwei weiteren Personen aus Burgsteinfurt und Dülmen 

haeniscr
Stempel



Münster 507 

zum Vertreter des Lippe-Departements als Wähler für das Konsistorium des Synagogen-
bezirks Zwolle. 

Das Engagement von Münsteraner Juden im öffentlichen Leben begann in der 2. Hälf-
te des 19. Jahrhunderts. Die größte Mitgliederzahl wies die ‚Abendgesellschaft Zoologi-
scher Garten‘, eine Initiative zur Gründung eines Zoos, auf, zu deren Gründungsmitglie-
dern Eli Marcus zählte. In den beiden Gesellschaften mit der längsten, bis ins 18. Jahr-
hundert zurückreichenden Tradition, dem ‚Zwei-Löwen-Club‘ und dem ‚Civilclub‘, wa-
ren Juden nicht zu finden. Jedoch können jüdische Mitglieder in Sportvereinen, im Bal-
lonverein, im Segelsportverein, in Kegelclubs, in Schützenvereinen, im ‚Vaterländischen 
Frauenverein‘, in Gesangsvereinen und bei der Freiwilligen Feuerwehr nachgewiesen 
werden. Außerdem waren Münsteraner Akademiker jüdischer Herkunft während der 
Weimarer Zeit Mitglieder im Anwaltsverein und bis zum Zwangsausschluss nach dem 
Novemberpogrom auch in der ‚Geographischen Gesellschaft‘. 

Im Jahre 1904 stellte das Wahlkomitee der Zentrumspartei für die Stadtverordneten-
wahlen mit dem angesehenen Kaufmann Siegfried Feibes zum ersten Mal einen Juden 
als Kandidaten auf. Er gehörte bis zu seinem Tod im Jahr 1916 dem Stadtverordne-
tenkollegium an. Sein Nachfolger wurde Justizrat Dr. Julius Cohn, der während der 
Novemberrevolution 1918 als ‚Vertreter der Juden‘ in den neu gebildeten Bürgeraus-
schuss aufgenommen wurde. In der 1. Hälfte der 1920er Jahre wurden zwei Getreid-
eimporteure, Nathan Hirschfeld und Hermann Rappoport, die sich in ihrer Berufsge-
nossenschaft überregionale Achtung verschafft hatten, für demokratisch-liberale Partei-
en in den Rat gewählt. Auch im ‚Verein der Kaufmannschaft‘ kann eine Mitgliedschaft 
jüdischer Kaufleute nachgewiesen werden. Max Guthmann, Teilhaber der Firma Flecht-
heim, wurde um 1929 als Vertreter der Bürgerschaft in die Hafenkommission gewählt 
und blieb es bis zum Boykott im Jahre 1933. Einige junge Erwachsene, zumeist jü-
dische Angestellte, die nach Münster zugezogen waren, beteiligten sich unter der Lei-
tung von Fritz Windmüller, Mitglied in dem von den Sozialdemokraten gegründeten 
‚Reichsbanner Schwarz-Rot-Gold‘, bei der Stadtverordnetenwahl von 1930 am SPD-
Wahlkampf. Windmüller rief dazu auf, ‚aktiv in den Reihen der Arbeiter und Angestell-
ten mit zu marschieren‘, da entsprechend dem Zeitgeist ‚Jude sein heisst Kämpfer sein‘ 
bedeute. 

3.1 Mit dem Standort der Synagoge an prominenter Stelle direkt an der Promenade 
und mit den weithin sichtbaren Davidsternen auf Hauptkuppel und Ecktürmchen mach-
te die jüdische Gemeinde ihr Anderssein sichtbar. Bei dem münsterischen Neubau von 
1880 handelte es sich um einen schlichten Backsteinbau, dessen Baustil der stark indi-
vidualistisch geprägten Form im Synagogenbau der siebziger Jahre des 19. Jahrhunderts 
folgte: „Langhaus und Unterbau des Turmes sind in sehr altertümlichen, fast ans erste 
Drittel des Jahrhunderts erinnernden Formen des Rundbogenstils gestaltet, während die 
Friese an romanische Vorbilder erinnern sollen. Nur der Turm mit seiner Zwiebelkup-
pel und den vier Aufsätzen an den Turmecken fällt nicht völlig aus dem Rahmen des 
sonst sehr schlichten Gebäudes.“ (Hammer-Schenk). Zu Details siehe Pracht-Jörns, 
Jüdisches Kulturerbe 25–32. 

Der münsterische Synagogenbau lässt sich den Reformsynagogen zuordnen, denn die 
Innenaufteilung trägt der in den 1840er und 1850er Jahren unter dem Einfluss des Re-
formjudentums geänderten Gottesdienstordnung Rechnung. So befand sich das Vorbe-
terpult in unmittelbarer Nähe zum Thoraschrank. Männer und Frauen saßen gemeinsam, 
wenn auch durch eine Holzbarriere voneinander getrennt, im Erdgeschoss. Es existier-
te weder eine Mikwe noch eine Frauengalerie. Auf der vorhandenen Empore über dem 
Eingangsbereich waren Orgel und Chor untergebracht. Im Jahre 1911 erfolgte ein Um-
bau mit Maurer-, Maler-, Stuck- und Tischlerarbeiten an Türmen und Treppen sowie die 
Installation einer Beleuchtungsanlage. 

haeniscr
Stempel



508 Münster 

Bereits Ende 1847 hatte Dr. Salomon Friedländer in Münster in der abgetrennten Re-
formgemeinde einen Chor mit Orgelbegleitung gegründet, der unter Leitung des Kan-
tors und Lehrers Josef Walbaum deutsche Gesänge vortrug. Nachdem Ende 1869 der 
Chorgesang endgültig eingeführt worden war, wurde 1880 in der neuen Synagoge dauer-
haft eine Orgel installiert. Seit etwa 1885 existierte in Münster ein Synagogenchor unter 
dem Dirigenten Seiler. Zu den Gründungsmitgliedern gehörte der Kaufmann Isidor Steil-
berg. Im Juni 1899 wurde Benni Leffmann zum Vorsitzenden gewählt und blieb es mehr 
als 30 Jahre. Ende der 1920er, Anfang der 1930er Jahre dirigierte Dr. Joachim Domp, der 
ab 1929 Musikwissenschaft studierte, den Chor. 

3.2 Zwanzig Jahre nach der Aufhebung des Ansiedlungsverbotes von 1808 lassen sich 
jüdische Hauseigentümer in Münster nachweisen, unter ihnen der Kaufmann Marcus 
Löwenstein, Ludgeristr. 7/8 (Erwerb 1830, Zwangsverkauf 1938), die ‚Manufaktur- und 
Herrenkleiderhandlung Gebr. Meyer‘, Bogenstr. 6 (Erwerb 1845, Zwangsverkauf 1938) 
und der Posamentier Leonard Steilberg, seit zirka 1882 Grundeigentümer des Hauses 
Rothenburg 51. Jakob Michael Feibes aus Lengerich kaufte mit seiner Übersiedlung nach 
Münster 1849 in günstigster Geschäftslage das Haus Salzstr. 3/4 (Zwangsverkauf 1939). 
Vom letzten Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts bis zum Ausbruch des Ersten Weltkrieges 
erwarben viele der noch 1933 in Münster ansässigen jüdischen Bürger Wohneigentum 
in den damaligen städtischen Randgebieten, besonders im Südviertel, das durch seine 
stadtnahe Lage mit gleichermaßen guter Anbindung zum Bahnhof sowohl für Getreide-
wie für Viehhändler bevorzugte Wohngegend und gleichzeitig Arbeitsstätte war. In den 
Hauptgeschäftsstraßen Münsters befanden sich mehrere Wohngeschäftshäuser jüdischer 
Besitzer, vier in der Ludgeristr., drei am Roggenmarkt, zwei in der Salzstr. und eines an 
der Bogenstr., die bereits im 19. Jahrhundert erworben worden waren. Das Eigentum 
der Familie Dr. Julius Cohn, Urbanstr. 7, wurde 1935/36 als Sitz der Gestapo Müns-
ter genutzt, die Häuser der Familie Dr. Albert Hertz, Prinz-Eugen-Str. 39 (2007 noch 
existent) und von Jacob Mildenberg ab 1939 als ‚Judenhäuser‘ und das Haus von Hugo 
Hertz, Geiststr. 98 (2007 noch existent), als Schulungsraum für die ‚NS-Kameradschaft 
Teutoburg‘. Ferner bestand 2007 noch das vormalige Haus des Getreidehändlers Max 
Cohnen, Hohenzollernring 60, erbaut im repräsentativen Villenstil der 1920er Jahre, den 
Schlaun-Bauten nachempfunden, ebenso das im Jugendstil erbaute Haus des Kaufmanns 
Jacob Stolzberg, später Eigentum einer Erbengemeinschaft, Goebenstr. 13. Das Haus 
des Rechtsanwalts Ludwig Kaufmann, Mauritz-Lindenweg 29, ist ebenfalls mit kleinen 
Veränderungen erhalten geblieben. Bei den annähernd 100 ermittelten Grundstücken jü-
discher Eigentümer in Münster handelt es sich mehrheitlich um Haus-, weniger um Ge-
schäftseigentum. Landwirtschaftlich genutzte Ackerflächen, Wiesen, Weiden und Bau-
land befanden sich vor allem im Besitz des Pferdehändlers Hugo Hertz in der früheren 
Bauerschaft Geist (Kerkerinck-/Steveninkstr.) und in Gremmendorf. 

3.3 Der mittelalterliche jüdische Friedhof, 1301 erstmals erwähnt und jenseits der 
münsterischen Stadtmauern gelegen, ist auf dem heutigen Gelände des ‚Gymnasiums 
Paulinum‘ (Turnhalle) zu lokalisieren. Erhalten geblieben ist ein Grabsteinfragment – 
ältestes noch erhaltenes Westfalens – für die Frau oder Tochter eines Isaak, die am 
18. Juli 1324 starb. Nach dem Pogrom von 1350 gingen sowohl die Grundstücke des 
Synagogen- und Wohnbezirks wie des Begräbnisplatzes an den Bischof zurück. Die 
Grabsteine wurden, wie damals üblich, zur Nutzung für öffentliche und private Zwecke 
freigegeben. 1630 wird eine Wachhütte ‚uf der Juddenkirchhof‘ erwähnt, die Örtlich-
keit wird wenig später, 1634, als ‚Judenschanze‘ bezeichnet. Im 19. Jahrhundert wurden 
mehrere Grabsteine des mittelalterlichen Friedhofs, der älteste von 1302, mit hebräischen 
Inschriften entdeckt. Sie waren im Jüdefelder Tor, an der Uferbefestigung der Aa in der 
Nähe des Neubrückentores, in der Zisterzienserinnenkirche St. Aegidii und im Lam-
berti-Kirchturm verbaut gewesen. Vier Grabinschriften von 1313, 1335, 1338, 1346 ent-

haeniscr
Stempel



Münster 509 

zifferte und datierte 1818 der Landrabbiner Abraham Sutro. 1882 wurden der ‚Marks-
Haindorf-Stiftung‘ zwei Grabsteine überlassen, deren Verbleib unbekannt ist. Der Ori-
ginalgrabstein von 1324 befindet sich heute im Foyer der Synagoge, eine Kopie jeweils 
auf dem jüdischen Friedhof und im Stadtmuseum Münster, Letztere als Geschenk der 
jüdischen Gemeinde Münster zum 1200-jährigen Stadtjubiläum 1993. 

Ein Jahr nach ihrer Wiederansiedlung in Münster richtete die jüdische Gemeinde 1811 
einen Begräbnisplatz an der damaligen Roxeler Str., heute Einsteinstr., ein, den ihr die 
französische Präfektur zugewiesen hatte. 1865 bat der Gemeindevorstand den Magistrat, 
ihm den Platz ‚auf ewige Zeiten‘ abzutreten und das angrenzende Grundstück käuflich 
erwerben zu dürfen. 1887 erstand die Synagogengemeinde vom bischöflichen Generalvi-
kariat ein Grundstück nach Westen hin. Eine Einfriedung des ca. 1250 m2 großen Fried-
hofes mit einer Mauer erfolgte zu Beginn der 1890er Jahre. 1903 bemühte sich die Ge-
meinde um eine weitere Vergrößerung, der die Landesbehörde zustimmte. 1961 kaufte 
die jüdische Gemeinde ein hinter der 1928 nach den Plänen des Münsteraner Architek-
ten Peter Strupp errichteten Trauerhalle gelegenes Grundstück hinzu. Bei Beerdigungen 
im 19. Jahrhundert konnte das städtische Leichenfuhrwerk mitbenutzt werden. Zu den 
über Münster hinaus bekannten Personen, die auf dem Friedhof an der Einsteinstraße 
begraben liegen, zählen Alexander Haindorf, Abraham Sutro und Eli Marcus. 

Im Januar 1936 wurden laut Gestapobericht auf dem münsterischen Begräbnisplatz 
‚eine Reihe von Grabsteinen‘ umgeworfen. Während des Zweiten Weltkrieges zerstörte 
eine Bombe einen Teil des Friedhofes. In der Zeit der nationalsozialistischen Herrschaft 
wurden zwecks Einschmelzung für die Rüstungsindustrie zahlreiche metallene Grabum-
randungen entfernt. Am 10. Juli 1944 forderte das ‚Reichsinstitut für die Geschichte des 
neuen Deutschlands‘ vom Stadtarchiv Münster eine Bestandsaufnahme des Friedhofs, 
da der ‚Weiterbestand der Judenfriedhöfe‘ fraglich sei. Offensichtlich war an eine Ent-
eignung oder Veräußerung gedacht. Erwähnt wird ein Kaufangebot vom 15. Mai 1944, 
doch: „die Flurgrundstücke und die Grabdenkmäler dürfen nur zu einem den vollen 
Wert entsprechenden Preis verkauft werden“. Der Friedhof war laut Grundbuch 1945 
noch Eigentum der Synagogengemeinde Münster. 1977 wurde er von Unbekannten ge-
schändet. 1991 nahm die Stadt Münster den nahezu belegten Friedhof in ihre Denkmal-
liste auf und stellte 2002 der durch den Zuzug von Juden aus der ehemaligen Sowjetunion 
gewachsenen jüdischen Gemeinde einen vom christlichen Teil abgetrennten Begräbnis-
platz auf dem städtischen Friedhof ‚Hohe Ward‘ in Hiltrup zur Verfügung. Auf dem 
alten jüdischen Friedhof auf der Einsteinstraße lässt sich sowohl an den Grabsteinen als 
auch an den Inschriften der Einfluss des Zeitgeschmackes und die Anpassung an die 
christliche Umgebung nachvollziehen. Während die älteren Steine hebräische Inschrif-
ten auf der Vorderseite tragen, finden diese sich seit Mitte des 19. Jahrhunderts auf der 
Rückseite oder nur noch als abgekürzte Segensformeln kombiniert mit deutschem Text. 
Die ältesten heute noch lesbaren Inschriften stammen aus der Mitte des 19. Jahrhunderts. 
Während der nationalsozialistischen Herrschaft wurden als Letzte Isidor Aach und Rosa 
Marcus Mitte 1942 beigesetzt. 

4.1 BundesA Berlin: Reichssippenamt; Reichsvereinigung der Juden in Deutschland, 
Bezirksstelle Westfalen. – CAHJP Jerusalem: Bestände Münster Mu1 und Mu2. – CJA 
Berlin: Gesamtarchiv der deutschen Juden, 1,75 A Jüdische Gemeinden. – Geh. StaatsA 
Preuß. Kulturbesitz Berlin: I. HA Rep. 76 (Preußisches Kultusministerium); Rep. 77 
(Ministerium des Innern); II. HA (Generaldirektorium). – Industrie- und Handels-
kammer Münster: Entschädigungsangelegenheiten jüdischer Firmen aus dem Kammer-
bezirk Münster, 1954–1962. – Institut für die Geschichte der deutschen Juden Ham-
burg: 12 Akten der jüdischen Gemeinde Münster, ca. 1900–1938 (Mikrofilm). – Jüdi-
sche Kultusgemeinde Münster: Schriftwechsel: A-Z 1957–1970. – Jüdisches Museum 
Frankfurt/M.: Nachlass Bernhard Brilling. – Landesrentenbehörde Düsseldorf: Wieder-

haeniscr
Stempel



510 Münster 

gutmachungsakten nach dem Bundesentschädigungsgesetz. – Landesverband der Jüdi-
schen Gemeinden von Westfalen-Lippe Dortmund: Fragebögen (Mitglieder der Nach-
kriegsgemeinde Münster). – Landgericht Münster: Dienstakten jüdischer Rechtsanwälte. 
– Nederlands Instituut voor Oorlogsdocumentatie Amsterdam: Dutch Refugee Com-
mittee Archives. – PersonenstandsA Detmold: Bestand Münster-Stadt P9/10. – Schular-
chive Münster. – StaatsA Münster: Amtsgericht Münster; Auswandererberatungsstelle; 
Gauleitung Westfalen-Nord; Marks-Haindorf-Stiftung Depositum; Oberfinanzdirekti-
on Münster Devisenstelle. Oberpräsidium Westfalen; Provinzialschulkollegium; Regie-
rung Münster; Rückerstattungsakten vom Landgericht Dortmund und Münster; Todes-
erklärungen (Amtsgericht Münster); Zugang 26/82. – Stadt Münster: Einwohnermel-
deamt; Liegenschaftsamt; Ordnungsamt (Gewerbean- und -abmeldungen 1920–1946); 
Standesamt (Geburts-, Heirats-, Sterbeurkunden 1874–1945); Vermessungs- und Katas-
teramt. – StadtA Münster: Aktenabgabe städtischer Ämter; Landratsamt; Nachlass Beier; 
Nachlass Dr. Eduard Schulte; Polizeiregistratur; Stadtregistratur; Verein der Kaufmann-
schaft; Zentralbüro. – UniversitätsA Münster: Personalakten der Fakultäten, des Kura-
tors, des Rektorats (Neue Universität); Pressestelle. – Westfälisches WirtschaftsA Dort-
mund: IHK Münster 1854–1926. 

4.2 Aufnahmen vom mittelalterlichen Münzschatz, mittelalterlichen Grabstein, Bau-
pläne und Pläne des Synagogengebäudes, Grundriss des Erdgeschosses, Entwürfe eines 
Thoravorhanges, Fotos vom Gedenkstein der Gefallenen des Ersten Weltkrieges, von 
SA-Leuten nach dem Pogrom in der Synagoge, von der zerstörten Synagoge 1938, vom 
Gebäude und Betsaal in der ‚Marks-Haindorf-Stiftung‘ in der Nachkriegszeit, von der 
Bar Mizwa von Paul Spiegel 1951, Innen- und Außenaufnahmen der neuen Synagoge 
1961 sowie Friedhofsfotos neueren Datums sind abgebildet bei Pracht-Jörns, Jüdi-
sches Kulturerbe 40–58, Nr. 1–33. Mehrere Hundert z. T. nicht publizierte Fotos von 
Personen, Festen und Gebäuden enthält die Privatslg. von Gisela Möllenhoff und Rita 
Schlautmann-Overmeyer. Einige Fotos befinden sich im StadtA Münster und im Nach-
lass von Bernhard Brilling im Jüdischen Museum, Frankfurt/M. Ein von Caspar Goerke 
erstelltes Gemälde von Dr. Alexander Haindorf mit seinen Enkeln besitzt das LWL-
Landesmuseum für Kunst und Kulturgeschichte, Münster. Grundrisse und Lagepläne 
der Synagoge enthalten die Teilbestände Münster des Gesamtarchivs der deutschen Ju-
den in den CAHJP Jerusalem und im CJA Berlin. Im Katalog des Jüdischen Museums 
Westfalen, Stegemann Wolf/Eichmann Johanna (Hg.), Juden in Dorsten und in der 
Herrlichkeit Lembeck, ist der Hawdala-Becher aus dem Besitz des Landrabbiners Abra-
ham Sutro abgebildet. 

4.3 Adressbücher der Stadt Münster, Jg. 1853–1942. – AZJ 〈1838–1920〉. – Begeg-
nung ehemaliger jüdischer Bürger in und mit Münster, 5. bis 12. Juni 1991, hg. vom 
Oberstadtdirektor der Stadt Münster, Dezernent für Öffentlichkeitsarbeit, Presse- und 
Informationsamt in Zusammenarbeit mit dem Hauptamt 〈Münster 1991〉. – Berichte 
über die ‚Marks-Haindorf-Stiftung‘ 1–46 〈1827–1913〉. – C. V.-Zeitung 〈1923–1936〉. – 
Der Schild (1922–1938). – Extra-Blatt zum 30ten Stück des Amts-Blatts der Königli-
chen Regierung zu Münster 〈25. Juli 1846〉 1 f. – Führer durch die jüdische (Gemein-
deverwaltung und) Wohlfahrtspflege 1928/29 86, 1932/33 164. – Gedenkbuch an den 
Deutsch-Französischen Krieg 〈1870–1871〉 51. – Der Stürmer 〈1932–1941〉. – Germa-
nia Judaica I (von den ältesten Zeiten bis 1238) 238f; II,2 (von 1238 bis zur Mitte des 
14. Jahrhunderts) 561 ff.; III,2 (1350–1519) 909. – Handbuch der jüdischen Gemeinde-
verwaltung (und Wohlfahrtspflege) 〈1907〉 63, 〈1909〉 67, 〈1911〉 76, 〈1913〉 86, 〈1924/25〉

57. – Helling Silke/Schlautmann-Overmeyer Rita, Jüdischer Friedhof Münster: Be-
standsaufnahme, unveröffentl. Manuskript 〈1989/90〉. – Hepp, Ausbürgerung deutscher 
Staatsangehöriger, passim. – Herzig, Jüdische Quellen zur Reform und Akkulturation 
der Juden in Westfalen 212, 216 f. – Herzog Emmy, Leben mit Leo. Ein Schicksal im 

haeniscr
Stempel



Münster 511 

Nationalsozialismus 〈Münster 2000〉. – Israelitisches Familienblatt 〈1912–1934〉. – Kul-
ka/Jäckel, Die Juden in den geheimen NS-Stimmungsberichten 1933–1945, CD-Rom, 
Dok. 19, 1337, 1616, 1704, 1891. – Materialien zur Demographie Münsters 1816–1945. 
Quellen-, Methoden- und Variablennachweise zur Datenbank, unveröffentl. Manuskript 
〈Münster, den 16. Dezember 1990〉. – Münsterischer Anzeiger 〈1897–1935〉. – Müns-
tersche Zeitung 〈1916–1917, 1920, 1925, 1927–1930, 1932–1935, 1937〉. – Nationalzei-
tung, Organ des Gaues Westfalen-Nord der NSDAP 〈1932–1934〉. – Slg. Möllenhoff/ 
Schlautmann-Overmeyer: u. a. Datenbank sämtlicher jüdischer Bewohner Münsters 
zwischen 1900 und 1945; Nachlass Broh; Nachlass Pieper; persönliche Dokumente so-
wie ca. 100 Zeitzeugeninterviews 1987–2004. – Schnorbus, Quellen zur Geschichte der 
Juden passim. – Statistisches Jahrbuch der deutschen Juden 〈1905〉 48. – Westfalia Judaica 
3.1 (1530–1650/1662). 

4.4 Birkmann/Stratmann, Bedenke vor wem du stehst 222–227. – Brocke, Feuer 
an Dein Heiligtum gelegt 384 ff. – Hammer-Schenk, Synagogen in Deutschland, Bd. I 
326, Bd. II Abb. 245. – Haverkamp, Geschichte der Juden im Mittelalter, T. 2 243. – 
Die jüdischen Gefallenen 294. – Kosche, Studien zur Geschichte der Juden zwischen 
Rhein und Weser im Mittelalter passim. – Pracht-Jörns, Jüdisches Kulturerbe 21–38. 
– Scheffler/Schulle, Buch der Erinnerung 740–764. – Spector (Hg.), The Encyclo-
pedia of Jewish Life 854 ff. – Stratmann/Birkmann, Jüdische Friedhöfe 108. – Wilke 
(Bearb.), Biographisches Handbuch der Rabbiner, T. 2 846 ff. 

4.5 Aschoff Diethard, Die Stadt Münster und die Juden im letzten Jahrhundert der 
städtischen Unabhängigkeit (1562–1662). In: WF 27 〈1975〉 84–113. – Ders., Das Juden-
tum im Stift Münster bis zum Ende des Dreißigjährigen Krieges. – Ders., Die Juden 
in Münster. Von den Anfängen bis zur Gegenwart. Dokumente, Fragen, Erläuterungen, 
Darstellung (= Geschichte original – am Beispiel der Stadt Münster, 5) 〈Münster 1981〉. 
– Ders., Salomon von Telgte (1562 †), ein jüdisches Schicksal im Münsterland. In: WF 
33 〈1983〉 85–103. – Ders., Benedikt, der erste Jude Münsters in der Neuzeit (1536/45). 
In: WZ 143 〈1993〉 53–61. – Ders., Von der Emanzipation zum Holocaust – Die jüdi-
sche Gemeinde im 19. und 20. Jahrhundert. In: Jakobi Franz-Josef (Hg.), Geschichte der 
Stadt Münster, Bd. 2 〈Münster 1993〉 461–487. – Ders. Geschichte der Juden in Westfa-
len im Mittelalter. – Ders./Schlautmann-Overmeyer Rita, Vincke und die Juden. In: 
Behr Hans-Joachim/Kloosterhuis Jürgen (Hg.), Ludwig Freiherr Vincke. Ein west-
fälisches Profil zwischen Reform und Restauration in Preußen (= Veröffentlichungen 
der Staatlichen Archive des Landes Nordrhein-Westfalen, Reihe C: Quellen und For-
schungen aus den staatlichen Archiven, 34) 〈Münster 1994〉 289–308. – Bleckmann Na-
tascha, Perspektiven jüdischen Lebens in Münster nach 1945. In: WZ 149 〈1999〉 209– 
243. – Brilling Bernhard, Urkundliche Nachweise über die ersten Ansiedlungen der 
Juden in den westfälischen Städten des Mittelalters (bis 1350). In: WF 12 〈1959〉 142– 
161. – Ders., Beginn und Ende der jüdischen Kultusgemeinde von Münster 1810–1945. 
In: Spiegel Paul (Red.), Festschrift zur Weihe der neuen Synagoge in Münster/Westf. 
〈[Düsseldorf] 1961〉 24–32. – Ders., Der älteste jüdische Grabstein Westfalens. Zur Ge-
schichte des mittelalterlichen Judenfriedhofs von Münster. In: Westfalen 44 〈1966〉 212– 
217. – Ders., Beiträge zur Biographie des letzten Landrabbiners von Münster, Abraham 
Sutro (1784–1869). In: Udim III 〈1972〉 31–64. – Ders., Abraham Sutro (1784–1869). 
Ein Beitrag zum Leben und Wirken des letzten münsterschen Landrabbiners. In: WZ 
123 〈1973〉 51–64. – Ders., Alexander Haindorf. Seine Bemühungen um Anstellung als 
Universitätsprofessor (1812–1815) und seine Tätigkeit als Dozent in Münster (1816–1818 
und 1825–1847). In: WZ 131/132 〈1981/82〉 69–120. – Ders./Dieckmann Ulrich (Hg.), 
Juden in Münster 1933–1945. Eine Gedenkschrift 〈Münster 1960〉. – Determann An-
dreas in Zusammenarbeit mit Helling Silke, Möllenhoff Gisela und Schlautmann-
Overmeyer Rita (Red.), Geschichte der Juden in Münster. Dokumentation einer Aus-

haeniscr
Stempel



512 Münster 

stellung in der Volkshochschule Münster 〈Münster 1989〉. – Freund Susanne, Jüdische 
Bildungsgeschichte zwischen Emanzipation und Ausgrenzung. Das Beispiel der Marks-
Haindorf-Stiftung in Münster (1825–1942) (= Forschungen zur Regionalgeschichte, 23) 
〈Paderborn 1997〉. – Frie Ewald/Link Roswitha (Red.), Der Judenpogrom vom 9./ 
10. November 1938 in Münster. Die Ereignisse und ihre Bedeutung in Geschichte und 
Gegenwart. Dokumentation der Ausstellung des Stadtarchivs in der Bürgerhalle des Rat-
hauses, 9.11. bis 14. 12. 1988 〈Münster 1989〉. – Hogreve Anja, Die Stellung der Juden 
in Münster in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Untersuchungen zum Prozeß 
der jüdischen Assimilation, unveröffentl. Examensarbeit, masch.schriftl. 〈Münster 1990〉. 
– Kessemeier Siegfried/Möllenhoff Gisela/Schlautmann-Overmeyer Rita/Weiß 
Gisela, Ein Lebensbild: Eli Marcus 1854–1935. In: Marcus Eli, „Ick weet en Land“. 
Ein jüdischer Mundartdichter aus Westfalen. Ausgewählte Texte und ein Lebensbild, hg. 
von der Gesellschaft für Christlich-Jüdische Zusammenarbeit Münster e. V. 〈Münster 
2003〉 131–175. – Kirchhoff Karl-Heinz, Zur Lagebestimmung des mittelalterlichen 
Judenfriedhofs in Münster. In: Lahrkamp Helmut (Hg.), Beiträge zur Stadtgeschich-
te (= Quellen und Forschungen zur Geschichte der Stadt Münster, N. F. 11) 〈Münster 
1984〉 235–244. – Lahrkamp Monika, Münster in Napoleonischer Zeit 1800–1815. Ad-
ministration, Wirtschaft und Gesellschaft im Zeichen von Säkularisation und französi-
scher Herrschaft (= Quellen und Forschungen zur Geschichte der Stadt Münster, N. F. 
7/8) 〈Münster 1976〉. – Möllenhoff Gisela, Vor der Deportation. Briefe Münsteraner 
Eltern an ihre Kinder in der Fremde. In: Herzig Arno/Teppe Karl/Determann An-
dreas (Hg.), Verdrängung und Vernichtung der Juden in Westfalen (= Forum Regional-
geschichte, 3) 〈Münster 1994〉 125–142. – Dies., „Versucht bitte alles, um zu erfahren, 
was aus mir geworden ist.“ Der Brief von Lieselotte Rosenbaum aus dem Warschauer 
Ghetto. In: Ebd. 156–168. – Dies., Die langsame Verdüsterung der Atmosphäre in den 
jüdischen Familien Münsters 1933–1941. In: Deutsche Juden – Juden in Deutschland. 
Regionalgeschichtliche Forschung zum jüdischen Leben – und Leiden – während des 
„3. Reiches“ und von 1945 bis zur Gegenwart, hg. von der Gesellschaft für Christlich-
Jüdische Zusammenarbeit Köln 〈Köln 2000〉 4–12. – Dies., Angehörige „privilegierter 
Mischehen“ während des Dritten Reiches. Die Beispiele Litten und von Szily aus Müns-
ter. In: Siegert Folker (Hg.), Grenzgänge. Menschen und Schicksale zwischen jüdischer, 
christlicher und deutscher Identität. Festschrift für Diethard Aschoff (= Münsteraner Ju-
daistische Studien, 11) 〈Münster 2002〉 343–366. – Möllenhoff Gisela/Schlautmann-
Overmeyer Rita, Jüdische Familien in Münster 1918–1945, T. 1: Biographisches Lexi-
kon 〈Münster 1995〉; T. 2,1: Abhandlungen und Dokumente 1918–1935 〈Münster 1998〉; 
T. 2,2: Abhandlungen und Dokumente 1935–1945 〈Münster 2001〉. – Dies., Deportatio-
nen von Münster nach Riga. In: Scheffler/Schulle (Bearb.), Buch der Erinnerung, 
Bd. 2 723–726. – Mussinghoff Heinz, Rassenwahn in Münster. Der Judenpogrom 1938 
und Bischof Clemens August Graf von Galen 〈Münster 1989〉. – Pieper Hans, Die Ju-
denschaft in Münster (unter besonderer Berücksichtigung freimaurerischer Einflüsse), 
unveröffentl. Dissertation 〈Münster 1940〉. – Schlautmann-Overmeyer Rita, Die jüdi-
sche Gemeinde in Münster zwischen Emanzipation und Nationalsozialismus. Untersu-
chungen zur innergemeindlichen Situation, unveröffentl. Examensarbeit, masch.schriftl. 
〈Münster 1991〉. – Dies., Die Zwangsausweisung polnischer Juden aus Münster 1938/39. 
In: Siegert Folker (Hg.), Grenzgänge. Menschen und Schicksale zwischen jüdischer, 
christlicher und deutscher Identität. Festschrift für Diethard Aschoff (= Münsteraner Ju-
daistische Studien 11) 〈Münster 2002〉 367–387. – Dies., Ein Aktenfund in Hamburg zur 
Geschichte der jüdischen Gemeinde Münster. In: WF 53 〈2003〉 419–427. – Spiegel Paul 
(Red.), Festschrift zur Weihe der neuen Synagoge in Münster/Westfalen 〈[Düsseldorf] 
1961〉. – Steinthal Fritz Leopold, Aus dem Brief des vorletzten münsterschen Rab-
biners, Dr. F. L. Steinthal. In: Brilling Bernhard/Dieckmann Ulrich (Hg.), Juden in 
Münster 1933–1945. Eine Gedenkschrift, 〈Münster 1960〉 10–11. – Ders., Die Juden im 

haeniscr
Stempel



513 Münster-Amelsbüren 

Münsterland. In: Meyer Hans Chanoch (Hg.), Aus Geschichte und Leben der Juden in 
Westfalen. Eine Sammelschrift 〈Frankfurt/M. 1962〉 55 ff. – Wankum Angela, Die erste 
Phase der nationalsozialistischen Judenverfolgung in Münster und ihre Auswirkungen 
auf die Universität, unveröffentl. Examensarbeit, masch.schriftl. 〈Münster 1989〉. 

Gisela Möllenhoff Rita Schlautmann-Overmeyer 

MÜNSTER-Amelsbüren 

1.1 Stadt Münster, Ortsteil Amelsbüren, kreisfrei. 

1.2 Bis 1802/03 Fürstbistum Münster; nach mehrfachem Wechsel der Territorial- und 
Verwaltungszugehörigkeit in den folgenden Jahren des Umbruchs (Königreich Preußen, 
Großherzogtum Berg) seit 1815 Königreich Preußen. – Seit der 1975 abgeschlossenen 
Gebietsreform Ortsteil von Münster. 

Die Amelsbürener Juden bildeten nie eine eigenständige jüdische Gemeinde. Sie zähl-
ten seit 1857 mit denjenigen aus Bösensell, Havixbeck, Nottuln, Rinkerode, Wolbeck so-
wie der Gemeinde Telgte zum Synagogenbezirk des Kreises Münster, dessen Hauptort 
Telgte war. 

2.1.2 Eine eigenständige jüdische Gemeinde existierte in Amelsbüren zu keiner Zeit. 
Bei der Nachweisung der Juden 1843 im Regierungsbezirk Münster wurden für den Ort 
sechs Personen gezählt. 

Seit dem frühen 19. Jahrhundert ist in Amelsbüren Jacob Herz nachgewiesen. Er nann-
te sich schon 1822 Miltenberg, ist jedoch im Amtsblatt der Königlich-Preußischen Re-
gierung zu Münster vom 25. Juli 1846, in dem die fest angenommenen Familiennamen 
aufgeführt sind, nicht erwähnt. Jacob Herz Miltenberg hatte am 31. Dezember 1818 von 
Johann Hermann Schulze Greving in der Bauerschaft Amelsbüren ein Haus sowie zwei 
Weideflächen für 5 Rtlr. und 5 Gr. in Erbpacht übernommen. Da seine Berufsbezeich-
nung mal Trödler, mal Handelsmann lautet, ist wahrscheinlich, dass er neben dem Vieh-
handel vom ambulanten Handel lebte. Er war mit Sophia Wolf verheiratet und hatte 
neben den Söhnen Herz, später in Bösensell ansässig, Simon und Abraham (geb. 1819) 
weitere sechs Kinder, darunter die Zwillinge Rachel und Schöngen (geb. 1825) sowie 
Moses (geb. 1827), Amalie (geb. 1828) und Elias (geb. 1831). In einem erneuerten Pacht-
vertrag vom 16. Juli 1844 wurde aus finanziellen Gründen sein Pachtzins auf 4 Tlr. und 
15 Sgr. ermäßigt, ein Zeichen seiner wirtschaftlichen Notlage, da die Besitzung zu diesem 
Zeitpunkt bereits mit insgesamt 200 Tlrn. belastet war. Laut einer weiteren Übereinkunft 
vom 27. Juni 1845 sollte ein zweijähriger Zinsrückstand jedoch zukünftig den Verlust des 
Pachtrechts nach sich ziehen. 

Von den Söhnen des Jacob Herz Miltenberg absolvierte der älteste, Herz Miltenberg 
(geb. 1810), mit Unterstützung des Haindorfschen Vereins von etwa 1828 bis 1832 in 
Hamm eine Lehre als Blaufärber. Simon Miltenberg begann ca. 1830 in Münster eine 
Tischlerlehre. Samuel Miltenberg beendete um 1834 eine Schreinerlehre. 

1842 ging der Metzger Abraham Miltenberg mit Täubchen Salomon aus Altena die 
Ehe ein. Letztere verstarb nach der Geburt von Zwillingen 1845 im Wochenbett, nach-
dem sie 1843 den Sohn Moises geboren hatte. Der verwitwete Abraham Miltenberg, der 
in der Bauerschaft Dorf Amelsbüren das Haus Nr. 33 bewohnte, heiratete in zweiter 
Ehe Röschen/Rica Löwenbach aus Stromberg. Abraham Miltenberg trat 1849 in den 
Pachtvertrag seines Vaters ein. Mit der Übernahme verpflichtete er sich, seinen Eltern ein 

haeniscr
Stempel


