Kirchen, Religionsgemeinschaften und Religiositat
Olaf Miiller/Detlef Pollack

1 Definition und Abgrenzung

Die Frage, was Religion ist, wird in den Disziplinen, die sich wissenschaftlich mit dem
Phénomen auseinandersetzen, seit jeher intensiv und kontrovers diskutiert (vgl. Krech
1999: 26 ff.,; Pollack 1995). Einigkeit scheint allenfalls dariiber zu herrschen, dass sich
die Konturen und Grenzen des Religiosen im Zuge der neuzeitlichen Entwicklung zu-
nehmend verwischt haben und die unterschiedlichen Bedeutungsgehalte von Religion
in Theologie, Religionswissenschaft und Sozialwissenschaft auseinandergedriftet sind
(Kaufmann 1989: 121). Zur Behandlung der in diesem Beitrag anstehenden Fragen er-
scheint es hinreichend, sich auf das sozialwissenschaftliche Verstindnis zu beschran-
ken und hier zunéchst zwei Dimensionen voneinander zu unterscheiden - die institu-
tionalisierte Religion und die individuelle Religiositat. Die typische institutionalisierte
Sozialform des Religiésen wurde in Deutschland lange Zeit mit dem Begriff der Kir-
che, genauer gesagt mit den beiden christlichen Grofikirchen, assoziiert. In den So-
zialwissenschaften steht der Terminus Kirche fiir den Prototyp einer komplexen, biiro-
kratisch verfassten religiosen Organisation mit universalem Anspruch und wird in der
heutigen Diskussion vor allem zur Abgrenzung von anderen Organisationsformen wie
Sekten, Denominationen oder Kulten verwendet (vgl. Krech 1999: 54 ff.). Die mit Ab-
stand grofiten Organisationstypen dieser Art in Deutschland stellen mit aktuell jeweils
etwa 30 Prozent Mitgliederanteil an der Gesamtbevolkerung die katholische und die
evangelische Kirche dar. Die Bedeutung der beiden Groflkirchen, die sich gleicherma-
Ben als Volkskirchen verstehen, ist bei aller Krisensymptomatik nach wie vor nicht zu
unterschitzen und ldsst sich nicht nur an den Mitgliederzahlen, sondern auch an deren
Stellung und Funktion im gesellschaftlichen Gefiige wie im kulturellen Selbstverstand-
nis des iiberwiegenden Teils der Bevolkerung erkennen. So gilt im Grof3en und Ganzen
wohl auch heute noch, was Franz-Xaver Kaufmann zu Ende der 1980er konstatierte: »In
der offentlichen Meinung gilt als Religion das, was die beiden >grofien Kirchen« vertre-
ten« (Kaufmann 1989: 122).

Die historisch bedingte und sich bis heute vielerorts manifestierende herausgeho-
bene Position der beiden christlichen GrofSkirchen ist jedoch nicht zu verwechseln mit
der Existenz eines Staatskirchentums: In Art. 140 des Grundgesetzes (GG), der in Ver-
bindung mit den dort integrierten Artikeln 136 bis 139 und 141 der Weimarer Reichsver-
fassung (WRV) sowie mit Art. 4 GG die zentralen Verfassungsprinzipien zum Thema

S. Mau, N. M. Schoneck (Hrsg.), Handworterbuch zur Gesellschaft Deutschlands,
DOI 10.1007/978-3-531-18929-1 31, © Springer Fachmedien Wiesbaden 2013



Kirchen, Religionsgemeinschaften und Religiositat 465

Religion enthilt, heifit es diesbeziiglich unmissverstandlich: »Es besteht keine Staatskir-
che.« Konsequenterweise ist im deutschen Verfassungs- bzw. Staatskirchenrecht auch
nicht von Kirchen, sondern von Religionsgesellschaften bzw. -gemeinschaften die Rede.
Im Vergleich zum Begriff der Kirche ist der Terminus der Religionsgemeinschaft umfas-
sender und allgemeiner zu verstehen: In diesem Sinne konnen als Religionsgemeinschaft
alle religiosen Gruppen bzw. Organisationen angesehen werden, die sich der gemeinsa-
men Religionsausiibung ihrer Mitglieder verschrieben haben (vgl. von Campenhausen/
de Wall 2006: 116).

Der in den Sozialwissenschaften unter den Stichworten Pluralisierung, Privatisie-
rung und Individualisierung verhandelte gesellschaftliche Strukturwandel hat auch
die religiose Landschaft in Deutschland zunehmend verdndert. So hat sich im Laufe
der letzten Jahrzehnte neben einer vor allem durch Immigrationsbewegungen getra-
genen stirkeren Prasenz der anderen Weltreligionen (Islam, Hinduismus, Buddhis-
mus, Judentum) eine hoch volatile Szene im Bereich der sogenannten »neuen« Reli-
gionen herausgebildet, in der sich eine schier uniiberschaubare Zahl von oft nur lose
organisierten, selten mehr als wenige Dutzend oder hundert Anhinger zdahlenden Be-
wegungen tummelt. Laut Grundgesetz ist der Staat dazu verpflichtet, sich allen Reli-
gions- und Weltanschauungsgemeinschaften gegeniiber neutral und tolerant zu verhal-
ten und alle Gruppierungen prinzipiell gleich zu behandeln (Art. 140 GG in Verbindung
mit Art. 137 WRV). Dies schliefdt jedoch die Beriicksichtigung sozialer Besonderheiten
nicht aus: Faktisch folgt die verfassungsgeméfle rechtliche Einstufung von Religions-
gemeinschaften auch heute noch einem »Zwei-Klassen-System gestufter Paritat« (von
Campenhausen/de Wall 2006: 129). Die katholische und die evangelische Kirche, aber
auch einige evangelische Freikirchen, die orthodoxen Kirchen, die jiidischen Gemein-
den und eine Zahl weiterer kleinerer Religionsgemeinschaften genieflen den privilegier-
ten Status einer Korperschaft des 6ffentlichen Rechts. Im Unterschied zu vielen ande-
ren Religionsgemeinschaften, die meist » nur « biirgerlichen Rechtsstatus (iiblicherweise
in Form eines eingetragenen Vereins) besitzen, wird ersteren eine Reihe von Vorziigen
gewdhrt, wie z. B. die Moglichkeit Kirchensteuern zu erheben, von bestimmten Steuern
und Gebiithren befreit zu werden oder die Beschiftigungsverhéltnisse ihrer Bedienste-
ten privatrechtlich oder 6ffentlich-rechtlich auszugestalten.

Die heutige Situation auf dem Feld des Religidsen ist jedoch, so die vorherrschende
Meinung der zeitgendssischen (west-)europdischen Religionssoziologie, nicht nur
durch den Verlust der Hegemonie der beiden christlichen Grof8kirchen, sondern auch
durch die Auflésung der institutionalisierten Religion iiberhaupt gekennzeichnet (vgl.
Luckmann 1991). Um den religiésen Wandel méglichst vollstdndig zu erfassen und Fehl-
schliisse bei der Interpretation bestimmter Entwicklungen zu vermeiden, ist es notwen-
dig, auch die »private« Religiositit der Bevolkerung (die sich innerhalb wie auflerhalb
der religiésen Institutionen abspielen kann) in den Blick zu nehmen. Religiositét soll
dabei im Folgenden in Anlehnung an Charles Glock (1954) als multidimensionales Phé-
nomen verstanden werden, welches die Aspekte der Zugehorigkeit (Kirchenmitglied-



466 Kirchen, Religionsgemeinschaften und Religiositat

schaft bzw. Bindung an eine religiose Gruppierung bzw. Tradition), der Uberzeugungen
(Glaubensinhalte) und der Praxis (Gottesdienstbesuch, Kasualien) in sich vereinigt. Zu-
dem erscheint es vor dem Hintergrund der oben angesprochenen Tendenzen sinnvoll,
zwischen »traditioneller« (mit Blick auf die deutsche Gesellschaft christlicher) und »al-
ternativ-spiritueller « Religiositat zu unterscheiden.

2 Geschichtlicher Hintergrund

Die sozial- und mentalitdtsgeschichtlichen Wurzeln der religiosen Landschaft, wie sie
sich heute in Deutschland darstellt, reichen bis weit in die Vergangenheit zuriick. So
werden die Grundlagen der jetzigen religiosen Kultur und kirchlichen Organisation
zum Teil bis auf die »von oben« und oft gewaltsam erfolgte Christianisierung der Ger-
manenstimme seit dem vierten Jahrhundert nach Chr. zuriickgefiihrt (vgl. Hollinger
1996: 133 ft.). Von entscheidender Bedeutung diirften jedoch zweifellos die historischen
Geschehnisse in Folge der Kirchenspaltung ab 1517 sein: Seit dem Augsburger Reli-
gionsfrieden von 1555 existierten die lutherische und die katholische Konfession inner-
halb des gesamten Reiches als prinzipiell gleichberechtigte Religionen nebeneinander -
eine Konstellation, die durch die immer wieder aufflammenden religionspolitischen
Auseinandersetzungen wie den Dreifligjdhrigen Krieg (1618-1648) und den darauf fol-
genden Abschluss des Westfdlischen Friedens in letzter Konsequenz noch stabilisiert
wurde. Die seit dem Mittelalter bestehende enge Verflechtung von religiéser und weltli-
cher Herrschaft blieb dabei durch das vorherrschende Prinzip der Bestimmung der Reli-
gion durch die territoriale Obrigkeit (» cuius regio, eius religio«) zundchst noch erhalten.

Die napoleonischen Kriege veranderten dann nicht nur die territoriale und politi-
sche Gestalt Deutschlands in radikaler Weise, sondern stellten auch einen neuerlichen
Einschnitt in der Konfessions- und Kirchengeschichte dar: Mit dem im Zuge der Ab-
tretung der linksrheinischen Gebiete an Frankreich erfolgten Entschiddigung der grofie-
ren rechtsrheinischen Reichsstinde durch den Reichsdeputationshauptschluss von 1803
verlor vor allem die katholische Kirche nicht nur einen grofien Teil ihres Vermogens,
sondern auch ihre weltliche Machtstellung. Mit dem Zusammenbruch des Heiligen R6-
mischen Reiches deutscher Nation endete auch endgiiltig das Zeitalter des monokon-
fessionellen Landeskirchentums: Vor dem Hintergrund der Gewahrung der territorial
unabhingigen Religionsfreiheit und in Folge der konfessionellen Vermischung der Be-
volkerung entwickelte sich nun auch auf lokaler Ebene zunehmend eine bi- bzw. mehr-
konfessionelle religiése Landschaft (vgl. Hollinger 1996: 181).

Der im spéten 19. Jahrhundert in Deutschland einsetzende Modernisierungsschub
und die damit verbundenen Tendenzen der Industrialisierung, Urbanisierung und Ver-
gesellschaftung (» Modernisierung und Individualisierung) zeitigten fiir die beiden gro-
Ben Konfessionen ganz unterschiedliche Folgen: Obwohl sich die Katholiken im Zuge
des »Kulturkampfes« im zunehmend preuflisch-protestantisch dominierten Reich in



Kirchen, Religionsgemeinschaften und Religiositat 467

sozialstruktureller, politischer und kultureller Hinsicht auf der Verliererseite wiederfan-
den, folgte daraus letztendlich nicht deren organisatorische Schwichung, sondern eine
verstirkte Organisations- und Milieubildung, eine stirkere Hinwendung zur Zentrale in
Rom (Ultramontanismus) und eine »historisch einmalig hohe Verkirchlichung weiter
Teile der katholischen Bevolkerung« (Gabriel 2000: 383; Kaufmann 1979). Der Protes-
tantismus, dessen Bindung mit dem Staat linger Bestand hatte und erst mit der grund-
satzlichen Trennung von Staat und Kirche in der Weimarer Reichsverfassung (1919)
endete, behielt das althergebrachte landeskirchliche Kirchenregiment bei. Die Milieu-
bildung blieb hier insgesamt relativ schwach, was sich auch in einer im Vergleich zum
Katholizismus geringeren Kirchenbindung und frithzeitiger einsetzenden Entkirchli-
chung widerspiegelte (Liedhegener 2001: 204, 206 f.). Demgegeniiber entstanden aus
dem »traditionellen« Protestantismus bald die ersten freireligiosen Bewegungen, die
wiederum als Vorldufer der heutigen »neureligiosen« Szene angesehen werden kénnen
(vgl. Gabriel 2000: 383; Nipperdey 1988).

3 Der Wandel der religiosen Landschaft seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs
3.1 Westdeutschland

Die religiose Situation in der Bundesrepublik der Nachkriegszeit war noch ganz durch
die kulturelle Hegemonie der beiden christlichen Groflkirchen gekennzeichnet: 96 Pro-
zent der Bevolkerung gehorten (nahezu parititisch) einer der beiden Grof3kirchen an,
die Zahl der regelmiafSigen Kirchginger lag bis in die frithen 1960er Jahre bei den Katho-
liken bei tiber 50, bei den Protestanten bei circa 15 Prozent (Kocher 1987: 199, 221). Am
Ende der 1960er Jahre kam es jedoch im Zusammenhang mit der Anti-Vietnamkriegs-
Kampagne, der Studentenbewegung und einer allgemeinen Zivilisationskritik zu einer
Veridnderung der Wertorientierungen, die ihre Ursache vor allem in der Erh6hung des
materiellen Lebensniveaus hatte. Ordnungs- und Akzeptanzwerte verloren an Geltung,
wihrenddessen Selbstverwirklichungs- und Partizipationswerte an Bedeutung gewan-
nen. Die bis dahin noch relativ intakten sozialmoralischen Milieus, unter anderem auch
das katholische Milieu, 16sten sich nun zunehmend auf (vgl. Gabriel 1992: 124 ff.). Im
Zusammenhang mit diesen Entwicklungen vollzog sich im Westen Deutschlands eine
dramatische Kirchenaustrittsbewegung, die ihren Héhepunkt zu Mitte der 1970er Jahre
erreichte, als jeweils in einem einzigen Jahr 216 ooo Protestanten (1974) bzw. 89 ooo Ka-
tholiken (1975) ihrer Kirche den Riicken kehrten (Eicken/Schmitz-Veltin 2010: 589). Die
Abwendung von den beiden grofien Kirchen manifestierte sich aber nicht nur in massi-
ven Austrittsbewegungen, sondern auch in einer nachlassenden kirchlichen Praxis: Der
Anteil der regelméfliigen Kirchganger unter den Katholiken sank innerhalb von zehn Jah-
ren von 55 (1963) auf 35 Prozent (1973), bei den Protestanten von 15 auf sieben Prozent
(Kocher 1987: 221). Auch die Inanspruchnahme der Sakramente nahm in diesem Zeit-



468 Kirchen, Religionsgemeinschaften und Religiositat

raum dramatisch ab; so ging die Zahl der Teilnehmer am Abendmahl bzw. der Kom-
munion zwischen 1953 und 1979 um rund 20 Prozentpunkte zuriick, die Zahl der kirch-
lichen Trauungen verringerte sich in dhnlicher Groflenordnung. In schwéicherem Mafle
als bei der kirchlichen Zugehorigkeit und Praxis, aber nichtsdestotrotz deutlich und kon-
tinuierlich, ldsst sich fiir diese Zeit auch eine Schwéchung vieler Indikatoren des »priva-
ten« christlichen Glaubens feststellen, so etwa beim Glauben an Gott, an die Auferste-
hung und Wunder Jesu oder an den Himmel und die Holle (vgl. Meulemann 2000: 565;
Pollack 2003: 165). Dieser Riickgang kirchlich-christlicher Religiositiat schwichte sich
dann bis zum Ende der 1980er Jahre wieder ab (vgl. Gabriel 1992: 60; Pollack 2003: 161 ft.).

Parallel zur Entkirchlichung und Enttraditionalisierung der Religion erlebte die
Bundesrepublik in den 1970er und 1980oer Jahren eine zunehmende Pluralisierung und
Individualisierung des religiésen Feldes, die zum Teil auf verstirkte Immigrationsbewe-
gungen, zum Teil aber auch auf die oben genannten sozialen, 6konomischen und kul-
turellen Veranderungen zuriickzufithren ist. In diesem Zusammenhang sind vor allem
die Muslime zu erwahnen, die sich innerhalb von 25 Jahren von einer kleinen, exoti-
schen Randgruppe zur drittgréfiten religiosen Gruppierung in der Bundesrepublik ent-
wickelten (1962: 16 000; 1971: 250 000; 1987: 1650 000; REMID 2009). Dariiber hinaus
erlangten im Zuge des allgemeinen Wertewandels auch »alternative« religiose Ideen
und Gruppierungen, wie New Age, Esoterik oder sogenannte » Jugendreligionen, eine
gewisse Popularitét (vgl. Nientiedt 1986).!

3.2 DDR

Das Gebiet der DDR war anders als die »alte« Bundesrepublik mehrheitlich protestan-
tisch geprdgt. Im Griindungsjahr der DDR (1949) gehorten 80,5 Prozent der Bevélke-
rung der evangelischen und circa elf Prozent der katholischen Kirche an. Diese Konstel-
lation sollte sich in den folgenden vier Jahrzehnten dramatisch verdndern: So verlor die
evangelische Kirche bis zum Ende der DDR 70 Prozent ihrer Mitglieder, bei der katho-
lischen Kirche betrug der Riickgang nahezu 60 Prozent. Wiahrend der Anteil der kon-
fessionell gebundenen DDR-Bevélkerung kurz vor der Wiedervereinigung auf knapp
30 Prozent geschmolzen war (circa 24 Prozent Protestanten und rund viereinhalb Pro-
zent Katholiken), war die Zahl der Konfessionslosen im Laufe der Zeit bis auf etwa
70 Prozent angestiegen (Pollack 1994: 374). In welchem Ausmaf} die Kirchen aus der Ge-
sellschaft und dem Leben der Menschen zuriickgedridngt wurden, sei hier nur an einigen

1 Wie viele Menschen sich tatsdchlich von diesen neuen Angeboten angezogen fiihlen, ldsst sich wegen
des stirker individualisierten Charakters dieser Religionsformen sehr schwer abschitzen. Insbesondere
die Szene der sogenannten Neuen Religiosen Bewegungen vermochte jedenfalls nie zu einer quantita-
tiv oder auch kulturell nennenswerten Grofe anzuwachsen und wurde vom Grofiteil der Bevilkerung
immer ignoriert bzw. abgelehnt (Daiber 1995: 59).



Kirchen, Religionsgemeinschaften und Religiositat 469

statistischen Daten fiir die evangelische Kirche dargestellt: Der Anteil der Gemeindemit-
glieder, die an einem normalen Sonntag in die Kirche gingen, war schon in den 1950er
Jahren verschwindend niedrig und schwankte im Folgenden zwischen knapp drei und
vier Prozent. Die Kasualien und andere volkskirchliche Riten — gewdhnlich ein Pfund
der Kirchen auch in Zeiten der Krise (vgl. auch Abschnitt 4) — verkamen zur Dienst-
leistung fiir eine kleine Minderheit: Der Anteil der Trauungen unter allen Eheschlie-
Bungen verringerte sich zwischen 1950 und 1989 von 57,4 auf 5,6 Prozent, der Anteil der
kirchlichen Bestattungen an den gesamten Sterbefillen von 74,1 auf 36,6 Prozent. Beson-
ders problematisch fiir die weitere Entwicklung auf dem religiosen Feld war dabei vor
allem, dass die jiingeren Generationen von Kindheit an immer weniger Chancen hat-
ten, mit kirchlichen bzw. religiosen Aspekten iiberhaupt in Berithrung zu kommen. Das
spiegelte sich nicht nur in der stark gesunkenen Taufrate wider — wéihrend 1950 noch
76,9 Prozent der Neugeborenen getauft wurden, waren es 1989 nur noch 17,4 Prozent -,
sondern auch in der zunehmend geringeren Zahl derjenigen, die die Christenlehre be-
suchten (1955: 67,9 Prozent von allen Sechs- bis Zwolfjahrigen; 1989: 12,4 Prozent) und
an der Konfirmation teilnahmen (1950: 80,9 Prozent aller 15-Jahrigen; 1989: 14,7 Prozent;
vgl. Pollack 1994: 384, 388, 407, 412ff.). Dass die immer weiter zuriickgehende Einbin-
dung in religiése Gemeinschaften und der damit verbundene Verlust an konkreten reli-
giosen Erfahrungen und religiosem Wissen schliefllich auch die individuellen Glaubens-
vorstellungen aushohlte, kann dann kaum noch iiberraschen: 1990 glaubte nur noch
jeder dritte Ostdeutsche an Gott; nur gut sechs Prozent der aus der Kirche Ausgetrete-
nen und knapp zwei Prozent derer, die nie Mitglied der Kirche waren, bezeichneten sich
selbst als religios, allenfalls jeder Dritte maf3 der Religion eine wichtige Bedeutung in
seinem Leben zu (EVS 1990; Pollack 1994: 417).

Wihrend ihrer vierzigjahrigen Existenz hatte sich die DDR von einer mehrheitlich
protestantisch geprigten Gesellschaft zu einem der am meisten sékularisierten Lander
der Welt gewandelt. Die Ursachen fiir diese Entwicklung sind auch hier in den gesell-
schaftlichen Rahmenbedingungen zu suchen, wobei sich Art und Gewichtung der ein-
zelnen Einflussfaktoren von denen in der Bundesrepublik teilweise doch stark unter-
scheiden. So haben zweifellos auch hier 6konomische, soziale und kulturelle Aspekte
und Entwicklungen eine Rolle gespielt; das entscheidende Moment ist aber letztlich in
der politischen Uberformung der gesamten Gesellschaft durch die herrschende Sozia-
listische Einheitspartei Deutschlands (SED) zu finden. Dabei ldsst sich das Staat-Kirche-
Verhiltnis, wenn man die gesamte Zeit der DDR betrachtet, nicht auf eine einfache For-
mel reduzieren. In Abhidngigkeit von den jeweiligen internen und externen politischen,
wirtschaftlichen und sozialen Konstellationen wechselten sich Phasen massiver Ausein-
andersetzungen und Repressionen (wie vor allem in der Stalin-Ara der 1950er Jahre) mit
Zeiten relativer Entspannung (etwa in der sozial und wirtschaftlich relativ erfolgreichen
Phase zu Anfang der 1970er Jahre) ab (vgl. dazu Pollack 1994: 78-372).

Die beiden Kirchen entschieden sich unter diesen Umstédnden fiir ganz unterschied-
liche » Uberlebensstrategien «: Wihrend sich die katholische Kirche, auch aufgrund ihrer



470 Kirchen, Religionsgemeinschaften und Religiositat

Randstellung, politisch weitgehend abstinent verhielt und ihr Handeln auf den Kernbe-
reich der Seelsorge konzentrierte (vgl. Kosters/Tischner 2005), verstand sich die evan-
gelische Kirche als eine gesellschaftliche Kraft und versuchte, auf gesellschaftliche Ent-
wicklungen Einfluss zu nehmen. Angesichts des generellen Machtungleichgewichts
zwischen Staat und Kirche sah sie sich freilich immer wieder gezwungen, eventuelle
staatliche Reaktionen auf ihr Handeln zu antizipieren und sich den aktuellen Bedin-
gungen anzupassen, was ein stindiges Changieren zwischen Nahe und Distanz zu den
Herrschenden zur Folge hatte. Ob ihre seit dem Bau der Berliner Mauer zu beobach-
tende Entscheidung, den offenen Machtkampf mit dem Staat zu vermeiden und unter
bestimmten Bedingungen auch zu kooperieren, der Entwicklung des religiosen Feldes
letztendlich eher genutzt oder geschadet hat, lasst sich kaum entscheiden. Indem sie
sich in die Gesellschaft eingemischt und an ihr beteiligt hat, konnte die evangelische
Kirche zumindest ihre vollstdndige Isolierung vom gesellschaftlichen Leben verhindern.
Und in dem Maf3e, wie die DDR ab Mitte der 1980er Jahre politisch, wirtschaftlich und
moralisch an ihr Ende gelangte, gewann sie dann auch - als im Grunde einzige gesell-
schaftlich relevante Institution, die nicht vollig kompromittiert war — deutlich an An-
sehen und Bedeutung und konnte zur Plattform und zum Schutzraum fiir das anwach-
sende Potenzial der Unzufriedenen und die Krifte der politischen Opposition werden.
Den immer weiter voranschreitenden Exodus der DDR-Bevolkerung aus den Kirchen
und aus der Religion insgesamt konnte ihre Bereitschaft zur Ubernahme politischer
Funktionen freilich auch nicht verhindern.

3.3 Die Entwicklung im wiedervereinigten Deutschland

Mit dem Beitritt der ehemaligen DDR hat sich die gesamtdeutsche religios-konfessio-
nelle Landschaft schon aufgrund gewandelter demografischer Bedingungen deutlich
verandert. Zu Zeiten der Wiedervereinigung gehorte in Deutschland nur noch jeweils
etwa ein Drittel der Bevolkerung der evangelischen und der katholischen Kirche an,
der Anteil der Konfessionslosen war nun fast auf das gleiche Ausmaf3 angewachsen.
Dabei wurde ziemlich rasch klar, dass sich die verschiedentlich geduflerte Erwartung
eines nach dem Ende der politischen Repression im Osten einsetzenden religiosen Auf-
schwungs in keiner Weise erfiillen wiirde. Im Gegenteil - in den ersten Jahren nach der
Wiedervereinigung schnellten die Kirchenaustrittszahlen noch einmal dramatisch nach
oben: So verlieflen in den Jahren 1991 bis 1993 insgesamt 274 787 Ostdeutsche die evan-
gelische Kirche, was einem Mitgliederanteil von {iber drei Prozent entsprach; die katho-
lische Kirche hatte im Zeitraum von 1990 bis 1993 in Ostdeutschland 83 342 Austritte zu
verzeichnen. Die Kirchenaustrittswelle zu Beginn der 1990er Jahre betraf jedoch nicht
nur das Gebiet der ehemaligen DDR, sondern erfasste auch die alten Bundesldnder, wo
allein im Jahr 1992 240 ooo Menschen der evangelischen und 180 ooo der katholischen
Kirche den Riicken kehrten. Nachdem die Austrittsraten in den folgenden eineinhalb



Kirchen, Religionsgemeinschaften und Religiositat 471

Jahrzehnten wieder zuriickgingen (wobei sie jedoch die Zahl der Eintritte nach wie vor
um ein Mehrfaches iiberstiegen), zeichnete sich seit dem Jahr 2008 erneut ein Anstieg ab,
der im Jahr 2010 in dem Novum kulminierte, dass die Zahl der Austritte aus der katho-
lischen Kirche (181193) erstmals in der Geschichte der Bundesrepublik die der Austritte
aus der evangelischen Kirche tiberstieg (DBK-Eckdaten; EKD-Statistiken).

Mit Blick auf die konfessionelle Pragung konnte man Deutschland heute einfach ge-
sagt auf die Formel »3x30+x« bringen (Tabelle 1). Im Jahr 2009 gehérten 30,3 Prozent
der Bevolkerung der katholischen Kirche und 29,4 Prozent der Evangelischen Kirche
an; 30,1 Prozent bekannten sich zu keiner
Konfession. Neben den mittlerweile pari- Tabelle 1 Mitglieder/Anhénger von Religions-
tatisch verteilten drei grofen Gruppierun- gemeinschaften in Deutschland, 2009
gen stellen die Muslime mit mittlerweile
knapp fiinf Prozent der Gesamtbevoélke-

Millionen  Prozent

rung die drittgrofite religiose Gruppie- KatholischeKirche 24,90 30,30
rung dar; die iibrigen Religionen summie- ~Evangelische Kirche 24,20 2943
ren sich noch einmal auf knapp tiber fiinf 222';:22222 Sn°”der9e' 1,50 1.82
Prozent (REMID 2011). Orthodoxe/orientalische 1,40 1,70
Auch wenn bestimmte Nord-Siid-Un-  Kirchen
terschiede nicht zu verkennen sind, so ver-  Judische Gemeinschaften 0,12 0,15
lauft die entscheidende Trennlinie in Sa- Islam 4,00 4,87
chen Kirchlichkeit und Religiositdt noch ~ Hindus 0,11 013
immer zwischen West und Ost. In West- Buddhisten 0,25 0,30
deutschland ist der Anteil der Katholi- Neue Religionen/Esoterik 1,00 1,22
ken etwas hoher als der der Protestanten, Konfessionslose/keine 24,70 30,07
Zuordnung

im Osten hingegen gehoren der evangeli-
schen Kirche etwas mehr als 20 und der  Quelle: REMID (20m).

katholischen Kirche etwa vier Prozent der

Bevolkerung an. Der Anteil der Konfessionslosen betragt im Osten Deutschlands um
die 70 Prozent, wihrend er in Westdeutschland bei etwa 15 Prozent liegt. Gehen in West-
deutschland etwa zehn Prozent der Bevélkerung regelméfiig jeden Sonntag zur Kirche,
tun dies in Ostdeutschland nur etwa drei Prozent (ALLBUS 2008, 2010).

Die Ost-West-Differenzen spiegeln sich auch in den anderen Dimensionen der Reli-
giositdt wider: Wahrend sich im Westen Deutschlands etwa jeder Zweite als religios be-
zeichnet, behauptet das von den Ostdeutschen nur etwa jeder Fiinfte. Dass die Religion
einen wichtigen Bestandteil des eigenen Lebens ausmacht, sagen 40 Prozent der West-
deutschen, aber nur 14 Prozent der Ostdeutschen. Fragt man nach der Verbreitung des
Gottesglaubens, so sind es im Westen Deutschlands etwa zwei Drittel, die sich zu einem
Glauben an Gott bekennen, im Osten hingegen nur etwa 20 Prozent (EVS 2008).> Auf-

2 Dabei ist der Gottesglaube in Ost und West bei hoher Gebildeten, bei Jiingeren sowie bei Grofistadtern
weniger akzeptiert als im Durchschnitt der Bevolkerung. Dariiber hinaus lisst sich seit Jahrzehnten



472 Kirchen, Religionsgemeinschaften und Religiositat

Tabelle 2  Kirchlichkeit und Religiositat in West- und Ostdeutschland, 1990-2008 (in Prozent)

Kirchgang Gottesglaube Selbsteinschdatzung  Religion wichtig fur
wochentlich als religios das eigene Leben
West Ost West Ost West Ost West Ost

1990 11 3 64 32 54 32 36 28

2008 117 3 67 20 53 17 40 14

"Daten aus 2010.

Quellen: ALLBUS (1990; 2010); EVS (1990; 2008).

tallig ist, dass sich der Abwértstrend seit der Wiedervereinigung in Ostdeutschland auch
auf dem Gebiet der »privaten« Religiositit weiter fortgesetzt hat (Tabelle 2).

Eine gewisse Individualisierung des religiosen Sektors zeigt sich im Aufkommen
auflerkirchlicher Formen von Religion, die oft ferndstlich und synkretistisch geprigt
sind, wie Esoterik, Okkultismus, New Age, Zen-Buddhismus oder Reinkarnationsthe-
rapie. Alle diese neureligidsen Praktiken legen grofien Wert auf die Unmittelbarkeit all-
tagsiiberschreitender, meist korperbezogener individueller religioser Erfahrungen, bie-
ten leicht erlernbare, stark vereinfachte Selbst- und Weltdeutungen an und stehen in
Spannung zur Wirklichkeitsinterpretation der christlichen Groflkirchen. Aber auch
wenn das Interesse an derartigen Phdnomenen relativ grof3 ist, so ist es doch nur eine
Minderheit, die bislang Erfahrungen mit solchen alternativen Religionspraktiken ge-
macht hat: Der Anteil derer, die schon einmal Erfahrungen mit New Age, Zen-Medi-
tation, Yoga, Chi Gong oder Ayurveda gemacht haben, liegt zwischen zwei und sechs
Prozent; iiber Erfahrungen mit Edelsteinmedizin oder Bachbliitentherapie berichtet al-
lenfalls jeder Zehnte (ALLBUS 2002; Identity Foundation 2006). Die Zahl der Anhédnger
Neuer Religioser Bewegungen bzw. esoterischer Gruppierungen wird auf kaum mehr
als ein Prozent der Gesamtbevolkerung geschitzt (siche Tabelle 1). Von einem Esoterik-
Boom in der Bundesrepublik zu sprechen, wie es haufig geschieht, ist also stark iiber-
trieben. Auch wenn sich durchaus Individualisierungs- und Pluralisierungsprozesse auf
dem religiosen Feld beobachten lassen, bleibt der religiose Pluralismus doch deutlich
begrenzt. Die Kirchen sind nach wie vor die entscheidenden religiésen Institutionen,
die bestimmen, was Religion ist. Kirchlichkeit und »private« Religiositét sind zwar in
Deutschland durchaus nicht identisch, hdngen aber nach wie vor eng miteinander zu-
sammen. Die Wahrscheinlichkeit, an Gott zu glauben, sich selbst als religiés einzuschit-
zen oder Religion iiberhaupt als wichtig zu erachten, ist umso gréfier, je haufiger man

eine Tendenz zur Entkonkretisierung der Gottesvorstellung beobachten, die zu einem stetig wachsen-
den Anteil von Deisten fiihrt, die sich Gott nicht mehr als Person, sondern nur noch als Hoheres We-
sen vorstellen konnen.



Kirchen, Religionsgemeinschaften und Religiositat 473

den Gottesdienst besucht, am kirchlichen Leben teilnimmt oder sich mit der Kirche
verbunden fiihlt.

Die Ursachen fiir die Entkirchlichungs-, Individualisierungs- und Sékularisierungs-
prozesse, die beide Teile Deutschlands in den vergangenen Jahrzehnten erlebt haben,
sind vielfaltiger Natur. Neben dem spezifischen Faktor der politischen Unterdriickung
der Kirchen und der Religion durch die kommunistischen Machthaber in der DDR
spielen in Ost und West Prozesse der sozialstrukturellen Modernisierung eine zentrale
Rolle. In sie einbezogen sind Prozesse der funktionalen Differenzierung, aufgrund de-
rer die einzelnen gesellschaftlichen Teilbereiche zunehmend eine von Religion unab-
hingige Funktionsautonomie gewonnen und religiése Werte und Normen ihre gesell-
schaftsiibergreifende Giiltigkeit mehr und mehr verloren haben (» Gesellschaftsmodelle
und Gesellschaftsanalyse). Ebenso gehoren zur sozialstrukturellen Modernisierung Pro-
zesse der Urbanisierung, Mobilisierung und Tertiarisierung der Gesellschaft, die zur
Abschmelzung gewachsener Milieus und zur Abkehr von stindischen und industrie-
gesellschaftlichen Wertvorstellungen beitrugen. Als Bestandteil der sozialstrukturellen
Modernisierung ist schliefSlich auch der Ausbau des Rechtsstaates, des sozialen Siche-
rungs- und Versicherungssystems, des Erziehungswesens sowie des medizinischen Ver-
sorgungssystems anzusehen, der den Bedarf an religiosen Leistungsangeboten in diesen
Bereichen drosselte. Weiterhin wirken auf den Prozess der Entkirchlichung und Sakula-
risierung kulturelle Veranderungsprozesse ein, z. B. die Rationalisierung des Weltbildes,
die religiose Mythen und Symbole der Reflexion aussetzt, die Pluralisierung von Welt-
deutungsangeboten, die den Giiltigkeitsanspruch religioser Welterklarungen relativie-
ren, oder auch die Ausbreitung einer Freizeit- und Erlebniskultur, die immer mehr kon-
kurrierende Alternativen zu religiosen Angeboten bereitstellt.

4 Gesellschaftliche und gesellschaftspolitische Relevanz

Die beiden grofien Kirchen in Deutschland nehmen eine Stellung zwischen Institution
und Organisation ein. Thre historisch und kulturell begriindete privilegierte rechtliche
Stellung, ihre Prisenz in der Offentlichkeit, ihre zumindest fiir die »alten« Bundeslan-
der feststellbare Einbettung in den gesellschaftlichen Kontext weisen sie als sozial er-
wiinschte Institutionen mit hoher Legitimitét aus. Allerdings ist das Verhdltnis der Men-
schen zu den Kirchen zunehmend niichterner, individualistischer und instrumenteller
geworden: Weit liber 80 Prozent der Mitglieder der evangelischen Kirche in West wie
Ost halten die Taufe und die Konfirmation fiir einen unbedingten Bestandteil des Evan-
gelisch-Seins — aber nur 33 (West) bzw. 53 Prozent (Ost) sagen, dass der Kirchgang auch
dazu gehort. Die Mehrzahl der Kirchenmitglieder (64 Prozent West; 55 Prozent Ost) sagt
von sich selbst, dass sie sich tiberhaupt nicht am kirchlichen Leben beteiligt (EKD-KMU
2002). Wenn man der Kirche die Treue halt, dann offenbar nicht mehr in erster Linie,
weil man sich in ihr engagieren will, sondern weil man die kirchliche Begleitung an den



474 Kirchen, Religionsgemeinschaften und Religiositat

individuellen Wenden des Lebens sucht.* AufSerdem spielen fiir die Kirchenmitglied-
schaft Griinde der familidren Tradition und die Wertiibereinstimmung mit der Kirche
eine Rolle, weniger aber der Einsatz der Kirche fiir Gerechtigkeit in der Welt, das kirch-
liche Angebot zur Gemeinschaft oder die Moglichkeit zu sinnvoller Mitarbeit in der Ge-
meinde (EKD-KMU 2002). Gleichzeitig verliert die Mitgliedschaft in der Kirche zuneh-
mend die Selbstverstandlichkeit ihrer Geltung. Man kann aus der Kirche austreten, und
mehr und mehr Menschen machen von dieser Moglichkeit auch Gebrauch. Die Kirche
ist im Konzert der o6ffentlichen Meinungen nur eine Stimme unter vielen und erreicht
mit ihrer Botschaft kaum einen Kreis iiber die Kirchentreuen hinaus. Zu anderen Funk-
tionsbereichen muss sie Leistungsbeziehungen aufnehmen, die sie zur Binnendifferen-
zierung, Rationalisierung und Professionalisierung zwingen. Die Kirchen wandeln sich
zunehmend von Uberzeugungsgemeinschaften zu Dienstleistungsunternehmen (Ebertz
1998), ohne allerdings den Bekenntnis- und Uberzeugungsaspekt aufzugeben und in
ihren Leistungsstrukturen aufzugehen. Von ihrer spezifischen gesamtgesellschaftlichen
Funktion scheint derzeit ein klarer Begrift zu fehlen (Herms 1989).

Ihre traditionelle Integrations- und Orientierungsfunktion haben die Kirchen und
die Religion offenbar weitgehend an andere Funktionssysteme der Gesellschaft, an das
Erziehungs-, das Rechts-, das Versicherungs- und Wirtschaftssystem, sowie an die Mas-
senmedien und die Politik abgegeben. Religion trdgt in Deutschland insgesamt einen
eher traditionellen, konventionellen und unterbestimmten Charakter, der sich auch
durch die Individualisierungstendenzen nicht grundsitzlich gewandelt hat. Fir die
Mehrheit stellen Religion und Kirche eine Art Lebenshintergrund dar, der dann und
wann - vor allem im Falle biografischer Wendepunkte oder in Situationen personlicher
Krisen - reaktualisiert wird, aber ansonsten weitgehend ausgeblendet bleibt.

Aus all dem lasst sich allerdings nicht schlussfolgern, dass die Religion und die Kir-
chen ihre soziale und kulturelle Bedeutung in der Gesellschaft ginzlich eingebiifit hét-
ten: Auch wenn sich das Ausmafl des personlichen Engagements im kirchlichen Bereich
deutlich abgeschwiécht hat und die Distanz zu den kirchlichen Dogmen und Verhal-
tensvorschriften in weiten Bevolkerungsteilen grofier geworden ist, wird den Kirchen
doch nach wie vor eine Reihe von wichtigen gesellschaftlichen Funktionen zugeschrie-
ben - man denke hierbei nur an deren herausragende Position im sozial-karitativen
oder im schulischen Bereich.* Wie etwa die 6ffentlichen Reaktionen auf das »Kruzifix-
Urteil « des Bundesverfassungsgerichtes im Jahr 1995 gezeigt haben, ist in einigen Teilen
Deutschlands und von der Mehrheit der westdeutschen Bevolkerung noch immer die

3 Im Gegensatz etwa zum sonntédglichen Gottesdienst sind die lebenszyklischen Rituale der Kirche nach
wie vor stark nachgefragt: Die Bestattungs- und Taufraten beider grofien Konfessionen liegen noch im-
mer zwischen 70 und 9o Prozent (vgl. DBK-Eckdaten 2007; EKD-Statistik 2009).

4 So zahlen die karitativen Verbande der beiden Grof3kirchen mit insgesamt knapp einer Million haupt-
amtlich Beschiftigten (Caritas: 507 477, Stichtag 31.12.2008; vgl. Deutscher Caritasverband 2011;
Diakonie: 452 592, Stichtag 1.1.2010; vgl. Diakonisches Werk 2011) zu den grofiten Arbeitgebern in
Deutschland.



Kirchen, Religionsgemeinschaften und Religiositat 475

Bewahrung zivilreligioser Elemente ausdriicklich erwiinscht. Von vielen Biirgern vor al-
lem in den alten Bundesldndern wird Deutschland trotz der untibersehbaren Entkirch-
lichungsprozesse noch immer als eine durch die christliche Tradition gepréagte Gesell-
schaft angesehen, die ihre kulturelle Spezifik nicht aufgeben sollte. Diese Haltung sieht
sich allerdings durch die erstarkenden religiosen Minderheiten, insbesondere die Mus-
lime, immer starker bedroht: So bekundeten in einer Umfrage, die im Jahr 2010 von der
Universitat Miinster durchgefiihrt wurde, 58 Prozent der Westdeutschen und gar 62 Pro-
zent der Ostdeutschen, Muslimen gegentiber eher negative Gefiihle zu hegen. Nur etwa
jeder Fiinfte war der Meinung, dass der Islam in unsere westliche Welt passt; 65 (West)
bzw. 75 Prozent (Ost) waren der Ansicht, dass die Zuwanderung von Muslimen nach
Deutschland beschrankt werden sollte (WArV 2010). Die gesellschaftspolitische Heraus-
forderung der néchsten Jahre besteht deshalb nicht nur in der Verbesserung der sozia-
len und 6konomischen Integration, sondern auch in der kulturellen Anerkennung und
Einbindung dieser Bevélkerungsteile in die deutsche Gesellschaft.

Literatur

Allgemeine Bevolkerungsumfrage der Sozialwissenschaften (ALLBUS): Datensitze 1990, 2002,
2008, 2010. GESIS Datenarchiv. Koln.

Campenhausen, Axel von/Wall, Heinrich de (2006): Staatskirchenrecht. 4. Auflage. Miinchen.

Daiber, Karl-Fritz (1995): Religion unter den Bedingungen der Moderne. Die Situation in der
Bundesrepublik Deutschland. Marburg.

Deutsche Bischofskonferenz (DBK): Eckdaten des kirchlichen Lebens in den Bistiimern
Deutschlands. Jahrliche Statistiken. Bonn.

Deutsche Bischofskonferenz (DBK) (2009): Katholische Kirche in Deutschland. Statistische
Daten 2007. Bonn.

Deutscher Caritasverband e. V. (2011): Caritas-Statistik 2008: Die katholischen sozialen Diens-
te der Caritas. Freiburg.

Diakonisches Werk der Evangelischen Kirche in Deutschland e. V. (2011): Einrichtungsstatis-
tik zum 1. Januar 2010. In: Diakonische Texte. Statistische Informationen 10. Stuttgart.

Ebertz, Michael N. (1998): Erosion der Gnadenanstalt? Zum Wandel der Sozialgestalt von Kir-
che. Frankfurt/Main.

Eicken, Joachim/Schmitz-Veltin, Ansgar (2010): Die Entwicklung der Kirchenmitglieder in
Deutschland. Statistische Anmerkungen zu Umfang und Ursachen des Mitgliederriick-
gangs in den beiden christlichen Volkskirchen. In: Wirtschaft und Statistik 6, 576 -589.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD): Statistik iiber die Aulerungen des kirchlichen Le-
bens in den Gliedkirchen der EKD. Jahrliche Statistiken. Hannover.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (2002): Vierte Kirchenmitgliedschaftsuntersu-
chung (KMU). Hannover.

European Values Study (EVS): Integrierte Datensétze 1990, 2008. GESIS Datenarchiv. Koln.

Gabriel, Karl (1992): Christentum zwischen Tradition und Postmoderne. Freiburg.

Gabriel, Karl (2000): Kirchen/Religionsgemeinschaften. In: Schifers, Bernhard/Zapf, Wolfgang
(Hrsg.): Handworterbuch zur Gesellschaft Deutschlands. Opladen, 380-391.

Glock, Charles Y. (1954): Toward a Typology of Religious Orientation. New York.



476 Kirchen, Religionsgemeinschaften und Religiositat

Herms, Eilert (1989): Die evangelischen Kirchen in der Gesellschaft der Bundesrepublik
Deutschland. In: Aus Politik und Zeitgeschichte B 49, 14-23.

Hollinger, Franz (1996): Volksreligion und Herrschaftskirche. Die Wurzeln religiésen Verhal-
tens in westlichen Gesellschaften. Opladen.

Identity Foundation (2006): Jeder siebte Deutsche ein »Spiritueller Sinnsucher«. Reprisenta-
tive Untersuchung der Identity Foundation in Zusammenarbeit mit der Universitdt Ho-
henheim. Diisseldorf.

Kaufmann, Franz-Xaver (1979): Kirche begreifen. Analysen und Thesen zur gesellschaftlichen
Verfassung des Christentums. Freiburg.

Kaufmann, Franz-Xaver (1989): Religion und Modernitit. Sozialwissenschaftliche Perspekti-
ven. Tiibingen.

Kocher, Renate (1987): Religios in einer sikularisierten Welt. In: Noelle-Neumann, Elisabeth/
Kocher, Renate: Die verletzte Nation. Uber den Versuch der Deutschen, ihren Charak-
ter zu dndern. Stuttgart, 164-281.

Kosters, Christoph/Tischner, Wolfgang (2005): Die katholische Kirche in der DDR-Gesell-
schaft: Ergebnisse, Thesen und Perspektiven. In: Késters, Christoph/Tischner, Wolfgang
(Hrsg.): Katholische Kirche in SBZ und DDR. Paderborn, 13-34.

Krech, Volkhard (1999): Religionssoziologie. Bielefeld.

Liedhegener, Antonius (2001): Religion und Kirchen vor den Herausforderungen der Urba-
nisierung in Deutschland im 19. und frithen 20. Jahrhundert: Forschungsstand und
Forschungsperspektiven. In: Mitteilungsblatt des Instituts fiir soziale Bewegungen 26,
191-219.

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion. Frankfurt/Main.

Meulemann, Heiner (2000): Sdkularisierung, Kirchenbindung und Religiositat. In: Schéfers,
Bernhard/Zapf, Wolfgang (Hrsg.): Handworterbuch zur Gesellschaft Deutschlands. Op-
laden, 562-573.

Nientiedt, Klaus (1986): Sie stagnieren, aber ein Ende ist nicht in Sicht - zur Situation bei den
sog. » Jugendreligionen«. In: Herder Korrespondenz, 40, 83-8;.

Nipperdey, Thomas (1988): Religion im Umbruch. Deutschland 1870-1918. Miinchen.

Pollack, Detlef (1994): Kirche in der Organisationsgesellschaft. Zum Wandel der gesellschaft-
lichen Lage der evangelischen Kirchen in der DDR. Stuttgart.

Pollack, Detlef (1995): Was ist Religion? Probleme der Definition. In: Zeitschrift fiir Religions-
wissenschatft 3, 163-190.

Pollack, Detlef (2003): Sdkularisierung - ein moderner Mythos? Studien zum religiésen Wan-
del in Deutschland. Tiibingen.

Religionswissenschaftlicher Medien- und Informationsdienst (REMID): Mitglieder/Anhédnger
von Religionsgemeinschaften. Laufend aktualisierte Statistiken. Marburg.

Wahrnehmung und Akzeptanz religioser Vielfalt. Eine Bevolkerungsumfrage in fiinf europai-
schen Lindern (WArV) (2010). Westfilische Wilhelms-Universitat Minster, Exzellenz-
cluster »Religion und Politik«, Lehrstuhl fiir Religionssoziologie. Miinster.



	Kirchen, Religionsgemeinschaften und Religiosität
	1 Definition und Abgrenzung
	2 Geschichtlicher Hintergrund
	3 Der Wandel der religiösen Landschaft seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs
	3.1 Westdeutschland
	3.2 DDR
	3.3 Die Entwicklung im wiedervereinigten Deutschland

	4 Gesellschaftliche und gesellschaftspolitische Relevanz
	Literatur




