
Historische Analyse statt Ideologiekritik

Eine historisch-kritische Diskussion über die Gültigkeit der
Säkularisierungstheorie

von Detlef Pollack

Abstract: The debate regarding the applicability of the secularization thesis needs to
make a sharp distinction between the context in which it was created and the grounds
for its validity. The aim of this essay is to find empirically and theoretically well-
founded arguments against the secularization theory and to examine whether they are
justified or not. But before announcing one’s intention of criticizing the secularization
theory, one needs to know what it actually says. Frequently an abridged, unilateral
concept of the theory is used enabling one to dissociate oneself from it critically.
Therefore, this essay starts with a brief presentation of the main presumptions of the
secularization theory, goes on to list the major points of criticism before ending with a
discussion of their justification.

In den Sozialwissenschaften hat sich ein neuer Religionsdiskurs etabliert.
Nicht mehr die These vom Bedeutungsrückgang oder gar vom Absterben der
Religion beherrscht die Perspektiven der sozialwissenschaftlichen Forschung.
Die Stichworte, mit denen die gegenwärtig ablaufenden religiösen Wand-
lungsprozesse beschrieben werden, lauten vielmehr : Rückkehr der Religionen,
Entprivatisierung des Religiösen, Wiederkehr der Götter, Wiederverzaube-
rung der Welt oder Desecularization.1 Alte Einsichten der soziologischen
Klassiker in das Spannungsverhältnis von Religion und Moderne sollen nicht
mehr gelten. Stattdessen wird im Gefolge des cultural turn die Vereinbarkeit
von Religion und Moderne, die religiöse Imprägnierung moderner Institu-
tionen und Ideen, ja die religionsproduktive Kraft der Moderne selbst
behauptet. Die Entwicklung von Religion in den letzten Jahrzehnten sei, so sagt
ein Sozialwissenschaftler wie Staf Hellemans, „nicht mehr vom Gegensatz
zwischen Religion und Moderne aus zu deuten“. „Es wird Zeit, dass wir uns
von diesem antithetischen Denken verabschieden“. Alle religiösen Formen
und Inhalte in der Moderne, „auch die orthodoxesten und modernitätsfeind-

1 Martin Riesebrodt, Die Rückkehr der Religionen. Fundamentalismus und der Kampf
der Kulturen, München 2000; Jos� Casanova, Public Religions in the Modern World,
Chicago 1994; Friedrich Wilhelm Graf, Die Wiederkehr der Götter. Religion in der
modernen Kultur, München 2004; Ulrich Beck, Der eigene Gott. Von der Friedensfä-
higkeit und dem Gewaltpotential der Religionen, München 2008; Peter L. Berger, The
Desecularization of the World. Resurgent Religion and World Politics, Washington, DC
1999.

Geschichte und Gesellschaft 37. 2011, S. 1 – 41
� Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Gçttingen 2011
ISSN 0340-613X

http://www.v-r.de/de


lichsten“ gehörten nicht einem voraufklärerischen Zeitalter an, sondern seien
„durch und durch modern“ und mit der Moderne vollständig kompatibel.2

Auch Wolfgang Knöbl, Hans Joas, Jos� Casanova, Ulrich Beck, Grace Davie,
Dani�le Hervieu-L�ger und andere Sozialwissenschaftler lehnen die Säkula-
risierungsthese ab.3 Prozesse der Modernisierung und funktionalen Differen-
zierung führten nicht zwangsläufig zur Säkularisierung. Zwischen Moderni-
sierung und Säkularisierung bestehe vielmehr ein kontingentes Verhältnis.
Doch nicht nur in den Sozialwissenschaften häufen sich die skeptischen
Stimmen. Der Abschied von der Säkularisierungstheorie wird auch in den
Geschichts- und Religionswissenschaften auf breiter Front vollzogen. So
spricht sich Friedrich Wilhelm Graf dafür aus, die Geschichte von Moderni-
sierungsprozessen selbst „als Religionsgeschichte zu lesen“.4 Die „von Reprä-
sentanten eines positivistischen Wissenschaftsverständnisses formulierte
Annahme, dass in ,der Moderne‘ ,die Religion‘ abnehme“, spiegele bestenfalls
„einen modernisierungstheoretischen Dogmatismus mit hoher Empirieresis-
tenz“, nicht aber reale Veränderungsprozesse.5 Nicht anders sieht auch Callum
Brown das Säkularisierungstheorem als ein aus der Aufklärung hervorgegan-
genes eurozentrisches „concept of modernity“, das der kritischen Dekon-
struktion bedarf.6 Manuel Borutta hält fest, dass die Säkularisierungstheorie
als grand r�cit der Moderne ihre Überzeugungskraft verloren habe.7 Sie stelle
als ein „Element sozialwissenschaftlicher und europäisch-westlicher Identität“
eine Selbstbeschreibung des Westens dar, die in einer bestimmten historischen
Situation – den Kulturkämpfen des 19. Jahrhunderts – entstanden sei und

2 Staf Hellemans, Das Zeitalter der Weltreligionen. Religion in agrarischen Zivilisationen
und in modernen Gesellschaften, Würzburg 2010, S. 15 u. S. 35.

3 Wolfgang Knöbl, Die Kontingenz der Moderne. Wege in Europa, Asien und Amerika,
Frankfurt 2007, S. 81; Hans Joas, Führt Modernisierung zu Säkularisierung?, in: Gerd
Nollmann u. Hermann Strasser (Hg.), Woran glauben? Religion zwischen Kulturkampf
und Sinnsuche, Essen 2007, S. 37 – 45; Jos� Casanova, Public Religions Revisited, in:
Hermann-Josef Große Kracht u. Christian Spieß (Hg.), Christentum und Solidarität.
Bestandsaufnahmen zu Sozialethik und Religionssoziologie, Paderborn 2008,
S. 313 – 338; Beck, Der eigene Gott; Grace Davie, Europe. The Exceptional Case.
Parameters of Faith in the Modern World, London 2002; Dani�le Hervieu-L�ger, Pilger
und Konvertiten. Religion in Bewegung, Würzburg 2004.

4 Friedrich Wilhelm Graf, Die Wiederkehr der Götter. Religion in der modernen Kultur,
München 2004, S. 97.

5 Ebd., S. 96.
6 Callum G. Brown, The Secularisation Decade. What the 1960s Have Done to the Study of

Religious History, in: Hugh McLeod u. Werner Ustorf (Hg.), The Decline of Christen-
dom in Western Europe, 1750 – 2000, Cambridge 2003, S. 29 – 46, hier S. 39 f.

7 Manuel Borutta, Religion und Zivilgesellschaft. Zur Theorie und Geschichte ihrer
Beziehung. Wissenschaftszentrum Berlin, Discussion Paper Br. SP IV 2005 – 404, S. 16;
ders., Genealogie der Säkularisierungstheorie. Zur Historisierung einer großen Erzäh-
lung der Moderne, in: GG 36. 2010, S. 347 – 376, hier S. 347.

2 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


daher nicht mehr umstandslos als Explanans herangezogen werden könne.8

Und Hans G. Kippenberg meint, dass „die These eines notwendig mit der
Modernisierung schwindenden Ansehens von Religion sich spezifischen
Umständen der sechziger Jahre verdankt“.9

Abgesehen davon, dass die wissenssoziologische Kritik am Säkularisierungs-
theorem alles andere als originell ist und bereits aus den 1960er Jahren stammt
– schon damals forderte Trutz Rendtorff,10 die Säkularisierungstheorie nicht
mehr „materialiter“, sondern nur noch als ein „Moment in der Analyse der
gegenwärtigen Selbstauslegung der Gesellschaft“ ernst zu nehmen –, muss in
der Debatte um den Gebrauch der Säkularisierungsthese schärfer zwischen
Entstehungszusammenhang und Geltungsgrund unterschieden werden. Selbst
wenn die Aufstellung der Säkularisierungsthese durch kulturelle Umstände
und ideenpolitische Interessen mitbedingt sein sollte, ist damit über ihre
Gültigkeit noch nichts ausgesagt.11 Ihre Anwendbarkeit wäre erst dann in Frage
gestellt, wenn sie sich empirisch nicht halten und theoretisch widerlegen lässt.
Deshalb soll es in diesem Aufsatz darum gehen, empirisch und theoretisch
fundierte Argumente gegen die Säkularisierungstheorie ausfindig zu machen
und zu prüfen, welche Berechtigung ihnen zukommt. Bevor Kritik an der
Säkularisierungstheorie angemeldet werden kann, muss man allerdings
wissen, was sie überhaupt besagt. Häufig wird mit einem verkürzten und
einseitigen Begriff der Säkularisierungsthese gearbeitet, der es leicht macht,
sich von ihr kritisch abzugrenzen. Die Struktur dieses Aufsatzes ist damit klar :
Nach einer kurzen Vorstellung der Säkularisierungstheorie (I) sollen die
wesentlichen Kritikpunkte aufgeführt werden (II), um im Anschluss daran
ihre Berechtigung zu diskutieren (III).

8 Borutta, Religion und Zivilgesellschaft, S. 16; ders., Genealogie der Säkularisierungs-
theorie, S. 350.

9 Hans G. Kippenberg, Europäische Religionsgeschichte. Schauplatz von Pluralisierung
und Modernisierung der Religionen, in: Friedrich Wilhelm Graf u. Klaus Grosse Kracht
(Hg.), Religion und Gesellschaft. Europa im 20. Jahrhundert, Köln 2007, S. 45 – 71, hier
S. 50.

10 Trutz Rendtorff, Zur Säkularisierungsproblematik. Über die Weiterentwicklung der
Kirchensoziologie zur Religionssoziologie, in: ders. , Theorie des Christentums.
Historisch-theologische Studien zu seiner neuzeitlichen Verfassung, Gütersloh 1972,
S. 116 – 139, hier S. 128.

11 Schon die unterschiedliche Verortung der Entstehung der Säkularisierungsthese –
einmal in der Aufklärung des 18. Jahrhunderts, dann in den Kulturkämpfen des 19.
Jahrhunderts, schließlich in den Umbrüchen der 1960er Jahre – erzeugt Skepsis und
weist auf den Konstruktcharakter derartiger Genealogien hin.

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 3

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


I. Was sagt die Säkularisierungstheorie?

Die Kernthese der Säkularisierungstheorie lautet, dass Prozesse der Moder-
nisierung einen letztlich negativen Einfluss auf die Stabilität und Vitalität von
Religionsgemeinschaften, religiösen Praktiken und Überzeugungen haben.
Die These lautet nicht, dass sich diese Entwicklung unausweichlich vollzieht.
Norris und Inglehart – zwei Hauptvertreter der Säkularisierungstheorie
–wollen ihre modernisierungstheoretische Argumentation als „probabilistic,
not deterministic“ verstanden wissen.12 Auch wenn die Wahrscheinlichkeit
hoch sei, dass Modernisierung und Säkularisierung positiv miteinander
korrelieren, gebe es durchaus Ausnahmen.
Mit der Säkularisierungsthese ist auch nicht die Behauptung verbunden, dass
der Bedeutungsrückgang des Religiösen in modernen Gesellschaften unum-
kehrbar sei. Dies wird von den Kritikern der Säkularisierungstheorie zwar in
einer Art monotonem Wiederholungszwang immer und immer wieder
behauptet. Tatsächlich vertritt – wie Karl Gabriel zu Recht feststellt –„die
Annahme, mit der Säkularisierung habe man wissenschaftlich einen Prozess
identifiziert, der notwendig und zielgerichtet verlaufe und zwangsläufig auf ein
Ende der Religion zusteuere“, heute „eigentlich niemand mehr“.13 Wallis und
Bruce als Proponenten der Säkularisierungstheorie erklärten bereits 1992:
„Nothing in the social world is irreversible or inevitable.“14 Die Behauptung,
Modernisierung wirke sich negativ auf die Attraktivität religiöser Gemein-
schaften, Praktiken und Ideen aus, bezeichnet nicht eine Norm, die sich
weltweit durchsetzen werde, oder ein Telos, auf das die Entwicklung zwangs-
läufig zusteuere, sondern eine Hypothese, die der empirischen Überprüfung

12 Pippa Norris u. Ronald Inglehart, Sacred and Secular. Religion and Politics Worldwide,
Cambridge 2004, S. 16. Weitere Proponenten sind: Karel Dobbelaere, Towards an
Integrated Perspective of the Processes Related to the Descriptive Concept of
Secularization, in: Sociology of Religion 60. 1999, S. 229 – 247; ders., Secularization.
An Analysis at Three Levels, Brüssel 2002; Steve Bruce, Religion in the Modern World.
From Cathedrals to Cults, Oxford 1996; ders. (Hg.), Religion and Modernization.
Sociologists and Historians Debate the Secularization Thesis, Oxford 1992; ders., God is
Dead. Secularization in the West, Oxford 2002; Frank Lechner, Secularization, in: Hans
Joachim Hillerbrand (Hg.), The Encyclopedia of Protestantism, New York 2004,
S. 1701 – 1707; David Voas, The Continuing Secular Transition, in: Detlef Pollack u.
Daniel V. A. Olson (Hg.), The Role of Religion in Modern Societies, New York 2008,
S. 25 – 48. Die wichtigsten Anstöße kommen vom frühen Werk Peter L. Bergers, The
Sacred Canopy, New York 1969.

13 Karl Gabriel, Jenseits von Säkularisierung und Wiederkehr der Götter, in: APuZ 52.
2008, S. 9 – 15, hier S. 11.

14 Roy Wallis u. Steve Bruce, Secularization. The Orthodox Model, in: Steve Bruce (Hg.),
Religion and Modernization. Sociologists and Historians debate the Secularization
Thesis, Oxford 1992, S. 8 – 30, hier S. 27.

4 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


auszusetzen ist. Damit ist die Säkularisierungstheorie, auch wenn sie den
negativen Einfluss von Modernisierungsprozessen auf die Stabilität und
Integrationskraft religiöser Gemeinschaften und Überzeugungen als wahr-
scheinlich unterstellt, für empirische Korrekturen geöffnet.
Ein wesentliches Problem der Debatte ist die unscharfe Verwendung des
Säkularisierungsbegriffs. Neben kirchenrechtlichen Bedeutungen stehen his-
torische, theologische, soziologische und kulturwissenschaftliche Begriffsfas-
sungen, die sowohl legitimierenden als auch delegitimierenden Charakter
tragen können. Will man in die kontroverse und unübersichtliche Diskussi-
onslage eine Schneise schlagen,15 dürfte es nicht ausreichend sein, nur
zwischen einem positiven und einem negativen Begriffsgebrauch, etwa
zwischen Säkularisierung als Emanzipations- und als Verlustgeschichte zu
unterscheiden. Ebenso führt die Unterscheidung zwischen kirchenrechtlichen,
kulturgeschichtlichen und sozialwissenschaftlichen Verwendungsweisen auf-
grund ihrer häufigen Überschneidungen nicht sehr weit. Grundlegend
dagegen ist die Differenz zwischen einer genealogischen und einer quantita-
tiven Verwendungsweise. Mit der genealogischen ist die Transformation des
Bedeutungsgehaltes eines Begriffs von einem theologischen in einen säkularen
Kontext gemeint, so wenn zum Beispiel das Postulat der politischen Gleichheit
aller Bürger vor dem Gesetz als eine Säkularisation der Idee der Gleichheit aller
Menschen vor Gott,16 oder der Gedanke des Fortschritts in der Geschichte als
Transformation der Vorstellung einer providentiell gelenkten Heilsgeschichte
gedeutet wird.17 Mit dem quantitativen Begriffsgebrauch ist die Verschiebung

15 Vgl. Hermann Lübbe, Säkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs,
Freiburg 1965; Ulrich Ruh, Säkularisierung als Interpretationskategorie. Zur Bedeutung
des christlichen Erbes in der modernen Geistesgeschichte, Freiburg 1980; Werner Conze
u. a. , Säkularisation, Säkularisierung, in: Otto Brunner u. a. (Hg.), Geschichtliche
Grundbegriffe, Bd. 5, Stuttgart 1984, S. 789 – 829; Oliver Tschannen, The Secularization
Paradigm. A Systematization, in: Journal for the Scientific Study of Religion 30. 1991,
S. 395 – 415; Steve Bruce, Religion and Modernization; Casanova, Public Religions in the
Modern World; Talal Asad, Formations of the Secular. Christianity, Islam, Modernity,
Stanford 2003; Hartmut Lehmann, Säkularisierung. Der europäische Sonderweg in
Sachen Religion, Göttingen 2004; Hans Joas, Führt Modernisierung zu Säkularisie-
rung?, in: Gerd Nollmann u. Hermann Strasser (Hg.), Woran glauben? Religion
zwischen Kulturkampf und Sinnsuche, Essen 2007, S. 37 – 45; Charles Taylor, Ein
säkulares Zeitalter, Frankfurt 2009.

16 Georg Jellinek, Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte, in: Roman Schnur
(Hg.), Zur Geschichte der Erklärung der Menschenrechte, Darmstadt 1974, S. 1 – 77.

17 Karl Löwith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen, Die theologischen Voraussetzungen
der Geschichtsphilosophie, Stuttgart 1953. Einem solchen genealogischen Säkularisie-
rungsbegriff sind auch die Arbeiten von John W. Meyer verpflichtet, ders. u. a., in:
George M. Thomas u. a. (Hg.), Institutional Structure. Constituting State, Society, and
the Individual. Newbury Park 1987, S. 12 – 37. Meyer erklärt die Entstehung der

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 5

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


des Bedeutungsanteils gemeint, den Religion in Gesellschaften einzunehmen
vermag. Auch wenn zwischen der genealogisch-qualitativen und der deskrip-
tiv-quantitativen Verwendungsweise des Säkularisierungsbegriffs ein Zusam-
menhang bestehen kann, ist zwischen beiden Betrachtungsweisen doch
deutlich zu unterscheiden. Im ersten Fall steht die Frage nach den religiösen
Wurzeln säkularer Phänomene im Vordergrund und damit die Frage danach,
inwieweit theologische Bedeutungen in säkularen Ideen und Praktiken noch
mitschwingen, im zweiten dagegen die Frage, wie sich der Stellenwert des
Religiösen in der Gesellschaft verändert hat. Im Folgenden soll es allein um
diesen in den Sozialwissenschaften durchgesetzten Begriffsgebrauch gehen.

II. Worin bestehen die Einwände gegenüber der
Säkularisierungstheorie?

Nach der Rekonstruktion der Kernaussagen der Säkularisierungstheorie
können nunmehr die gegen sie vorgebrachten Einwände dargestellt werden. In
diese Darstellung werden nur solche Kritikpunkte aufgenommen, die wesent-
liche Behauptungen der Säkularisierungstheorie tatsächlich treffen, nicht aber
solche, die sich auf Aussagen beziehen, die von den Proponenten der
Säkularisierungstheorie gar nicht vertreten werden. Fallengelassen ist damit
der Vorwurf eines deterministischen, teleologischen und normativ-fort-
schrittsoptimistischen Denkens, von dem sich die Vertreter des Säkularisie-
rungsparadigmas inzwischen selbst ausdrücklich distanziert haben. Die
Überschreitung dieser Kritikperspektive bedeutet insofern einen Fortschritt
gegenüber der herkömmlichen Kritik an der Säkularisierungstheorie, als diese
in der Gefahr steht, stets nur mit einem Popanz dieser Theorie zu arbeiten und
darüber die Auseinandersetzung mit ihren tatsächlichen Schwachstellen zu
verpassen.

1. Ebenen der Säkularisierung
Zu den gut begründeten Einwänden gegen die Säkularisierungstheorie gehört
die Beobachtung, dass ihre Vertreter nicht klar anzugeben vermögen, an
welchen Indikatoren Säkularisierungsprozesse zu erkennen sind. Selbst wenn
sie sich darauf einigen können, Säkularisierung als den Rückgang der sozialen

Moderne aus der Transformation des christlichen Spätmittelalters, insbesondere aus
einer Devolution göttlicher Handlungsträgerschaft auf innerweltliche Akteure. Auch
Talal Asad, Formations of the Secular, S. 192, der den Begriff des Säkularen aus
theologischen Diskursen ableitet, oder auch von Charles Taylor, Ein säkulares Zeitalter,
folgen dem geneaologischen Säkularisierungsbegriff. Letzterem geht es darum, die
religiösen Wurzeln für die Entstehung des immanenten Vorstellungrahmens, der unser
heutiges Denken prägt, herauszuarbeiten. Das Vorbild dieses Gebrauchstyps des
Säkularisierungsbegriffs ist natürlich Max Weber.

6 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


Bedeutung des Religiösen zu definieren, ist damit noch nicht klar, auf welcher
Ebene sich dieser Bedeutungsrückgang vollzieht: auf der Ebene der Gesamt-
gesellschaft, der Ebene der gesellschaftlichen Institutionen und Organisatio-
nen oder auf der Ebene des Individuums oder auf allen drei Ebenen zugleich.
Manche Repräsentanten des Säkularisierungsparadigmas vertreten die Auf-
fassung, dass sich von einem Relevanzverlust des Religiösen nur dann sinnvoll
reden lasse, wenn damit die gesamtgesellschaftliche Ebene gemeint sei. Ob
damit ein Bedeutungsrückgang des Religiösen für das Individuum einhergehe,
sei eine davon zu unterscheidende Frage. „The religiousness of individuals is
not a valid indicator in evaluating the process of secularization“, erklärt einer
der führenden Vertreter der Säkularisierungstheorie, Karel Dobbelaere.18

Mark Chaves vertritt einen ähnlichen Standpunkt. Er möchte den Begriff
Säkularisierung auf den Rückgang der religiösen Autorität begrenzt wissen
und gibt die Vorstellung auf, dass dieser Prozess den individuellen Glauben
stark beeinflusst.19 Andere Säkularisierungstheoretiker hingegen beziehen den
Begriff der Säkularisierung auch auf die individualpsychologische Ebene. Für
einen so entschiedenen Vertreter der Säkularisierungstheorie, wie es Steve
Bruce darstellt, ist es durchaus nicht ausgeschlossen, „that a country that is
formally and publicly secular may nonetheless contain among its populace a
large number of people who are deeply religious“. Allerdings sieht er zugleich
auch einen engen kausalen Zusammenhang zwischen der Makro- und der
Mikroebene und ist daran interessiert zu zeigen, auf welche Weise „the
declining social significance of religion causes a decline in the number of
religious people and the extent to which people are religious“.20 Peter L. Berger
in seiner frühen säkularisierungstheoretischen Phase unterstellt als selbstver-
ständlich, dass Veränderungen auf der gesellschaftlichen Ebene Auswirkungen
auf das Handeln, Denken und Erleben der Individuen haben:

As there is a secularization of society and culture, so there is a secularization of
consciousness. Put simply, this means that the modern West has produced an increasing
number of individuals who look upon the world and their own lives without the benefit of
religious interpretations.21

Umstritten ist also, ob Säkularisierung bereits am Einfluss- und Autoritäts-
rückgang der Kirchen zu erkennen ist oder ob ein individueller Glaubens-
rückgang hinzutreten muss, um sinnvoller Weise von Säkularisierung spre-
chen zu können.

18 Dobbelaere, Secularization, S. 31.
19 Mark Chaves, Secularization as Declining Religious Authority, in: Social Forces 72. 1994,

S. 749 – 774.
20 Bruce, God is Dead, S. 3.
21 Berger, The Sacred Canopy, S. 107 f.

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 7

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


2. Die Einheit und Vielfalt der Moderne
Doch nicht nur die Erfassbarkeit von Säkularisierung ist umstritten, auch das,
was den Säkularisierungsprozess angeblich auslöst – der Prozess der Moder-
nisierung –, ist nicht klar definiert. Nicht nur die abhängige Variable, das
Explanandum, bleibt also unklar, sondern auch die unabhängige Variable, das
Explanans.
Talcott Parsons als klassischer Vertreter der Modernisierungstheorie knüpft
den Eintritt in die moderne Welt an vier Errungenschaften:

bürokratische Organisationsformen zur Realisierung kollektiver Ziele, Geld und Marktsys-
teme, ein allgemeingültiges universalistisches Rechtssystem und die demokratische Asso-
ziation mit gewählter Führung.22

Daniel Lerner sieht fünf Eigenschaften als „salient characteristics of moder-
nity“ an: ein sich selbst tragendes Wirtschaftswachstum, ein demokratisches
Repräsentativsystem, die Verbreitung säkular-rationaler Normen, zunehmen-
de Mobilität und die Ausprägung von empathischer Fremd- und individua-
listischer Selbstwahrnehmung.23 Abstrakter ansetzende Theorien, wie etwa die
Systemtheorie Niklas Luhmanns, stellen das Konzept der funktionalen
Differenzierung in den Mittelpunkt ihrer modernitätstheoretischen Analy-
sen.24 Wieder andere legen den Ton stärker auf kulturelle Veränderungen, zum
Beispiel auf die zunehmende Kapazität der Moderne zur Reflexivität und
Selbstkorrektur, sowie auf die Autonomie der Person,25 oder auf Prozesse der
Individualisierung.26 In der Regel wird nicht ein Merkmal als charakteristisch
für Prozesse der Modernisierung herausgestellt, sondern eine Kombination
unterschiedlicher Entwicklungstendenzen, etwa die Herausbildung des mo-
dernen Nationalstaats, des Rechtsstaats, der Marktwirtschaft, der Bürokratie
oder der Konkurrenzdemokratie, wobei die damit verbundene Behauptung
lautet, dass die einzelnen Elemente nicht unabhängig voneinander auftreten
können, sondern einen intrikaten Verflechtungszusammenhang bilden.
Gegen die Behauptung eben dieses Verflechtungszusammenhanges wendet
sich die neuere Kritik an der Säkularisierungstheorie. Die Prozesse der

22 Talcott Parsons, Evolutionäre Universalien der Gesellschaft, in: Wolfgang Zapf (Hg.),
Theorien des sozialen Wandels, Köln 1971, S. 55 – 74, hier S. 72.

23 Daniel Lerner, Modernization. Social Aspects, in: David L. Sills (Hg.), International
Encyclopedia of the Social Sciences, Bd. 10, New York 1968, S. 386 – 402, hier S. 387.

24 Niklas Luhmann, Funktion der Religion, Frankfurt 1977; ders. , Die Gesellschaft der
Gesellschaft, Frankfurt 1997.

25 Shmuel Eisenstadt, Die Vielfalt der Moderne, Weilerswist 2000.
26 Ulrich Beck, Jenseits von Stand und Klasse? Soziale Ungleichheit, gesellschaftliche

Individualisierungsprozesse und die Entstehung neuer sozialer Formationen und
Identitäten, in: Reinhard Kreckel (Hg.), Soziale Ungleichheiten, Göttingen 1983,
S. 35 – 74; Ulrich Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne,
Frankfurt 1986.

8 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


Emergenz von Marktwirtschaft, Konkurrenzdemokratie, Nationalstaat,
Rechtsstaat, Rationalität und Säkularität seien nicht notwendig miteinander
korreliert.27 Die Vorstellung, dass „die im Westen entwickelten Hauptmerk-
male der Moderne eng miteinander zusammenhängen“ und sich das westliche
Projekt der Moderne „auf der ganzen Welt durchsetzen werde“, müsse
aufgegeben werden, denn in den verschiedenen Gegenwartsgesellschaften
würden die voneinander unabhängigen Merkmale der Moderne ganz unter-
schiedlich miteinander kombiniert.28 Die Entwicklungen in unserem Zeitalter
sprächen nicht für Konvergenz, sondern „für die große Vielfalt moderner
Gesellschaften“.29 Der Begriff der Moderne könne daher nur noch im Plural,
als „multiple modernities“, Verwendung finden.

3. Der Zusammenhang von Säkularisierung und Modernisierung
Damit aber klingt bereits der zentrale Einwand gegen die Säkularisierungs-
these an, der sich darauf richtet, dass auch zwischen Modernisierung und
Säkularisierung kein unauflöslicher Zusammenhang, sondern nur ein kon-
tingentes Verhältnis besteht. Nicht nur die abhängige und die unabhängige
Variable seien unklar, auch die behauptete Beziehung zwischen beiden könne
der empirischen Überprüfung nicht standhalten.
Hingewiesen wird dabei immer wieder auf die USA als einem besonders
eindrucksvollen Fall. Die hohe religiöse Vitalität in den USA, die zweifellos zu
den wirtschaftlich-technologisch und kulturell am weitesten entwickelten
Ländern der Erde gehören, beweise, dass ein hoher Modernisierungsgrad und
ein hohes Religiositätsniveau durchaus Hand in Hand gehen könnten.30

Ebenso liefen Prozesse der Modernisierung und der religiösen Vitalisierung
in Ländern Lateinamerikas und Asiens zeitgleich ab.31 Auch die post-
kommunistischen Länder Osteuropas, in denen sich Prozesse einer nachho-

27 Vgl. Thomas Schwinn, Die Vielfalt und die Einheit der Moderne. Perspektiven und
Probleme eines Forschungsprogramms, in: ders. (Hg.), Die Vielfalt und Einheit der
Moderne. Kultur- und strukturvergleichende Analysen, Wiesbaden 2006, S. 7 – 34, hier
S. 11.

28 Eisenstadt, Die Vielfalt der Moderne, S. 10 f.
29 Ebd., S.11.
30 Andrew Greeley, Religious Change in America, Cambridge 1989; Roger Finke u. Rodney

Stark, The Churching of America 1576 – 1990. Winners and Losers in Our Religious
Economy, New Brunswick 1992; Stephen R. Warner, Work in Progress. Toward a New
Paradigm for the Sociological Study of Religion in the United States, in: American
Journal of Sociology 98. 1993, S. 1044 – 1093; Joas, Führt Modernisierung zu Säkula-
risierung?; Knöbl, Die Kontingenz der Moderne, S. 77; Hubert Knoblauch, Populäre
Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft, Frankfurt 2009, S. 17.

31 Jos� Casanova, Secularization, in: Neil J. Smelser u. Paul B. Baltes (Hg.), International
Encyclopedia of the Social and Behavioural Sciences, Oxford 2001, S. 13786 – 13791, hier
S. 13790.

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 9

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


lenden Modernisierung vollziehen, zeigten ein überdurchschnittliches reli-
giöses Wachstum.32

Doch nicht nur Gegenwartsentwicklungen erlauben Zweifel an einem Zusam-
mengehen von Modernisierung und Säkularisierung. Wenn man in die
Geschichte zurückgeht, dann ließen sich ebenfalls zahlreiche Beispiele finden,
die gegen die Annahmen der Säkularisierungstheorie sprächen. Der Prozess
der Entkirchlichung, stellt etwa Lucian Hölscher fest, habe in Deutschland
bereits vor der Industrialisierung eingesetzt.33 Wenn für die Frühphase der
Industrialisierung auch zuweilen ein Rückgang der Kirchenbindung konsta-
tiert wird,34 so gehen mehr und mehr Historiker davon aus, dass Religion im
19. Jahrhundert nicht wie bislang weithin angenommen einem „kontinuier-
lichen Auszehrungsprozess unterlag“, sondern im Gegenteil „eine ungeahnte
Renaissance“ erlebte.35 Die Wiederbelebung vergessener Frömmigkeitsprak-
tiken wie des Marien- und Herz-Jesu-Kults, die Reorganisation des Wall-
fahrtswesens, die Entwicklung der Neoscholastik, das Aufblühen des katho-
lischen Vereinswesens, der Aufbau eines konfessionellen Pressesystems, die
Zentralisierung und Bürokratisierung kirchlicher Strukturen, die Intensivie-
rung pastoraler Versorgung deuteten nicht auf einen Niedergang, sondern auf
einen Aufschwung des deutschen Katholizismus im 19. Jahrhundert.36 In

32 Andrew Greeley, Religion in Europe at the End of the Second Millennium, New
Brunswick 2003, S. 93 f. ; Mikl�s Tomka, Religious Change in East-Central Europe, in:
ders. u. Irena Borowik (Hg.), Religion and Social Change in Post-Communist Europe,
Krakau 2001, S. 13 – 27, hier S. 16; Mikl�s Tomka, Comparing Countries by their
Religiosity in Eastern Europe, in: Irena Borowik u. a. (Hg.), Religion and Patterns of
Social Transformation, Zagreb 2004, S. 49 – 61, hier S. 56.

33 Lucian Hölscher, Die Religion des Bürgers. Bürgerliche Frömmigkeit und protestan-
tische Kirche im 19. Jahrhundert, in: HZ 250. 1990, S. 595 – 630, hier S. 600 f.; ders. ,
Säkularisierungsprozesse im deutschen Protestantismus des 19. Jahrhunderts, in: Hans-
Jürgen Pühle (Hg.), Bürger in der Gesellschaft der Neuzeit, Göttingen 1991, S. 238 – 258,
hier S. 243 – 249.

34 Callum G. Brown, A Revisionist Approach to Religious Change, in: Bruce, Religion and
Modernization, S. 31 – 58; Antonius Liedhegener, Christentum und Urbanisierung.
Katholiken und Protestanten in Münster und Bochum, 1830 – 1933, Paderborn 1997,
S. 553 – 561.

35 Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert. Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?, in: GG 26.
2000, S. 38 – 75, hier S. 40.

36 Karl Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne, Freiburg 1992; Olaf
Blaschke u. Frank-Michael Kuhlemann, Religion in Geschichte und Gesellschaft.
Sozialhistorische Perspektiven für die vergleichende Erforschung religiöser Mentalitä-
ten und Milieus, in: dies. (Hg.), Religion im Kaiserreich. Milieus, Mentalitäten, Krisen,
Gütersloh 1996, S. 7 – 57; Margaret Lavinia Anderson, Die Grenzen der Säkularisierung.
Zur Frage des katholischen Aufschwungs im Deutschland des 19. Jahrhunderts, in:
Hartmut Lehmann (Hg.), Säkularisierung, Dechristianisierung, Rechristianisierung im
neuzeitlichen Europa. Bilanz und Perspektiven der Forschung, Göttingen 1997,

10 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


England, Wales, Schottland und anderen Ländern nahm die Zahl der
Mitglieder in den methodistischen und in den anderen nonkonformistischen
religiösen Gemeinschaften in der Zeit forcierter Industrialisierung nicht ab,
sondern zu.37 Olaf Blaschke spricht vom 19. Jahrhundert gar als dem „Zweiten
Konfessionellen Zeitalter“.38 Modernisierung, so zeigen diese Beispiele,
schließt den Bedeutungszuwachs des Religiösen ebenso wenig aus, wie der
Bedeutungsrückgang des Religiösen zwangsläufig an Prozesse der Moderni-
sierung gebunden ist.

4. Die Definition von Religion
Mit diesem zentralen Einwand gegen die Säkularisierungstheorie ist ein
anderer eng verbunden. Die Säkularisierungsthese besitze – so lautet ein
beliebter Einwand gegen sie – nur deshalb eine gewisse Anfangsplausibilität,
da sie ihren Analysen eine eingeschränkte Religionsdefinition zugrunde lege,
die Religion auf Kirche und Kirchlichkeit verkürze. Arbeite man mit einem
weiten Religionsbegriff, müsse selbst für die hoch modernisierten Länder
Westeuropas eine Wiederkehr der Religion konstatiert werden.39 Religion habe
in den Ländern Westeuropas nicht an Bedeutung verloren, sondern nur ihre
Formen gewandelt. Sie trete heute nicht so sehr in einem institutionalisierten
Gewand als in einer mehr individualisierten und synkretistischen Gestalt auf
und lasse sich daher vor allem außerhalb ihrer institutionalisierten Sozialfor-
men auffinden.40 Das Aufkommen dieser neuen Formen einer nicht-institu-
tionalisierten Religiosität könne die mit einem reduktionistischen Religions-
begriff arbeitende Säkularisierungstheorie nicht angemessen erfassen.41

S. 194 – 222; Norbert Busch, Katholische Frömmigkeit und Moderne. Zur Sozial-und
Mentalitätsgeschichte des Herz-Jesu-Kultes in Deutschland zwischen Kulturkampf und
Erstem Weltkrieg, Gütersloh 1997.

37 Paul Chambers, Secularization and Welsh Religiosity, in: Manuel Franzmann u. a. (Hg.),
Religiosität in der säkularisierten Welt. Theoretische und empirische Beiträge zur
Säkularisierungsdebatte in der Religionssoziologie, Wiesbaden 2006, S. 223 – 239, hier
S. 230 f. ; Hugh McLeod, Religion and the People of Western Europe, 1789 – 1989, Oxford
1997, S. 37 – 43 u. S. 69.

38 Blaschke, Das 19. Jahrhundert, S. 38 – 75.
39 Hubert Knoblauch, Ganzheitliche Bewegungen, Transzendenzerfahrung und die Ent-

differenzierung von Kultur und Religion in Europa, in: Berliner Journal für Soziologie 3.
2002, S. 295 – 307; ders., Populäre Religion; Graf, Die Wiederkehr der Götter.

40 Michael Ebertz, Kirche im Gegenwind. Zum Umbruch der religiösen Landschaft,
Freiburg 1997; Volkhard Krech, „Missionarische Gemeinde“. Bedingungen und Mög-
lichkeiten aus soziologischer Sicht, in: Evangelische Theologie 58. 1998, S. 433 – 444;
Davie, Europe. The Exceptional Case; Hervieu-L�ger, Pilger und Konvertiten.

41 Anton van Harskamp, Simply Astounding. Ongoing Secularization in the Netherlands?,
in: Erik Sengers (Hg.), The Dutch and Their Gods. Secularization and Transformation of
Religion in the Netherlands since 1950, Hilversum 2005, S. 43 – 57; James C. Kennedy,
Recent Dutch Religious History and the Limits of Secularisation, in: Sengers, The Dutch

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 11

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


5. Religion als dynamische Ressource
Ein weiterer Einwand lautet, dass Religion in den Theorien der Säkularisierung
lediglich als abhängige Variable behandelt werde. Religion sei der Säkulari-
sierungstheorie zufolge den Prozessen der Industrialisierung, der Urbanisie-
rung, Demokratisierung, der Rationalisierung, der Pluralisierung, Individua-
lisierung nur reaktiv ausgesetzt. Es werde aber nicht gesehen, dass Religion auf
die Prozesse der Modernisierung selbst einen verändernden Einfluss ausüben
könne.42 Die moderne Gesellschaft habe in vielerlei Hinsichten religiöse
Wurzeln, wenn man etwa an den religiösen Ursprung der Menschenrechte
denke, an die theologische Herkunft zentraler Begriffe der Staats- und
Strafrechtslehre oder auch an den Beitrag der Reformation und dabei
insbesondere des Calvinismus zur Sozialdisziplinierung in der frühneuzeit-
lichen Gesellschaft.43 Außerdem bleibe die Religion im Prozess der Moderni-
sierung nicht, was sie einmal war.44 Sie verändere ihre Formen, werde
weltoffener, dialogischer, individualistischer und kombiniere auf neuartige

and Their Gods, S. 27 – 42; Hans Knippenberg, Europe. Arena of Pluralization and
Diversification of Religions, in: Journal of Religion in Europe 1. 2008, S. 133 – 155.

42 Warner, Work in Progress; Casanova, Public Religions in the Modern World. ,
S. 220 – 222; ders. , Secularization; Blaschke, Das 19. Jahrhundert, S. 46 f. ; Friedrich
Wilhelm Graf, Euro-Gott im starken Plural? Einige Fragestellungen für eine europäische
Religionsgeschichte des 20. Jahrhunderts, in: Journal of Modern European History 3.
2005, S. 231 – 257, hier S. 236 – 238; ders. , Religiöse Transformationsprozesse der
Moderne deuten, in: Tobias Mörschel (Hg.), Macht Glaube Politik? Religion und Politik
in Europa und Amerika, Göttingen 2006, S. 49 – 60, hier S. 53; Karl Gabriel, Phänomene
öffentlicher Religion, in: ders. u. Hans Joachim Höhn, Religion heute – öffentlich und
politisch. Provokationen, Kontroversen, Perspektiven, Paderborn 2008, S. 59 – 75; Beck,
Der eigene Gott, S. 225 u. S. 228.

43 Harold J. Berman, Recht und Revolution. Die Bildung der westlichen Rechtstradition,
Frankfurt 1991; Thomas Gutmann, Christliche Imprägnierung des Strafgesetzbuchs?
Zum Stand der Säkularisierung der Normenbegründung im liberalen Rechtsstaat, in:
Horst Dreier u. Eric Hilgendorf (Hg.), Kulturelle Identität als Grund und Grenze des
Rechts, Stuttgart 2008, S. 295 – 313; Philip S. Gorski, The Disciplinary Revolution.
Calvinism and the Rise of the State in Early Modern Europe, Chicago 2003. Der Aufweis
der religiösen Ursprünge moderner Ideen, Institutionen und Praktiken kann sich
wiederum auf Max Weber berufen, der sich in seinen Studien zu den protestantischen
Wurzeln des kapitalistischen Geistes von Georg Jellinek inspirieren ließ, dessen
„Nachweis religiöser Einschläge in der Genesis der ,Menschenrechte‘ für die Untersu-
chung der Tragweite des Religiösen überhaupt auf Gebieten, wo man sie zunächst nicht
sucht,“ für ihn zu den „wesentlichsten Anregungen“ für seine erneute Beschäftigung mit
dem Puritanismus gehörte. siehe dazu Marianne Weber, Max Weber. Ein Lebensbild.
Tübingen 1984, S. 484.

44 Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne; Hellemans, Das Zeitalter
der Weltreligionen.

12 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


Weise Orthodoxie und Selbstbestimmung, Ritual und Selbstverwirklichung,
Identität und Identitätssuche.45

6. Tradition und Moderne
Kritiker der Säkularisierungstheorie werfen darüber hinaus die Frage auf, ob
diese nicht dazu tendiere, der Periode des religiösen Zerfalls in der Moderne
eine vormoderne Zeit der religiösen Einheitskultur und der kirchlichen
Integrationsfähigkeit voranzusetzen und diese mit starken Homogenitätsan-
nahmen zu versehen.46 Die Säkularisierungstheoretiker konstruierten den
Mythos eines „Golden Age of Faith“, der historischer Überprüfung nicht
standhalte. Auch wenn die religiöse Kultur des Mittelalters oft als Corpus
Christianum porträtiert werde, zeigten historische Untersuchungen, dass der
Kirchgang der Massen zu wünschen übrig ließ,47 die Anzahl der verfügbaren
Kirchen auf dem Lande viel zu gering war, um die ländliche Bevölkerung
religiös zu versorgen,48 der Klerus schlecht ausgebildet war und viele der
Priester kaum mehr als das Ave Maria beherrschten,49 und religiöse Apathie
und Entfremdung weite Teile der Bevölkerung prägten.50

Je differenzierter unser Bild von der Vormoderne ausfällt, desto fragwürdiger
aber werden klare Zäsuren zwischen modernem und vormodernem Zeitalter.
Traditionen verschwänden nicht einfach unter dem Einfluss der Modernisie-
rung, sondern überlebten in modifizierter Form und bestimmten darüber mit,
welche Pfade der Gang der Modernisierung nehme; Verhaltensweisen, Werte
und Institutionalisierungsmodi aus vormodernen Zivilisationen würden von
modernen Gesellschaften nicht nur übernommen, sie würden selbst zu Mitteln
der Modernisierung werden.51 Wenn sowohl die Vormoderne als auch die
Moderne nicht als Einheit gefasst werden kann, dann ist es plausibel, dass auch
die klaren Zäsuren zwischen beiden Zeitepochen verschwimmen.

45 Hervieu-L�ger, Pilger und Konvertiten.
46 Rodney Stark u. Roger Finke, Acts of Faith. Explaining the Human Side of Religion,

Berkeley 2000, S. 63 – 67; Hans G. Kippenberg u. Kocku von Stuckrad, Einführung in die
Religionswissenschaft, München 2003, S. 132; Hans Joas, Glaube und Moral im Zeitalter
der Kontingenz, S. 32 – 49, hier S. 36 f. ; Graf, Euro-Gott im starken Plural?, S. 239.

47 Alexander Murray, Piety and Impiety in Thirteenth-Century Italy, in: Studies in Church
History 8. 1972, S. 83 – 106, hier S. 92 – 94.

48 Colin Morris, Christian Civilization, 1050 – 1400, in: John McManners (Hg.), The Oxford
History of Christianity, Oxford 1993, S. 205 – 242.

49 Eamon Duffy, The Late Middle Ages. Vitality or Decline? in: Henry Chadwick u. Gillian
R. Evans (Hg.), Atlas of the Christian Church, New York 1987, S. 86 – 95, hier S. 88.

50 Stark u. Finke, Acts of Faith, S. 67.
51 Schwinn, Die Vielfalt und die Einheit der Moderne, S. 7 – 34, hier S. 11; Casanova, Public

Religions Revisited, S. 320.

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 13

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


7. Mechanismen des Wandels
Schließlich wird gegen die Säkularisierungsthese eingewandt, dass sie nur auf
der makrosoziologischen Ebene argumentiere und nicht anzugeben vermöge,
auf welche Weise die für den Prozess der Säkularisierung ausfindig gemachten
Generatoren wie funktionale Differenzierung, Wohlstandsanhebung, Ratio-
nalisierung, Bildungsanstieg oder rechtlich-politische Liberalisierung sozial
wirken. Notwendig sei es herauszufinden, über welche kausalen Mechanismen
diese makrosoziologischen Veränderungen die Verhaltensweisen und Einstel-
lungen des Individuums beeinflussen.52 Rationalisierung zum Beispiel könne
dazu führen, dass mit wissenschaftlichen Mitteln Kritik an religiösen Welt-
und Lebensdeutungen geübt wird, rationale Weltvorstellungen an die Stelle
religiöser Weltbilder treten und durch Aufklärung und Bildung der Geltungs-
anspruch religiöser Vorstellungen zurückgedrängt wird. Ebenso ist es aller-
dings denkbar, dass Wissenschaft und Technik neue Formen der Kommuni-
kation, der Information und Unterhaltung wie etwa Radio, Fernsehen, Kino,
Internet, Disco oder elektronische Spiele bereitstellen, die nicht einen direkten
Angriff auf die kognitiven Geltungsansprüche der Religion darstellen, sondern
attraktive Alternativen zu religiösen Aktivitäten bereithalten und die religiö-
sen Bindungen schleichend unterminieren. Zwischen Religion und Moderne
kann es einen offensiv ausgetragenen Konflikt geben, der sich zum Beispiel im
Gegensatz von Glaube und Wissen oder Vernunft und Offenbarung ausdrückt;
aber es ist gleichfalls möglich, dass, wie Steve Bruce annimmt,53 die Segnungen
der Moderne den religiösen Eifer schlichtweg erlahmen lassen, oder wie
Hirschle für Irland nachweist,54 eine Ausweitung des Konsumangebots zu einer
nachlassenden Wahrnehmung religiöser Angebote führt. In jedem Fall bleibt
es eine offene Frage, über welche kausalen Mechanismen sich die Konsequen-
zen der Moderne auf die Handlungs- und Erlebnisweisen der Individuen
übertragen.

III. Welche Berechtigung kommt den Einwänden zu?

Nimmt man die Einwände gegen die Säkularisierungstheorie zusammen, dann
entsteht der Eindruck, als könnte keine ihrer zentralen Annahmen aufrecht-
erhalten werden. Nicht mehr von der reaktiven Rolle der Religion im
Modernisierungsprozess ist die Rede, sondern von ihrer aktiven, nicht mehr

52 Jörg Stolz, Secularization Theory and Rational Choice Theory. An Integration of Macro-
and Micro-Theories of Secularization Using the Example of Switzerland, in: Pollack u.
Olson, The Role of Religion in Modern Societies, S. 249 – 270.

53 Bruce, God is Dead, S. 23.
54 Jochen Hirschle, From Religions to Consumption-Related Routine Activities? Analyzing

Ireland’s Economic Boom and the Decline in Church Attendance, in: Journal for the
Scientific Study of Religion 49. 2010, S. 673 – 687.

14 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


von ihrem Zurückbleiben hinter der Moderne, sondern von ihrer eigenen
Modernisierung, nicht mehr von der Einheit der Moderne, sondern von ihrer
Vielfalt, nicht mehr vom Bruch zwischen Tradition und Moderne, sondern von
ihrer Kontinuität. Die soziale Signifikanz der Religion in der Moderne nehme
nicht ab, sondern zu. Zwischen Religion und Moderne bestehe nicht ein
Verhältnis der Inkompatibilität, sondern der Kompatibilität. Eine Logik der
Umkehrung beherrscht die Kritik an der Säkularisierungsthese, und bereits
ein solcher denkerischer Dualismus könnte dazu verleiten, die mit ihm
transportierte Kritik inhaltlich nicht weiter ernst zu nehmen. Damit aber wäre
das Gewicht der Einwände unterschätzt. Natürlich wird man über die
Säkularisierungstheorie nicht hinausgelangen können, wenn man ihre Aus-
sagen lediglich in ihr Gegenteil verkehrt, denn das hieße, ihnen negativ
verhaftet zu bleiben. Eine Ideologiekritik, die altbekannte Begriffe lediglich
umgruppiert und umwertet, ist noch immer Ideologie. Die Rede vom Ende der
Meistererzählungen ist selbst eine Meistererzählung,55 sofern es ihr nicht
gelingt, an die Stelle ideologischer Annahmen historisch gesättigte und
empirisch begründete Aussagen zu setzen. Um eine solche historisch-kritische
Diskussion der Gültigkeit der Säkularisierungstheorie soll es hier gehen.
Deshalb werden nunmehr in einem zweiten Durchgang die vorgebrachten
Einwände gegenüber der Säkularisierungstheorie noch einmal aufgegriffen
und ihre Berechtigung anhand historischer und empirischer Argumente
geprüft.

1. Ebenen der Säkularisierung
Die Frage, ob der Prozess der Säkularisierung als ein rein makrosoziologischer
Vorgang zu fassen ist und ohne Einbeziehung der Individualebene auf den
Einfluss- und Autoritätsrückgang der Kirchen begrenzt werden kann, lässt
sich relativ eindeutig beantworten. Zu behaupten, Säkularisierung meine nur
den „decline of religious authority“ und habe mit dem religiösen Bewusstsein
des Individuums nichts zu tun, ähnelt in auffälliger Weise einer Immunisie-
rungsstrategie, die die Bedeutung religiöser Gefühle und Vorstellungen
herunterspielt, um die Säkularisierungsthese mit dem teilweise hohen Niveau
religiösen Glaubens, das wir in angeblich säkularen Gesellschaften antreffen,
als vereinbar darstellen zu können.56 Rodney Stark und Roger Finke haben
diesen Revisionismus zu Recht „insincere“ genannt.57 Wenn von einem Prozess
der Säkularisierung sinnvoll gesprochen werden soll, dann müssen davon alle
Dimensionen der Religion betroffen sein – religiöse Institutionen, Legitima-
tionsstrategien und sozial verbindliche Weltdeutungen, öffentlich vollzogene

55 Benjamin Ziemann, Sozialgeschichte der Religion. Von der Reformation bis zur
Gegenwart, Frankfurt 2009, S. 32.

56 Chaves, Secularization as Declining Religious Authority.
57 Stark u. Finke, Acts of Faith, S. 60.

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 15

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


Praktiken und Rituale ebenso wie individuelle Ideen, Gefühle und Erfahrun-
gen – und nicht nur religiöse Phänomene auf der makrosoziologischen Ebene.
Ansonsten würde man mit einem eingeschränkten Begriff von Religion
arbeiten, der das Religiöse auf das Institutionelle begrenzt und Religion mit
Kirche gleichsetzt. An diesem reduktionistischen Religionsbegriff hat die
wissenssoziologisch inspirierte Religionssoziologie seit Thomas Luckmann
berechtigterweise immer wieder Kritik geübt.58

Säkularisierung umfasst nach diesem Verständnis nicht nur gesamtgesell-
schaftliche und institutionelle, sondern auch individuelle Aspekte. Zwischen
diesen unterschiedlichen Ebenen, auf denen sich der Prozess der Säkularisie-
rung abspielt, lässt sich durchaus differenzieren. Im Deutschen Kaiserreich
zum Beispiel besaß der Protestantismus ein großes öffentliches Gewicht,
während gleichzeitig die kirchliche Beteiligung der Bevölkerung vergleichs-
weise gering war.59 Bis zur Mitte der siebziger Jahre des 20. Jahrhunderts
spielten, um ein anderes Beispiel anzuführen, fundamentalistische und
evangelikale Gruppen in der Öffentlichkeit der USA nur eine marginale
Rolle, obwohl sie, etwa in den Suburbs, die Lebenswelt einer wachsenden Zahl
von Amerikanern bestimmten.60 Und auch heute stellt sich die Frage, ob dem
unbestreitbaren Aufmerksamkeitsgewinn religiöser Themen in Presse, Rund-
funk und Fernsehen eine Verstärkung der religiösen Orientierung und des
religiösen Interesses im Privaten entspricht.61 Die Differenzierung zwischen
gesamtgesellschaftlicher, organisatorisch-institutioneller, interaktionistischer
und individueller oder zwischen makro-, meso- und mikrosoziologischer
Ebene erlaubt es,62 die Gleichzeitigkeit gegenläufiger Entwicklungstendenzen

58 Thomas Luckmann, Neuere Schriften zur Religionssoziologie, in: Kölner Zeitschrift für
Soziologie und Sozialpsychologie 12. 1960, S. 315 – 326; ders., Die unsichtbare Religion,
Frankfurt 1991; Knoblauch, Populäre Religion, S. 17.

59 Vgl. McLeod, Religion and the People of Western Europe, 1789 – 1989, S. 84.
60 Michael Hochgeschwender, Amerikanische Religion. Evangelikalismus, Pfingstlertum

und Fundamentalismus, Frankfurt 2007, S. 169 – 171.
61 Die Unterscheidung unterschiedlicher Konstitutionsebenen des Sozialen ist immer

dann sinnvoll, wenn sich soziale Phänomene auf einer Ebene nicht auf soziale Faktoren
auf einer anderen Ebene zurückführen lassen, auch wenn sie in ihr möglicherweise eine
Basis haben. In diesem Fall spricht Bettina Heintz von Emergenz: dies., Emergenz und
Reduktion. Neue Perspektiven auf das Mikro-Makro-Problem, in: Kölner Zeitschrift für
Soziologie und Sozialpsychologie 56. 2004, S. 1 – 31, hier S. 7.

62 Dobbelaere unterscheidet in seinem Aufsatz „Towards an Integrated Perspective of the
Processes Related to the Descriptive Concept of Secularization“nur zwischen Makro-,
Meso- und Mikroebene. Es dürfte aber sinnvoll sein, den innergesellschaftlichen
Ebenendifferenzen noch die Unterscheidung zwischen Gesellschaft und Individuum
hinzuzufügen. So auch Steve Bruce, What the Secularization Paradigm Really Says, in:
Manuel Franzmann u. a. (Hg.), Religiosität in der säkularisierten Welt. Wiesbaden 2006,

16 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


zu erfassen und analytisch auseinander zu halten. Durch eine solche
Ebenendifferenzierung dürfte es möglich sein, die sich vollziehenden religiö-
sen Veränderungsprozesse differenzierter zu untersuchen.

2. Die Einheit und Vielfalt der Moderne
Weniger eindeutig ist die Frage nach der Einheit oder Vielfalt der Moderne zu
beantworten, also die Frage nach dem Auslöser der Säkularisierung. Ihrer
empirischen Beantwortung kann diese Frage näher gebracht werden, wenn wir
den Gegensatz zwischen Einheit oder Vielfalt der Moderne in einen Gradua-
lismus überführen. Dann wäre die zu beantwortende Frage nicht mehr, ob wir
von der Moderne im Plural sprechen müssen oder den Begriff im Singular
verwenden dürfen, sondern ob wir in der Moderne eher eine Divergenz in den
Entwicklungen der Gesellschaften beobachten können oder eher ihre Kon-
vergenz. Woran Divergenz oder Konvergenz erkannt werden können, ist
natürlich schwierig zu entscheiden. Greifen wir in einem ersten Versuch auf
konventionelle Modernisierungsmerkmale wie die Erhöhung der wirtschaft-
lichen Leistungsfähigkeit, den Grad der Urbanisierung, den Ausbau der
Demokratie, die Gewährleistung politischer Freiheiten und bürgerlicher
Rechte, den Anstieg des Bildungsniveaus sowie die Schaffung eines leistungs-
fähigen sozialen Sicherungs- und Gesundheitssystems zurück, dann spricht
freilich mehr für eine Annäherung der Gesellschaften als für ihre zunehmende
Entfernung voneinander. Diese Konvergenz sei hier aus Umfangsgründen
lediglich anhand von vier ausgewählten Indikatoren aufgezeigt. Sie ließe sich
aber leicht auch für weitere Variablen nachweisen. Ins Auge gefasst werden das
Wachstum des Bruttoinlandsprodukts pro Kopf, der Prozess der Urbanisie-
rung, die Entwicklung des Bildungsniveaus sowie die Variation der Fertili-
tätsrate.
Das Wirtschaftswachstum – gemessen am Bruttoinlandsprodukt pro Kopf –
stellt einen der wichtigsten Modernisierungsindikatoren dar, denn von der
wirtschaftlichen Leistungsfähigkeit hängt das Lebensniveau der Bevölkerung
und die Verfügbarkeit von Konsumgütern und Dienstleistungen unmittelbar
ab. Nachdem die wirtschaftlichen Entwicklungsprozesse mit dem Beginn des
19. Jahrhunderts in den einzelnen Regionen der Welt dramatisch auseinander
traten – Pomeranz spricht von „the great divergence“ –63 und in Europa und
den USA ein Wirtschaftswachstum einsetzte, dessen Dynamik in anderen
Regionen der Welt wie etwa in China oder Indien nicht entfernt erreicht
werden konnte, gewinnen seit einiger Zeit Annäherungstendenzen immer
stärker an Bedeutung. In einem Land wie China, in dem der Abstand zur
Produktivität Europas 1950 noch 1 zu 10 betrug, ist dieser Abstand inzwischen

S. 39 – 48, hier S. 46, der zwischen „institutional and public secularization” sowie
„secularization of consciousness“ differenziert.

63 Kenneth Pomeranz, The Great Divergence. China, Europe, and the Making of the World
Economy, Princeton 2000.

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 17

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


auf ein Verhältnis von 1 zu 4 geschrumpft (vgl. Tab. 1). In anderen Ländern
kam es erst später zu Annäherungsprozessen. Während das Bruttoinlands-
produkt pro Kopf etwa in Indien in den 1990er Jahren noch lediglich ein
Zwölftel des westeuropäischen Niveaus ausmachte, belief es sich 15 Jahre
später bereits auf ein Neuntel. Auch wenn es gravierende Ausnahmen im
Prozess der Annäherung der wirtschaftlichen Leistungsfähigkeit gibt, zu
denen Afrika, Lateinamerika und die postsowjetischen Staaten gehören, holen
die „ärmeren“ gegenüber den „reicheren“ Ländern, wie Tabelle 1 deutlich
macht, insgesamt gesehen doch eher auf, als dass sie hinter ihnen zurück-
bleiben.

Auch am Urbanisierungsgrad lässt sich das Niveau der Modernisierung sehr
gut messen. Mit dem Rückgang der Agrarproduktion kommt es zu einer
grundlegenden Veränderung der alltäglichen Lebensweise der Bevölkerung,
die Jahrhunderte lang, oft Jahrtausende lang durch bäuerliche Strukturen und
eine starke Abhängigkeit von den Widrigkeiten des Wetters und der Natur
geprägt war. In Westeuropa, Nord- und Südamerika liegt der Urbanisierungs-
grad heute bei über achtzig Prozent (vgl. Tabelle 2). In Südamerika und
Ostasien stieg er in den letzten sechzig Jahren auf das Doppelte an, in
Westasien und Afrika sogar auf das Dreifache. Obschon die ostasiatischen und
afrikanischen Länder das Urbanisierungsniveau Westeuropas und Nordame-
rikas noch längst nicht erreicht haben, verringern sich doch auch bei diesem
Modernisierungsindikator die Unterschiede zwischen den Regionen.

Tab. 1: BIP pro Kopf nach Regionen, 1950 – 2003, Angus Maddison, Contours of the World
Economy, 1 – 2030 AD. Essays in Macroeconomic History, Oxford 2007, S. 337.

1950 1973 1990 2003 1990 – 2003
jährliche

Wachstumsrate

Westeuropa 4.578 11.417 15.965 19.912 1,71
USA 9.561 16.689 23.201 29.037 1,74
Japan 1.921 11.434 18.789 21.218 0,94
„reiche“ Länder 5.648 13.082 18.781 23.345 1,69
Osteuropa 2.111 4.988 5.440 6.476 1,35
Russland 3.086 6.582 7.779 6.323 –1,58
Lateinamerika 2.503 4.513 5.072 5.786 1,02
China 448 838 1.871 4.803 7,52
Indien 619 853 1.309 2.160 3,93
Übriges Asien 924 2.046 3.078 4.257 2,53
Afrika 890 1.410 1.449 1.549 0,52
„restliche“ Länder 1.094 2.072 2.718 3.816 2,64

18 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


Die Bildungsbeteiligung – hier gemessen an der Alphabetisierungsrate –, die
einen starken Einfluss auf die Chancen am Arbeitsmarkt, die politische
Partizipation und alle Formen individueller Selbstverwirklichung hat, steigt in
Staaten außerhalb Westeuropas und der USA ebenfalls schneller als in den
Ländern des Okzidents. Auch hier kommt es also zu einer Angleichung (vgl.
Tabelle 3).

Die sinkende Geburtenrate, die in nichtwestlichen Staaten deutlich stärker
zurückgeht als in den westlichen Staaten (vgl. Tabelle 4), bedeutet eine
Verbesserung der Lebenslage der Frau, denn mit rückläufiger Geburtenrate
wird die Frau von der Last lebenslanger Kinderaufzucht befreit und eröffnet
sich ihr die Möglichkeit zur Beteiligung am Erwerbsleben, zur Wahrnehmung
von Bildungschancen, zur Erlangung eines höheren gesellschaftlichen Status
und zu einem höheren Maß an individueller Selbstbestimmung.

Tab. 2: Urbanisierungsgrad in verschiedenen Großregionen (in Prozent), http://
www.berlin-institut.org u. Georg W. Oesterdiekhoff, Modernisierungstheorie und Wandel
der Weltgesellschaft, in: Soziologie 35. 2006, S. 26 – 41, hier S. 32.

1950 1970 2000 2010

Westeuropa 68 77 83 84
Nordamerika 64 74 77 80
Südamerika 43 60 80 83
Ostasien 18 25 39 43
Westasien 27 44 70 75
Afrika 15 23 38 44

Tab. 3: Regionale Alphabetisierungsrate bei Erwachsenen, Unesco, http://
stats.uis.unesco.org/unesco/TableViewer/document.aspx.

1985 2005 1985 – 2005

Arabische Staaten 58,1 72,5 25 %
Zentralasien 97,9 98,6 1 %
Ostasien und Pazifikraum 82,3 93,4 13 %
Lateinamerika und Karibik 86,6 91,3 5 %
Nordamerika und Westeuropa 98,1 99,1 1 %
Süd- und Westasien 47,5 64,3 35 %
Subsaharische Länder Afrikas 53,4 62,1 16 %

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 19

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


Die hier beigebrachten Datenreihenbelegen:64 Nicht wachsende Divergenz ist
das dominante Merkmal der Modernisierungsprozesse in jüngster Zeit,
sondern zunehmende Konvergenz. Freilich fallen einige Regionen aus dem
beobachtbaren Konvergenzmuster heraus, vor allem die Länder Afrikas und
des postsowjetischen Raums. In diesen Ländern hat – so die schlichte und
plausible Erklärung der Modernisierungstheorie – der Prozess der Moderni-
sierung vielfach noch gar nicht eingesetzt. Wo sich Länder dagegen auf den
Pfad der Modernisierung begeben haben, nähern sie sich einander an, wie die
empirischen Befunde zeigen.
Sofern dies richtig sein sollte, muss allerdings auch die Frage gestellt werden,
inwieweit zwischen den Prozessen der wirtschaftlichen, sozialstrukturellen
und kulturellen Modernisierung ein nicht zufälliger Zusammenhang besteht.
Spezifischer gefragt: Bedingen sich der Ausbau der Marktwirtschaft, die
Gewährleistung demokratischer und rechtsstaatlicher Freiheiten, die Garantie
sozialstaatlicher und medizinischer Versorgung, der Aufbau eines Bildungs-
und Erziehungssystems, die Herausbildung individualistischer und solidari-
scher Werte wechselseitig oder verlaufen die einzelnen Modernisierungspro-
zesse weitgehend unabhängig voneinander, so dass sie auch unterschiedliche
Verbindungen miteinander eingehen können? Für den Fall des wirtschaftli-

Tab. 4: Geburtenrate (Geburten pro Frau), Human Development Report 2007/2008,
S. 243 – 246 (Auszug aus Tabelle 5), http://hdr.undp.org/en/media/HDR_20072008_
EN_Complete.pdf.

1970 – 1975 2000 – 2005 Differenz

Korea (Republik) 4,3 1,2 –3,1
Frankreich 2,3 1,9 –0,4
Japan 2,1 1,3 –0,8
USA 2 2 0
Vereinigtes Königreich 2 1,7 –0,3
Peru 6 2,7 –3,3
Mexiko 6,5 2,4 –4,1
Bulgarien 2,2 1,3 –0,9
China 4,9 1,7 –3,2
Indien 5,3 3,1 –2,2
Bangladesch 6,2 3,2 –3,0
Nigeria 6,9 5,8 –1,1
Uganda 7,1 6,7 –0,4

64 Für weitere Hinweise, die eine Konvergenz der regionalen Entwicklungen nahe legen,
vgl. Johannes Berger, Die Einheit der Moderne, in: Thomas Schwinn (Hg.), Die Vielfalt
und Einheit der Moderne. Kultur- und strukturvergleichende Analysen, Wiesbaden
2006, S. 201 – 225, hier S. 211 – 217.

20 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


chen Wachstums und die Entstehung demokratischer Strukturen ist der
positive Zusammenhang in einer Vielzahl von Studien inzwischen empirisch
nachgewiesen.65 Ob er sich auch für andere Gesellschaftsbereiche bestätigen
lässt, muss hier nicht entschieden werden. Dass die empirische Evidenz in
diese Richtung weist, dürfte allerdings deutlich geworden sein.

3. Der Zusammenhang von Säkularisierung und Modernisierung
Was nun die zentrale Annahme der Säkularisierungstheorie bezüglich des
Zusammenhangs zwischen Modernisierung und Säkularisierung angeht, so ist
eine Analyse, die sich vor verkürzenden Polarisierungen hüten will, gut
beraten, Phänomene des religiösen Aufschwungs nicht isoliert zu betrachten,
sondern sie sowohl diachron in längerfristige Zeitzyklen einzuordnen, als auch
synchron zu kontextualisieren. Das erfordert eine komplexe Argumentation.
Der Zusammenhang zwischen Modernisierung und Säkularisierung ist zentral
für die Geltung der Säkularisierungsthese und soll hier am Beispiel der oft
behaupteten religiös-kirchlichen Vitalisierung in einigen Staaten Westeuropas
wie England, Deutschland oder Frankreich im 19. Jahrhundert diskutiert
werden. Natürlich lassen sich immer wieder Perioden und Regionen ausfindig
machen, in denen Prozesse der Modernisierung, der Industrialisierung, der
Urbanisierung, der Wohlstandsanhebung, des Bildungsanstiegs oder der
kulturellen Pluralisierung mit Vitalisierungen des Religiösen zusammenge-
hen. Die Frage aber lautet, ob mit diesen Beobachtungen die dominanten
Tendenzen des religiösen Wandels in der Moderne, die irgendwann im
Ausgang des 18. und mit dem Beginn des 19. Jahrhunderts einsetzten,
getroffen sind oder Partikulares zu Typischem erhoben wird.

a) Religiös-kirchliche Mobilisierung und soziale Modernisierung im
19. Jahrhundert
Im Hinblick auf den vergleichsweise breit untersuchten angeblichen Anstieg
der sozialen Signifikanz der Kirchen und des religiösen Eifers im westlichen
Europa des 19. Jahrhunderts ist die Reorganisation etwa des Katholizismus seit
den 1830er/1840er Jahren in Deutschland und anderen westeuropäischen
Ländern eine gut belegte Tatsache.66 Die Remobilisierung des Katholizismus in

65 Vgl. Larry Diamond, Economic Development and Democracy Reconsidered, in: ders. u.
Gary Marks (Hg.), Reconsidering Democracy, London 1992, S. 93 – 137; Robert Barro,
Democracy and Growth, in: Journal of Economic Growth 1. 1996, S. 1 – 27, hier S. 23;
Johannes Berger, Die Wirtschaft der modernen Gesellschaft. Strukturprobleme und
Entwicklungsperspektiven, Frankfurt 1999.

66 Klaus Schatz, Zwischen Säkularisation und Zweitem Vatikanum. Der Weg des deutschen
Katholizismus im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt 1986; Anderson, Die Grenzen der
Säkularisierung; Antonius Liedhegener, Religion und Kirchen vor den Herausforde-
rungen der Urbanisierung in Deutschland im 19. und frühen 20. Jahrhundert.
Forschungsstand und Forschungsperspektiven, in: Mitteilungsblatt des Instituts für

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 21

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


Deutschland und anderswo in dieser Zeit lässt sich jedoch nur verstehen, wenn
man sowohl bedenkt, dass eine vergleichbare Remobilisierung der evangeli-
schen Staatskirchen, etwa des Protestantismus in Deutschland, nicht zu
verzeichnen ist, als auch in Rechnung stellt, dass die Jahrzehnte davor von
einem deutlichen Rückgang der religiösen Bindungskräfte geprägt waren.
Trotz der Verbindung der evangelischen Kirche mit der politischen Herrschaft,
trotz ihrer rechtlichen und finanziellen Privilegierung durch den preußischen
Staat, trotz der dominanten Präsenz protestantischer Positionen in der
kulturellen und politischen Öffentlichkeit und der politischen, ökonomischen
und kulturellen Hegemonie des Protestantismus gegenüber dem Katholizis-
mus schwächt sich die Verankerung der evangelischen Kirche in der Bevöl-
kerung seit 1840, also in den Jahrzehnten der beginnenden Industrialisierung
und Urbanisierung, ab. Nimmt man als Indikator für aktive Kirchlichkeit die
Beteiligung am Abendmahl, so war der Übergang von der agrarischen zur
industriellen Welt, vom ländlichen zum städtischen Leben mit einem deut-
lichen Rückgang der evangelischen Kirchlichkeit verbunden, wobei der
Rückgang in der ersten Phase der Urbanisierung und Industrialisierung
besonders hoch ausfiel (vgl Grafik 1).67 In der jungen Bergbau- und
Industriestadt Bochum, aber auch in der Metropole Berlin sank die Abend-
mahlsbeteiligung innerhalb von neunzig Jahren um mehr als die Hälfte. Die
sowohl städtische als auch ländliche Gebiete einbeziehende und daher
insgesamt höher liegende Abendmahlsrate auf Reichsebene reduzierte sich
innerhalb von fünfzig Jahren ebenfalls fast um die Hälfte. Wenn der
Katholizismus in Deutschland von derartigen Erosionstendenzen nicht be-
troffen war, dann entsteht die Frage, welche Faktoren ihn vor diesem Schicksal
bewahrten.
Diese Frage verschärft sich noch einmal, wenn man den Analysezeitraum
ausdehnt und den seit der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts beobachtbaren
Rückgang der kirchlichen Integrationsfähigkeit, der den Protestantismus und
Katholizismus gleichermaßen erfasste, in die Betrachtung einbezieht. Nicht
nur im Protestantismus schwächte sich ab 1750 die Kirchenbindung ab, wie
Lucian Hölscher anhand der nachlassenden Abendmahlsbeteiligung vor allem
in den großen Städten Deutschlands gezeigt hat;68 Entkirchlichungsprozesse
sind für diese Zeit auch im Katholizismus nachweisbar. Den Untersuchungen
Rudolf Schlögls zufolge, der nach dem Vorbild der Annales-Schule den Anteil
der Testamente mit Messstiftungen in katholischen Städten Deutschlands

soziale Bewegungen 26. 2001, S. 191 – 219; McLeod, Religion and the People of Western
Europe, 1789 – 1989; ders., Introduction, in: ders. u. Werner Ustorf (Hg.), The Decline of
Christendom in Western Europe, 1750 – 2000, Cambridge 2003, S. 1 – 26.

67 Vgl. Liedhegener, Christentum und Urbanisierung, S. 553 – 561; ders., Religion und
Kirchen vor den Herausforderungen der Urbanisierung, S. 204 f.

68 Hölscher, Die Religion des Bürgers, S. 595 – 630, hier S. 599 f.

22 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


analysierte,69 trat die Frömmigkeit des katholischen Bürgertums nach 1730 in
ein „Stadium langsamer, aber kontinuierlicher Auszehrung“, das bereits 1780
weit fortgeschritten war; die Klöster leerten sich,70 der Priesternachwuchs ging
zurück, der Anteil religiöser Bücher an der Gesamtzahl der Veröffentlichungen
sank,71 rituelle Gebräuche verwässerten,72 und 1773 schaffte der Papst sogar
den gegenreformatorischen Stoßtrupp, den Jesuitenorden, ab.

Grafik 1: Rückgang des Anteils der Kommunikanten an der evangelischen Bevölkerung in
Berlin, Bochum und im Deutschen Reich 1840 – 1932, Liedhegener, Religion und Kirchen vor
den Herausforderungen der Urbanisierung, S. 204.

69 Rudolf Schlögl, Katholische Kirche, Religiosität und gesellschaftlicher Wandel. Rhei-
nisch-westfälische Städte 1750 bis 1830, in: Wolfgang Schieder (Hg.), Religion und
Gesellschaft im 19. Jahrhundert, Stuttgart 1993, S. 86 – 112, hier S. 108.

70 Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800 – 1866. Bürgerwelt und starker Staat,
München 1983, S. 403.

71 McLeod, Introduction, S. 7.
72 Blaschke, Das 19. Jahrhundert, S. 41.

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 23

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


Die Gründe für den „religiösen Tiefstand“73 insbesondere des ausgehenden 18.
Jahrhunderts sind nicht allein in der aufklärerischen Religions- und Kirch-
enkritik, der sich weite Teile des Bürgertums anschlossen,74 sowie in der durch
die Aufklärung bewirkten rationalistischen Ausdünnung der Frömmigkeit zu
suchen. Auch der Hinweis auf die Wirkung der revolutionären Ideen von 1789,
die vor allem in den Städten Europas schnell Verbreitung fanden, reicht zur
Erklärung nicht aus. Daneben spielte insbesondere die nach dem Siebenjäh-
rigen Krieg einsetzende Lockerung der Kirchenzucht, das heißt die öffentliche
Bestrafung säumiger Kirchenbesucher durch Ausschluss vom Abendmahl und
den Verlust bürgerlicher Berufe und Ehrenrechte, eine zentrale Rolle.75 Lucian
Hölscher stellt außerdem die Entstehung einer völlig neuen urbanen Gesel-
ligkeits- und Freizeitkultur heraus, die Vermehrung kultureller Angebote, die
Vielzahl privater Lese-, Geselligkeits- und Gewerbevereine, die Attraktivität
von sonntäglichen Fahrten ins Grüne und ausgedehnten Spaziergängen in der
Natur, die kulturelle Aufwertung von Theater- und Konzertbesuchen, von Tee-
und Tanzveranstaltungen, die dem regelmäßigen Gottesdienstbesuch ebenfalls
abträglich waren.76 Während die Kirche im Konfessionellen Zeitalter, so Heinz
Schilling in seinen einflussreichen Arbeiten zum 16. und 17. Jahrhundert,
aufgrund ihrer Allianz mit dem frühmodernen Staat in Stadt und Land nicht
selten als dessen Repräsentant agierte, über Kirchenzucht und Kontrollkapa-
zitäten, aber auch über Predigt, Seelsorge und die Verbreitung von Andachts-,
Gebets- und Gesangbüchern einen unmittelbaren Einfluss auf die Ausbildung
von Normen im Glauben, Denken und Verhalten der Menschen ausübte, durch
ihr Engagement in Erziehung, Eheangelegenheiten und Armenfürsorge zur
sozialen Disziplinierung beitrug und auf diese Weise im gesellschaftlichen
Leben, in Schule und Gericht, in staatlicher Verwaltung und Politik allgegen-
wärtig war,77 traten kirchliche und weltliche Ordnung im nachkonfessionellen
Zeitalter zunehmend auseinander.

73 Albert Ehrhard, Der Katholizismus und das zwanzigste Jahrhundert im Lichte der
kirchlichen Entwicklung der Neuzeit, Stuttgart 1902, S. 10.

74 Hölscher, Die Religion des Bürgers, S. 603.
75 Ebd., S. 602.
76 Ebd., S. 603; Lucian Hölscher, Geschichte der protestantischen Frömmigkeit in

Deutschland, München 2005, S. 95 – 100.
77 Heinz Schilling, Aufbruch und Krise. Deutschland, 1517 – 1648, Berlin 1988; ders.,

Frühneuzeitliche Formierung und Disziplinierung von Ehe, Familie und Erziehung im
Spiegel calvinistischer Kirchenratsprotokolle, in: Paolo Prodi (Hg.), Glaube und Eid.
Treueformeln, Glaubensbekenntnisse und Sozialdisziplinierung zwischen Mittelalter
und Neuzeit, München 1993, S. 199 – 235; ders., Das konfessionelle Europa, in: Hans G.
Kippenberg u. a. (Hg.), Europäische Religionsgeschichte. Ein mehrfacher Pluralismus,
Göttingen 2009, S. 289 – 338; Martin Dinges, Frühneuzeitliche Armenfürsorge als
Sozialdisziplinierung? Probleme mit einem Konzept, in: GG 17. 1991, S. 5 – 29. Zum
Konfessionalisierungsansatz vergleiche auch die Arbeiten von Wolfgang Reinhard, Was

24 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


Seit Ende des 18. Jahrunderts kam es in Europa und den Vereinigten Staaten
zur zunehmenden Differenzierung von Religion und Politik. 1791 wurde die
Trennung von Kirche und Staat in den USA in der Verfassung verankert, 1795
in Frankreich, obschon bereits 1801 wieder rückgängig gemacht, 1796 in den
Niederlanden. Im Allgemeinen Landrecht für Preußen von 1794 wurden die
Kirchen, die einst mit dem Anspruch aufgetreten waren, der wahren Lehre
gesamtgesellschaftlich zum Sieg zu verhelfen, zur rechtlichen Organisations-
form eines Vereins oder „geistlichen Gesellschaft“ herabgestuft.78 Zugleich
setzte sich um 1800 die Idee durch, Bildung und Erziehung zu eigenständigen,
von Herkunft und Stand, aber auch von Tradition und Autorität unabhängigen
Zielen zu erklären, bestimmt nicht durch Geburt, sondern durch Talent und
Leistung.79 Die kirchliche Verfügung über die Schule wurde gelockert, und der
Staat übernahm in Preußen 1794 die Kontrolle über die Erziehung.80 An die
Stelle der konfessionell getragenen Universität trat die Universität als Staats-
anstalt.81 Im ausgehenden 18. Jahrhundert bildete sich aber auch eine kirchlich
unabhängige Öffentlichkeit mit eigenem Zeitungs- und Büchermarkt sowie
eine städtische Geselligkeitskultur heraus, die die bislang unangefochtene
Monopolstellung des Gottesdienstes als gesellschaftliches Kommunikations-
zentrum in Frage stellten. In dieselbe Zeit fällt das Aufkommen neuer Formen
des politischen, sozialen und ethischen Denkens, das von allen religiösen
Bezügen frei ist, etwa der Ansatz des Utilitarismus eines Beccaria oder
Bentham, der die menschliche Moral am Prinzip „of the greatest happiness of
the greatest number“ ausrichtete.82 Die Kirche verlor im nachkonfessionellen
Zeitalter also mehr und mehr die Kontrolle über andere gesellschaftliche
Bereiche wie Schule und Universität, Öffentlichkeit und Freizeit, Wissenschaft
und Recht, aber auch Ehe und Familie,83 mit der Folge, dass auch ihr Einfluss
auf das Denken und Handeln der Menschen in den unterschiedlichen
Lebensbereichen zurückging. Diesen Einflussverlust, der sich auf der struk-

ist katholische Konfessionalisierung?, in: ders. u. Heinz Schilling (Hg.), Die katholische
Konfessionalisierung. Gütersloh 1995; ders., Glaube und Macht. Kirche und Politik im
Zeitalter der Konfessionalisierung, Freiburg 2004. Zur Kritik vgl. Kaspar von Greyerz,
Religion und Kultur. Europa 1500 – 1800, Göttingen 2000, S. 65 f. ; Frank Fätkenheuer,
Lebenswelt und Religion. Mikro-historische Untersuchungen an Beispielen aus Franken
um 1600, Göttingen 2004, S. 39.

78 Hans Hattenhauer, Allgemeines Landrecht, Frankfurt 1970, S. 542 – 584.
79 Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800 – 1866, S. 60.
80 Ebd., S. 56.
81 Ebd., S. 65.
82 McLeod, Introduction, S. 7 f.
83 Dem Recht und Teilen des wissenschaftlichen Diskurses, zum Beispiel der Medizin, den

Naturwissenschaften und dem politischen Denken attestiert Heinz Schilling, Das
konfessionelle Europa, S. 326 f. , bereits in der Zeit des 16. und 17. Jahrhunderts ein
hohes Maß an Resistenz gegenüber dem Totalitätsanspruch der Konfessionskirchen.

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 25

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


turellen Ebene vollzog und die gesellschaftliche Umwelt der Kirche betraf, aber
Konsequenzen auch auf der personalen Ebene hatte, wird man wohl mit
einigem Recht als Säkularisierung bezeichnen dürfen.
Stellt man die Frage, warum es dem Katholizismus im Laufe des 19.
Jahrhunderts gelang, sich diesen Säkularisierungstendenzen zu widersetzen,
während der Protestantismus ein vergleichbarer Erfolg nicht beschieden war,
so reicht es nicht aus, auf die Ausbildung eines dichten Vereinswesens, eines
konfessionell getragenen Schulsystems und eines ausgebauten konfessionellen
Pressewesens hinzuweisen. Diese Bedingungen waren großteils auch im
deutschen Protestantismus erfüllt, und dennoch blieb in ihm ein Verkirch-
lichungsschub aus. Entscheidend für die Herausbildung katholischer Milieus
war, dass sich die konfessionelle Identität mit der Zugehörigkeit zu anderen
sozialen Einheiten zu verbinden vermochte und dadurch eine strukturbilden-
de, weltbildkonstituierende und grenzsetzende Kraft entfaltete. Im Emsland
setzte die Milieumobilisierung schon 1848 als Abwehr gegen die katholizis-
musfeindlichen Bestrebungen einer aufgezwungenen Herrschaft ein und
verstärkte sich noch einmal, als sich nach dem Übergang des Emslands an
Preußen 1866 die antipreußische Stimmung in der Zusammenarbeit des
Zentrums mit der Welfenpartei niederschlug.84 Im Ruhrgebiet entstand in den
1870er Jahren ein katholisches Milieu infolge der raschen Industrialisierung,
die dazu führte, dass eine katholisch geprägte Arbeiterschaft einer dem
protestantischen Nationalliberalismus verpflichteten Unternehmerschaft ge-
genüber stand.85 Ebenso stellte auch die Entstehung des katholischen Milieus
im Saarland ein „genuines Produkt der Industrialisierung“ dar.86 Dort
reagierte die infolge der Expansion des Bergbaus stark angewachsene
katholische Arbeiterschaft auf den kulturellen Überlegenheitsgestus der
dominant protestantischen „Herrenschicht“ in den Führungsetagen von
Verwaltung und Industrie durch die Ausbildung einer underdog-Mentalität
und den Rückzug in die konfessionelle Gemeinschaft. Besonders in den
Industriegebieten des Saarlandes und des Ruhrgebietes war es dann wesentlich
der Kulturkampf, dem der politische Katholizismus seine Konsolidierung
verdankte.

84 Joachim Schmiedl, Wie entstand das katholische Milieu? Anmerkungen zur Entwick-
lung des Katholizismus in Deutschland im 19. und 20. Jahrhundert, in: Informationen
für Religionslehrerinnen und Religionslehrer (Bistum Limburg) 30. 2001, S. 1 u.
S. 31 – 38.

85 Wolfgang Jäger, Bergarbeitermilieus und Parteien im Ruhrgebiet. Zum Wahlverhalten
des katholischen Bergarbeitermilieus bis 1933, München 1996.

86 Gerhard Paul, „…gut deutsch, aber auch gut katholisch“. Das katholische Milieu
zwischen Selbstaufgabe und Selbstbehauptung, in: Gerhard Paul u. Klaus-Michael
Mallmann (Hg.), Milieus und Widerstand. Eine Verhaltensgeschichte der Gesellschaft
im Nationalsozialismus, Bonn 1995, S. 26 – 152, hier S. 29.

26 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


Das heißt, zur Formierung von Milieustrukturen kam es dort, wo die
konfessionelle Zugehörigkeit durch Konfliktlinien der Modernisierung, durch
politische, soziale oder ökonomische Spannungslinien gestärkt wurde.87 In
diesen Fällen diente Religion als Medium zur Austragung von politischen
Konflikten, als Instrument der Selbstbehauptung gegenüber einer kulturell
und ökonomisch überlegenen sozialen Schicht, als Ort der Ausbildung von
solidarischen Gemeinschaftsnetzwerken, als Mittel des Schutzes gegenüber
den Zumutungen der Moderne, als Hort der Schaffung moralischer Ord-
nungsmuster, wechselseitiger Anerkennungsverhältnisse und sozialer Re-
spektabilität. Lagen die Konfliktlinien quer zur Bindung an die Konfession,
war dies der Milieubildung nicht förderlich.88 Das ist das Ergebnis einer
Vielzahl von Milieustudien, die in den letzten Jahrzehnten entstanden sind.89

Mit anderen Worten: Die Milieubildung setzte in Abhängigkeit vom Anlaufen
von Modernisierungsprozessen ein,90 als – wie Klaus Tenfelde überzeugend

87 Wilfried Loth, Katholische Milieus und katholische Subgesellschaft in Deutschland, in:
Michel Grunewald u. Uwe Puschner (Hg.), Das katholische Intellektuellenmilieu in
Deutschland, seine Presse und seine Netzwerke, 1871 – 1963, Bern 2006, S. 21 – 37, hier
S. 30 f. Loth formuliert hier schärfer : „Milieustrukturen entwickelten sich nur [sic!]
dort, wo das Bewusstsein konfessioneller Zugehörigkeit von einer oder mehreren
Konfliktlinien der Modernisierung überlagert wurde.“

88 Das gilt etwa für Großstädte wie Berlin, Hannover oder Nürnberg, wo die Assimila-
tionskraft des urbanen Lebens und die damit zusammenhängende Vielfalt ethnischer,
sprachlicher, sozialer und politischer Orientierungen die Bindungsfähigkeit des
Katholizismus schwächte. Für eine Stadt wie Bochum beobachtet Antonius Liedhegener,
Christentum und Urbanisierung, S. 462, eine Verschärfung wirtschaftlicher Disparitä-
ten und damit eine weitere Auseinanderentwicklung der Lebenswelten von Katholiken
unterschiedlicher sozialer Schichten, die im Ergebnis zur Herausbildung eines relativ
selbständigen Sub-Milieus der katholischen Arbeiter innerhalb des kirchlichen Milieus
führte. Ebenso analysiert auch Thomas Mergel, Zwischen Klasse und Konfession.
Katholisches Bürgertum im Rheinland 1794 – 1914, Göttingen 1994, S. 279, die Disso-
ziation konfessioneller und sozialer Spannungslinien im Rheinland, wo Vorbehalte des
katholischen Bürgertums gegenüber der ultramontanen Bewegung den Anlass zur
Entstehung eines separaten bürgerlichen Milieus innerhalb des Katholizismus gaben.

89 Klaus-Michael Mallmann, Aus des Tages Last machen sie ein Kreuz des Herrn.
Bergarbeiter, Religion und sozialer Protest im Saarrevier des 19. Jahrhunderts, in:
Wolfgang Schieder (Hg.), Volksreligiosität in der modernen Sozialgeschichte, Göttingen
1986, S. 152 – 184; Wilfried Loth (Hg.), Deutscher Katholizismus im Umbruch zur
Moderne, Stuttgart 1991; Siegfried Weichlein, Konfession und Region. Katholische
Milieubildung am Beispiel Fuldas, in: Olaf Blaschke u. Frank-Michael Kuhlmann (Hg.),
Religion im Kaiserreich. Milieus, Mentalitäten, Krisen, Gütersloh 1996, S. 193 – 232.

90 Arbeitskreis für kirchliche Zeitgeschichte, Münster, Konfession und Cleavages im
19. Jahrhundert. Ein Erklärungsmodell zur regionalen Entstehung des katholischen
Milieus in Deutschland, in: Historisches Jahrbuch 120. 2000, S. 358 – 395.

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 27

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


herausgearbeitet hat –91 vormoderne ständische Bindungen nicht mehr
griffen, und sie war in dem Maße erfolgreich, wie sich die konfessionelle
Identität mit der Wahrnehmung anderer, politischer, sozioökonomischer,
kultureller, ethischer, sozialdiakonischer Funktionen zu verbinden vermochte.
Sie stellte einen Versuch dar, jenes Maß an Kontrolle zu erreichen, das einst die
Konfessionskirchen ausgeübt hatten und das tendenziell keinen Lebensbe-
reich aussparte –92 weder die Öffentlichkeit und Politik noch die Wirtschaft
und das Recht oder den Bereich der alltäglichen Lebensführung von der
Familienplanung über die politische Orientierung bis zur Berufswahl. Es ist
klar, dass eine solche Kontrolle in der sich ausdifferenzierenden Gesellschaft
des 19. Jahrhunderts gesamtgesellschaftlich nicht mehr durchsetzbar war.
Daher ist es richtig, wenn Wilfried Loth herausstellt, dass es nicht ein
homogenes katholisches Milieu gab, sondern der Katholizismus in unter-
schiedliche Milieus mit unterschiedlicher Reichweite, Dichte und Prägekraft
zerfiel.93

So wie die Milieumobilisierung des Katholizismus im 19. Jahrhundert in
Deutschland lässt sich auch der Mitgliederzuwachs der nonkonformistischen
Gemeinden in der Industrialisierungsperiode des 19. Jahrhunderts in England
erklären. Hugh McLeod hat anschaulich gezeigt, wie die Anziehungskraft der
nonkonformistischen Gemeinden auf ihrer Fähigkeit beruhte, auf durch die
Industrialisierung verursachte Probleme mit überzeugenden Lösungen zu
reagieren.94 Den entwurzelten Arbeitern stellten sie Gemeinschaftsräume zur
Verfügung, die ihnen Sicherheit und Hilfe boten; über Verkündigung und
Seelsorge trugen sie in einer sich dynamisch verändernden Umbruchsgesell-
schaft zur Vermittlung klarer Normen und Werte bei, die den Zugewanderten
Orientierung gab und die Assimilation an eine fremde Umgebung erleichterte;
im Raum der Gemeinden entwickelten die Arbeiter, Handwerker und
Kleinhändler ein Gefühl von Zugehörigkeit und Identität, das ihr Selbstbe-
wusstsein stärkte, und in denen sie auch jene soziale Anerkennung fanden, die
ihnen in der Öffentlichkeit weithin versagt blieb. Die Chapel stellte in der Welt
der großen Städte, die in den Zuwanderungsbezirken durch Verwahrlosung,
Kriminalität, Promiskuität und Alkoholabhängigkeit gekennzeichnet war, ein
Ort moralischer Ordnung und Respektabilität dar, der sich – so nahmen es
schon die Zeitgenossen wahr – von der Disziplinlosigkeit der sich dem Trinken
und Spiel hingebenden unkirchlichen Teile der Unterschicht deutlich abhob.95

91 Klaus Tenfelde, Historische Milieus. Erblichkeit und Konkurrenz, in: Manfred Hettling
u. Paul Nolte (Hg.), Nation und Gesellschaft in Deutschland. Historische Essays,
München 1996, S. 247 – 268.

92 McLeod, Religion and the People of Western Europe, 1848 – 1914, S. 36.
93 Loth, Katholische Milieus und katholische Subgesellschaft in Deutschland, S. 24.
94 McLeod, Religion and the People of Western Europe, 1848 – 1914, S. 75 – 97.
95 Ebd., S. 79 – 81; Lynn Hollen Lees, Exiles of Erin. Irish Migrants in Victorian London,

Manchester 1979, S. 207 – 212.

28 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


Auch in diesem Falle muss die Integrationsfähigkeit der religiösen Gemein-
schaften auf die Koinzidenz konfessioneller mit nichtreligiösen Spannungs-
linien, hier auf die Koinzidenz der Spannung zwischen anglikanischer
Staatskirche und Chapel mit sozioökonomischen Ungleichheiten zurückge-
führt werden. Wenn dann zu diesen Konflikten auch noch politische Konflikte
wie etwa in Wales mit dem überlegenen und dominanten England,96 oder wie
in Schottland und Wales, aber etwa auch in Holland oder Friesland, sprachlich-
kulturelle Barrieren hinzutraten, dann zogen die religiösen Bindungskräfte
daraus noch einmal einen zusätzlichen Schub. Stets beruhte die Mobilisie-
rungskapazität der Kirchen und Religionsgemeinschaften auf dem Zusam-
menfallen religiöser mit nichtreligiösen Spannungslinien und ihrer daraus
resultierenden Fähigkeit, trotz weit vorangeschrittener funktionaler Differen-
zierung nichtreligiöse Funktionen an sich zu ziehen und eine Verbindung mit
ihnen einzugehen.97

b) Kirchlich-religiöse Demobilisierung und soziale Modernisierung in der
zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts
Wenn die soeben angestellten Überlegungen richtig sein sollten, dann müsste
der Bedeutungsrückgang des Religiösen einsetzen, sobald religiöse und
nichtreligiöse Funktionen wieder auseinandertreten. Die Frage, wodurch ein
solches Auseinandertreten zustande kommt, ist nicht einfach zu beantworten.
Es handelt sich hier um einen komplexen Vorgang. Es lässt sich jedoch
annehmen, dass religiös verantwortete Interessenvertretungen im öffentlichen
Raum in dem Maße überflüssig werden, wie diese Aufgabe von politischen
Parteien übernommen wird, dass der Bedarf an kirchlich organisierten
Solidarnetzwerken, Hilfeleistungen und Rückzugsräumen zurückgeht, wenn
sozialstaatliche Institutionen ausgebaut werden, dass Selbstverwirklichungs-
bedürfnisse zunehmend außerhalb der Kirche nach Befriedigungsmöglich-
keiten suchen, wenn Konsummöglichkeiten sich ausweiten, alternative Frei-
zeitangebote verfügbar werden und das Lebensniveau steigt, dass Anerken-
nung umso weniger in religiösen Gemeinschaften gesucht wird, je mehr eine
Gesellschaft Gleichberechtigung und soziale Chancengleichheit garantiert,
dass die Inanspruchnahme kirchlicher Sozialisationsagenturen, etwa konfes-
sioneller Schulen, sich erübrigt, wenn der soziale Aufstieg geschafft ist und so
weiter.
Tatsächlich brachen die konfessionellen Milieus in allen Staaten Westeuropas
fast zeitgleich in den 1950er und 1960er Jahren zusammen. In diese Zeit fiel

96 Chambers, Secularization and Welsh Religiosity, S. 235.
97 Dieses Erklärungsmodell lässt sich auch auf die Entwicklung des Protestantismus in

Deutschland anwenden, der aus seiner Verbindung mit dem vor allem seit der Gründung
des Kaiserreiches aufbrechenden deutschen Nationalismus Unterstützung bezog. In den
Jahren unmittelbar nach 1870 stagnierte der Rückgang der Abendmahlsziffern, wie in
Grafik 1 zu ersehen.

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 29

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


nicht nur eine außerordentliche Wohlstandsanhebung, die die Bevölkerung in
einem Maße erfasste wie nie zuvor, sondern auch der Ausbau des Sozialstaats,
die Politisierung und Demokratisierung der Gesellschaft, die Expansion von
staatlichen Bildungsinstitutionen, die Entstehung einer vielfältigen Freizeit-
und Unterhaltungsindustrie, die Massenmobilisierung der Gesellschaft durch
Auto, Eisenbahn und Flugzeug sowie die Massenmedialisierung durch das
Fernsehen. All diese Prozesse trugen zur Ausgliederung des Religiösen aus den
Bereichen von Politik und Öffentlichkeit, Freizeit und Unterhaltung, Ausbil-
dung und Erziehung, Existenzsicherung und Vorsorge bei und damit zu einem
Bedeutungsrückgang von Religion nicht nur in der Gesellschaft, sondern auch
für den Einzelnen.98 Mit der Ausdifferenzierung des Religiösen, wie sie sich seit
den sechziger Jahren des 20. Jahrhunderts vollzieht, setzten sich Prozesse fort,
die wir bereits in der Zeit des ausgehenden 18. und des beginnenden 19.
Jahrhunderts beobachten konnten: die Differenzierung von Politik und
Religion, von Religion und Bildung, von Religion und Wissenschaft, von
Religion und Öffentlichkeit, von Religion und Freizeit.99 Die abgegrenzten
Konfessionsmilieus des 19. Jahrhunderts und der ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts hatten in einem konfliktreichen Kampf um die soziale Geltung

98 Es ist empirisch nicht haltbar und soziologisch völlig unplausibel, wenn Jos� Casanova,
Public Religions in the Modern World, behauptet, dass der Prozess der funktionalen
Differenzierung vom Prozess der Marginalisierung des Religiösen abzuheben sei und
beide entkoppelt ablaufen könnten. Wenn Religion gesellschaftlich zu einem Teilbereich
neben anderen wird, dann vermindert dies das Maß an Bestätigung, die das Individuum
in seinen religiösen Einstellungen in außerreligiösen Gesellschaftsbereichen erfahren
kann. War im konfessionellen Zeitalter das ganze Leben vom Einfluss religiöser
Institutionen und Normen durchzogen, so kommen die meisten sozialen Institutionen
und Praktiken heute ohne religiöse Interpretation und Unterstützung aus. Die Folge
dieser Ausdifferenzierung des Religiösen aus den Bereichen von Politik und Öffent-
lichkeit, Recht und Wissenschaft, Ausbildung und Erziehung, Unterhaltungskultur und
Freizeit ist, dass die Relevanz der Religion natürlich auch für den Einzelnen sinkt.

99 Ob die dramatischen religiösen Wandlungsprozesse der 1960er Jahre in den Kontext
längerfristiger Veränderungen zu stellen sind oder nicht, hat auf ihre Interpretation
einen erheblichen Einfluss. Kritiker der Säkularisierungsthese wie Callum Brown oder
Peter van Rooden lehnen Langfristargumentationen kategorisch ab und betonen den
Bruch zwischen den 1950er und 1960er Jahren, siehe dazu Brown, The Death of
Christian Britain. Understanding Secularization, 1800 – 2000, London 20092 und van
Rooden, Secularization, Dechristianization and Rechristianization in the Netherlands,
in: Lehmann, Säkularisierung, Dechristianisierung, Rechristianisierung, S. 131 – 153.
Auf der entgegengesetzten Seite steht etwa Alan D. Gilbert, The Making of Post-Christian
Britain. A History of the Secularization of Modern Society, London 1980, der den
Umbruch der 1960er Jahre als Kulminationspunkt eines langen Säkularisierungspro-
zesses ansieht. Eine Zwischenposition nimmt McLeod, The Religious Crisis of the 1960s,
Oxford 2007, S. 10, ein, der zwischen „long-term preconditions for and the short-term
precipitants of the 1960s crisis“ unterscheidet.

30 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


des Christentums die Gestaltungskräfte der Moderne für eine begrenzte Zeit
und mit sozial begrenzter Reichweite zurückdrängen und in der Balance halten
können.100 Wie Nipperdey, Blaschke und andere völlig zu Recht herausstel-
len,101 ragten Religion und Kirche nicht als Relikte der Vergangenheit in diese
Zeit hinein, sondern stellten gestaltende Mächte dieser Epoche dar. Aber unter
den Bedingungen der dynamischen Moderne verlor Religion nicht nur ihre
gesamtgesellschaftliche Verbindlichkeit. Auch die resistenten Milieus gerieten
unter Anpassungsdruck und büßten ihre Notwendigkeit für die Wahrneh-
mung von politischen, sozialdiakonischen, ökonomischen oder auch nur
geselligkeitsorientierten Interessen ein.
Wie stark der Einfluss der Moderne auf die Signifikanz der Religion in der
zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts ist, zeigt ein Blick auf die Entwicklung des
Gottesglaubens seit 1945. Der Glaube an Gott ist nicht ein Seitenaspekt
individueller Religiosität, sondern einer ihrer zentralen Indikatoren, der mit
anderen Indikatoren in einem engen statistisch nachweisbaren Zusammen-
hang steht. In allen erfassten Ländern Westeuropas, die in der Zeit nach dem
Zweiten Weltkrieg beachtliche Modernisierungsprozesse durchliefen, ging der
Glaube an Gott zurück (vgl. Grafik 2). Die Entwicklung vollzog sich nicht
stetig, sondern war auch durch gegenläufige Tendenzen charakterisiert. Die
Entwicklungsrichtung für einen Zeitraum von sechzig Jahren aber ist eindeu-
tig .
Korreliert man Religiosität direkt mit einem aussagekräftigen Modernitäts-
indikator, dann zeigen sich für Westeuropa statistisch signifikante Zusam-
menhänge. Je höher das Modernisierungsniveau in einem Lande ist – hier
gemessen mit dem Bruttoinlandsprodukt pro Kopf –, desto geringer ist die
Wahrscheinlichkeit, dass die Menschen in diesem Land an Gott glauben (vgl.
Grafik 3). Dieser Zusammenhang lässt sich unter Benutzung anderer Religio-
sitäts- und Modernisierungsindikatoren auch weltweit nachweisen, also auch
für jene nichtwestlichen Länder, in denen Modernisierung und religiöser
Aufschwung angeblich parallel verlaufen (vgl. Grafik 4).
Diese Aussage muss mit zwei Einschränkungen versehen werden. Zum einen
schließt der Nachweis des negativen Zusammenhanges zwischen Moderni-
sierungs- und Religiositätsniveau nicht aus, dass auch andere Faktoren einen
Einfluss auf die Vitalität des Religiösen ausüben.102 Modernität ist nur eine

100 So auch Hugh McLeod, Secularisation in Western Europe, 1848 – 1914, Basingstoke 2000,
S. 285 – 289.

101 Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800 – 1866, S. 403; Blaschke, Das 19. Jahrhundert. Ein
Zweites Konfessionelles Zeitalter?, S. 44.

102 Diese einschränkende Bedingung beachtet zum Beispiel Jos� Casanova nicht, der es für
ein Argument gegen die Gültigkeit der Säkularisierungsthese hält, dass Religiosität und
Kirchlichkeit in Ostdeutschland niedriger ausgeprägt sind als in Westdeutschland,
obwohl Ostdeutschland nicht den Modernisierungsstand Westdeutschlands erreicht

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 31

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


Einflussgröße unter vielen. Als solche Einflussfaktoren kommen zum Beispiel
die Liberalität der staatlichen Regulierung des religiösen Feldes in Frage oder
die Prägekraft kultureller Traditionen – man spricht hier gern von Pfadab-
hängigkeit –103 oder die konfessionellen Mehrheitsverhältnisse oder die
Ressourcenausstattung der Religionsgemeinschaften oder eben auch die
gerade dargestellte Koinzidenz von religiösen mit nichtreligiösen Spannungs-
linien. Zum andern führt Modernisierung nicht in jedem Fall und nicht
zwangsläufig zu Prozessen der Säkularisierung und Entkirchlichung. Zwi-
schen beidem besteht eben kein Determinismus, sondern ein Wahrschein-
lichkeitszusammenhang. Die interessanten Ausnahmen von der Regel, die die

Grafik 2: Glaube an Gott im Zeitverlauf in ausgewählten Ländern Westeuropas 1947 – 2008,
1947, 1968, 1975 Gallup Opinion Index, 1981 – 2008 World Value Survey, Mannheimer
Eurobarometer Trend File 1970 – 1999.

hat. Vgl. ders. , Die religiöse Lage in Europa, in: Hans Joas u. Klaus Wiegandt (Hg.),
Säkularisierung und die Weltreligionen, Frankfurt 2007, S. 322 – 357, hier S. 329.

103 Samuel P. Huntington, The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, New
York 1996; Ronald Inglehart u. Wayne E. Baker, Modernization, Globalization and the
Persistence of Tradition. Empirical Evidence from 65 Societies, in: American Sociolo-
gical Review 65. 2000, S. 19 – 55; Gert Pickel, Säkularisierung, Individualisierung oder
Marktmodell? Religiosität und ihre Erklärungsfaktoren im europäischen Vergleich, in:
Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 62. 2010, S. 219 – 245.

32 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


Kritiker der Säkularisierungstheorie ausfindig machen, muss eine kritische
Rekonstruktion der Säkularisierungstheorie in der Lage sein zu erklären.
Möglicherweise könnte hier das oben entwickelte Modell der Koinzidenz von
Spannungslinien hilfreich sein, um abweichende Fälle wie die USA oder
Südkorea einer Erklärung näherzubringen. Dann müsste man das Zusam-
mengehen von Modernisierung mit religiösem Aufschwung auf die Fähigkeit
der Religionsgemeinschaften zurückführen, nichtreligiöse Funktionen zu
erfüllen, in den USA zum Beispiel integrative Funktionen für Einwanderer
wahrzunehmen oder in Südkorea arbeitsethische Motivation für Aufstiegs-
willige bereitzustellen, und dann müsste man prognostizieren, dass sich die
Relevanz der Religionsgemeinschaften abschwächt, wenn die Integration oder
der Aufstieg geschafft ist.104 Um die Geltungskraft der Säkularisierungstheorie

Grafik 3: Gottesglaube und Bruttoinlandsprodukt pro Kopf in ausgewählten Ländern
Westeuropas (1998), World Value Survey (WVS) 1998, Länderkürzel: Fra = Frankreich, Au =

Österreich, It = Italien, E = Spanien, USA = die Vereinigten Staaten, No = Norwegen, Dan =
Dänemark, Aus = Australien, Por = Portugal, Swd = Schweden, Irl = Irland, Ndl =

Niederlande, WD = Westdeutschland, GB = Großbritannien.

104 Seit den sechziger Jahren des 20. Jahrhunderts haben die Katholiken, die über
Jahrzehnte hinweg sozial ausgegrenzt und stigmatisiert waren, hinsichtlich Bildungs-
stand und sozialem Status mit dem Bevölkerungsdurchschnitt gleichgezogen. Es ist kein
Zufall, dass genau in dieser Zeit die Beteiligung am Gottesdienst, die über ein halbes
Jahrhundert konstant war, von siebzig auf fünfzig Prozent zurückfällt. Ebenso lässt sich
nach dem jahrzehntelangen Anstieg der Mitgliederzahlen in den protestantischen

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 33

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


auch auf jene Fälle auszudehnen, die ihren Aussagen scheinbar widerstreiten,
ist es also erforderlich, sie mit Zusatzannahmen wie etwa dem hier vorge-
schlagenen Theorem der Koinzidenz unterschiedlicher Spannungslinien oder
auch mit anderen Zusatzerklärungen zu versehen. Dann sind die Bedingungen
spezifizierbar, unter denen Modernisierung und religiöse Vitalisierung Hand
in Hand gehen können. Obschon Modernisierung nicht immer zu Säkulari-
sierung führt und auf das Religiositätsniveau einer Gesellschaft nicht nur
modernisierungstheoretisch modellierbare, sondern auch andere Faktoren
einwirken, wäre es voreilig – das zeigen die hier präsentierten Daten –, die
Säkularisierungstheorie einfach preiszugeben. Ihr kommt noch immer ein
beachtliches Erklärungspotential zu.

Grafik 4: Religiosität und Gesellschaftstyp (agrarisch, industriell und postindustriell),
Norris u. Inglehart, Sacred and Secular, S. 58 (World Value Survey, pooled 1981 – 2001).

Kirchen in Südkorea seit den neunziger Jahren ein Stillstand des Kirchenwachstums
beobachten. Die protestantischen Kirchen dienten als Aufstiegsvehikel. Jetzt, wo das
Lebensniveau des Westens erreicht ist, gehen die Zuwachsraten zurück oder kehren sich
sogar um, am stärksten übrigens bei den koreanischen Studenten.

34 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


4. Die Definition von Religion
Ändert sich das hier gezeichnete Bild dramatisch, wenn den Analysen nicht ein
enger, sondern ein weiter Religionsbegriff zugrunde gelegt wird,105 und nicht
vor allem konventionelle Formen der Religiosität wie Gottesglauben, Kirch-
gang oder Gebet, sondern außerkirchliche Formen der Religiosität und
Spiritualität, die sich angeblich breiter Akzeptanz erfreuen, einbezogen
werden? Angesichts der Häufigkeit und Massivität dieses Einwandes über-
rascht auch hier der empirische Befund. Die Zahl derjenigen, die außerkirch-
liche Formen der Religiosität bejahen und praktizieren, bleibt selbst in den
hoch entwickelten Ländern Westeuropas relativ gering. Dies zeigt ein Blick auf
die Akzeptanz derartiger Religiositätsformen in Westdeutschland, wo das Feld
synkretistischer und alternativer Religiosität umfassend abgefragt wurde (vgl.
Tabelle 5).

Obwohl in den letzten dreißig oder vierzig Jahren ein klarer Trend zur
zunehmenden Bejahung nichtkirchlicher Religiositätsformen und zur indivi-
duell verantworteten Patchwork-Religiosität auszumachen ist, sollte man den
Prozess der religiösen Individualisierung nicht überschätzen. Formen der

105 Zur Diskussion der Definition von Religion vergleiche Daniel Dubuisson, The Western
Construction of Religion. Myths, Knowledge, and Ideology, Baltimore 2003; Detlef
Pollack, Säkularisierung. Ein moderner Mythos? Studien zum religiösen Wandel in
Deutschland, Tübingen 2003, S. 28 – 55; Martin Riesebrodt, Cultus und Heilsverspre-
chen. Eine Theorie der Religionen, München 2007.

Tabelle 5: Erfahrung mit außerkirchlicher Religiosität in Westdeutschland 2002, Quelle:
Allbus 2002.

Halte von

Unbekannt Erfahrung
gemacht

Viel Etwas Gar nichts

New Age 61,1 2,8 1,9 11,5 20,8
Anthroposophie, Theosophie 61,0 6,0 4,9 16,8 14,2
Zen-Meditation, Weisheiten 41,7 5,6 11,5 24,8 16,4
Reinkarnation 33,1 2,0 4,7 19,6 37,3
Edelsteinmedizin, Bachblüten 28,5 13,5 8,9 30,1 29,6
Mystik 24,8 4,1 4,0 26,3 41,4
Magie, Spiritismus, Okkultismus 12,4 5,5 2,4 15,4 67,2
Wunderheiler, Geistheiler 10,3 6,5 4,1 19,9 63,5
Pendeln, Wünschelruten 10,2 21,0 9,2 30,7 47,8
Tarot-Karten, Wahrsagen 9,0 17,0 3,7 18,3 67,0
Astrologie, Horoskope 3,2 29,1 8,2 39,5 47,2

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 35

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


außerkirchlichen Religiosität stehen nicht in einem klaren Alternativverhält-
nis zu traditionalen Religiositätsformen wie Gottesglaube, Kirchgang oder
Kirchenmitgliedschaft, so dass die oft aufgestellte Behauptung, die Bedeutung
individuell gelebter Spiritualität steige in dem Maße, wie die Akzeptanz
traditioneller Kirchlichkeit abnehme, zurückgewiesen werden muss.106 Viel-
mehr ist der Zuwachs an außerinstitutionellen, hochindividualistischen,
synkretistischen Religiositätsformen nicht in der Lage, die Verluste der
traditionellen Kirchlichkeit zu kompensieren. Nach wie vor stellt die konven-
tionelle kirchendistanzierte Christlichkeit das dominante Muster der westeu-
ropäischen Religiosität dar. In Deutschland zum Beispiel handelt es sich nur
um eine Minderheit, die aus unterschiedlichen religiösen Traditionen ein
eigenes Religionskonzept zusammenbastelt.107

Gleichwohl ist es richtig, dass es – und zwar nicht erst seit den 1990er, sondern
bereits seit den 1970er Jahren – zu einer leichten Erhöhung nichtkirchlicher
Religiositätsformen gekommen ist. Das Interesse an Esoterik, Spiritualität,
New Age und religiös aufgeladener Heiltherapie erhöhte sich, und gegenläufig
dazu vollzog sich auch der Ausbau evangelikaler Strukturen. Wie gesagt, es
handelt sich dabei um Minderheitsphänomene, die sich angesichts der
Bedeutungsverluste der großen Kirchen marginal ausnehmen. Wahrscheinlich
trugen der Einbruch der wirtschaftlichen Dynamik und die damit verbundene
Abdunklung der Fortschrittsperspektive seit den 1970er Jahren nicht uner-
heblich zu dieser Offenheit gegenüber nichtkonventionellen Religiositätsfor-
men bei. Gewiss, der Prozess der Säkularisierung verläuft nicht einlinig und ist
auch nicht unumkehrbar. Aber wenn es zu gegenläufigen Entwicklungen
kommt, dann können diese auch etwas mit dem „stockenden Motor“ der
Modernisierung zu tun haben und bestätigen insofern eher die Säkularisie-
rungsthese, als dass sie ihr widersprechen.

5. Religion als dynamische Ressource
So differenziert wie das Verhältnis zwischen Religion und Moderne ist auch die
dynamische Potenz religiöser Sinnformen einzuschätzen. Die Behauptung,
dass die Säkularisierungstheorie Religion zu wenig als gesellschaftsverän-
dernden Faktor wahrnimmt und zu stark in Abhängigkeit von gesellschaft-
lichen Wandlungsprozessen wie Industrialisierung, Bildungsexpansion oder
Sozialstaatsausbau sieht, ist unter allen vorgebrachten Einwänden der über-
zeugendste. Wie die Analysen zur Rolle religiöser Gemeinschaften und Milieus
im 19. Jahrhundert gezeigt haben, besitzt Religion sehr wohl eine beachtliche
Mobilisierungsfähigkeit. Sie kann Prozesse der institutionellen Strukturie-
rung, der Weltbildgenerierung, der politischen Aktivierung und der Demo-

106 Vgl. Detlef Pollack, Rückkehr des Religiösen? Studien zum religiösen Wandel in
Deutschland und Europa II, Tübingen 2009, S. 146 f.

107 Ebd., S. 173.

36 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


kratisierung ebenso befördern wie Prozesse des Bildungserwerbs, des sozialen
Aufstiegs und der Individualisierung und vermag damit auf die Modernisie-
rung der Gesellschaft einen selbständigen Einfluss auszuüben. Allerdings
muss beachtet werden, dass ihre Mobilisierungsfähigkeit auch an Grenzen
geraten kann und dass sie ihr dynamisches Potential, wie gezeigt, nur unter
günstigen sozialen Bedingungen zu entfalten vermag. Unter den Bedingungen
der Moderne ist die Religion nicht einfach der Herr über ihr Schicksal, sondern
abhängig von kontextualen Dynamiken.
Dies kann schon ein Blick auf die Fruchtlosigkeit der organisatorischen
Anstrengungen zum Beispiel der evangelischen Kirche in Deutschland seit den
1960er Jahren lehren. Trotz einschneidender Strukturreformen, trotz über-
proportionaler Erhöhung des Personalbestandes, trotz Professionalisierung
des Pfarrerberufes und Supervision der pfarramtlichen Tätigkeit, trotz
Zurücknahme des dogmatischen und autoritären Kontrollanspruchs und
Relativierung des religiösen Wahrheitsanspruches, trotz dialogische Öffnung
für die Bedürfnisse der Menschen und Individualisierung der Glaubens- und
Ritualpraxis ist es der evangelischen Kirche in den letzten Jahrzehnten nicht
gelungen, den Abwärtstrend in der Entwicklung ihres Mitgliederbestands und
der Engagementsbereitschaft ihrer Mitglieder umzukehren. Auch die Katho-
lische Kirche unternahm beachtliche Anstrengungen, um dem Entkirchli-
chungstrend entgegenzuwirken. Sie öffnete sich mit dem II. Vatikanum zur
Gesellschaft, erkannte andere Religionsgemeinschaften an, bekannte sich zur
Religionsfreiheit und damit zu einem zentralen Prinzip der Moderne,
verringerte das Gefälle in der kirchlichen Hierarchie, führte die Landessprache
in die Liturgie ein, kompensierte den Priestermangel durch Aufstockung der
Pastoralreferenten. Dennoch führte auch das nicht zu einem Stopp in der
rückläufigen Mitgliedschaftsentwicklung und in dem dramatischen Schwund
der Gottesdienstbesucher. Im Gegenteil. In gewissen Hinsichten scheinen die
Kirchen in Deutschland kaum noch einen Einfluss auf ihre eigene Entwicklung
nehmen zu können und äußeren Faktoren ausgesetzt zu sein, denen sie wenig
entgegenzusetzen haben. So verläuft die Rate der Austritte aus der evange-
lischen und der katholischen Kirche seit Jahrzehnten vollkommen parallel,
unabhängig davon, was die Kirchen tun oder lassen, wohl aber in starker
Abhängigkeit von ökonomischen Konjunkturen, politischen Ereignissen,
rechtlichen Veränderungen und gesamtgesellschaftlichen Wandlungsprozes-
sen.
Natürlich besitzt Religion ein dynamisches Potential, aber es muss auch in
Betracht gezogen werden, dass sie dieses Potential nicht unter allen Bedin-
gungen in gleicher Weise zu entfalten vermag. Die einseitige Betrachtung der
Religion ausschließlich als abhängige Variable, als Explanandum, wie sie
typisch war für die klassische Säkularisierungstheorie, sollte nicht in ihre
ebenso einseitige Wahrnehmung ausschließlich als soziale Gestaltungskraft
überführt werden. Auch hier kommt es darauf an, an die Stelle eines
Umkehrdenkens ein Denken in graduellen Unterschieden zu setzen und

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 37

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


danach zu fragen, was jeweils überwiegt: ihre Abhängigkeit oder ihre
Unabhängigkeit.

6. Tradition und Moderne
Bezüglich der Kritik an der Behauptung eines scharfen Bruches zwischen der
Bedeutung des Religiösen in vormodernen und in modernen Gesellschaften
und der daraus folgenden Annahme einer religiösen Einheitskultur in der
Vormoderne ist zunächst zuzugeben, dass der Ruf nach differenzierender
Betrachtung völlig berechtigt ist.108 Gleichwohl lässt sich kaum bestreiten, dass
die soziale Signifikanz der Religion in der Welt des 16. oder 17. Jahrhunderts
mit der von heute nicht vergleichbar ist. Damals war Religion in alle
gesellschaftlichen Bereiche eingelassen, diente zur Legitimation politischer
Herrschaft, gab immer wieder Anlass für den Ausbruch von Kriegen, stellte das
Fundament aller menschlichen Erkenntnis dar und bestimmte die Grundsätze
der Rechtsprechung. Charles Taylor hat in seiner eindrucksvollen Studie „A
Secular Age“ aufgezeigt,109 wie das Bemühen um die spirituelle Durchdringung
und Formung der gesamten Gesellschaft bereits im 11. Jahrhundert mit den
Hildebrandschen Reformen und der Erneuerungsbewegung der entstehenden
Mönchsorden einsetzte, wie sich die Kirche seit dieser Zeit bemühte, die Kluft
zwischen der anspruchsvollen Religiosität ihrer Kleriker und der magisch
geprägten Volksfrömmigkeit der Massen zu schließen und die breite Bevöl-
kerung auf die hohen Standards eines theologisch und ethisch durchgeformten
Christentums zu verpflichten. Mit dem Laterankonzil von 1215 wurde die
Beichtpflicht eingeführt. Während des gesamten Mittelalters ergingen immer
wieder Mahnungen, sonntags in die Messe zu gehen und sie nicht vorzeitig zu
verlassen. Für das 15. Jahrhundert nimmt die neuere Forschung eine tief
verankerte, christlich geprägte Volksfrömmigkeit an. Soweit Statistiken
vorliegen, betraf das Versäumnis der Osterpflicht nur eine „sehr geringe
Minderheit“.110 Es ist wahr, die theologische Ausbildung des Klerus war
mangelhaft. Es gab kaum Universitäten in Europa, und die Ausbildung zum
gelehrten Theologen war teuer. Vor der Reformation hatten höchstens vierzig

108 Die Behauptung, alles sei pluraler, differenzierter, heterogener als angenommen, ist
freilich immer richtig. Man kann aus dieser Einsicht eine Art Pluralismus-Agenda
machen und Hinweise auf Homogenisierungstendenzen als master narrative deklas-
sieren. So etwa Kippenberg, Europäische Religionsgeschichte, S. 45 – 71, hier S. 59; ders.
u. a. (Hg.), Europäische Religionsgeschichte. Ein mehrfacher Pluralismus, Göttingen
2009 und Burkhard Gladigow, Europäische Religionsgeschichte, in: Hans G. Kippenberg
u. Brigitte Luchesi (Hg.), Lokale Religionsgeschichte, Marburg 1995, S. 21 – 42.

109 Taylor, Ein säkulares Zeitalter, S. 414 f.
110 Vincent Tabbagh, La pratique sacramentelle des fid�les, d’apr�s les documents

�piscopaux de la France du nord, XIIIe-XVe si�cles, in: Revue Mabillon 12. 2001,
S. 159 – 204, hier S. 194 f.

38 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


Prozent der Priester eine Universität von innen gesehen.111 Aber man sollte den
Glaubenseifer der Massen nicht unterschätzen. Sie wollten ihre Verstorbenen
kirchlich bestatten lassen, sorgten sich um ihr Seelenheil und pflegten eine
intensive Ritualfrömmigkeit.112 Spätestens in der Mitte des 17. Jahrhunderts
war die kirchliche Sozialdisziplinierung weithin durchgesetzt,113 wenn auch
natürlich nicht in allen gesellschaftlichen Bereichen und allen Regionen in
gleichem Maße.114

Eine solche religiöse Durchdringung des gesamten öffentlichen und privaten
Lebens findet in der Gegenwart kein Pendant. Den Bruch zwischen der
Bedeutung des Religiösen in der Vormoderne und der Moderne zu leugnen,
läuft darauf hinaus, dem Überraschungscharakter einer Aussage einen
höheren Wert beizumessen als der Wahrscheinlichkeit ihrer Adäquanz.

7. Mechanismen des Wandels
Was schließlich die beklagte Unfähigkeit der Säkularisierungstheorie angeht,
Mechanismen des Wandels anzugeben, so handelt es sich hierbei tatsächlich
um eine Schwachstelle der Säkularisierungstheorie. Insbesondere die theore-
tischen Ansätze der 1950er und 1960er Jahre argumentierten lediglich auf der
makrosoziologischen Ebene, ohne die Frage aufzuwerfen, wie die ausgemach-
ten Faktoren der Säkularisierung von der Urbanisierung über die Industria-
lisierung bis hin zur Bürokratisierung das Denken und Handeln der Indivi-
duen beeinflussen. Inzwischen gibt es jedoch eine Vielzahl von Angeboten zur
Behebung dieses Defizits. Schon das klassische Theorem der funktionalen
Differenzierung lässt diese Frage nicht unbearbeitet, denn wenn sich Religion
von den Bereichen Politik, Wissenschaft, Erziehung, Recht, Ökonomie und
Kunst zunehmend differenziert und auf die einzelnen Gesellschaftsbereiche
nicht mehr in der Weise wie in vormodernen Gesellschaften einen legitimie-
renden, integrierenden, motivierenden oder auch kritischen Einfluss geltend
machen kann, dann wirkt dieser Differenzierungsprozess auf der makroso-
ziologischen Ebene auch auf die Akzeptanz des Religiösen auf der Mikroebene
ein. Wird Religion zu einem Bereich neben anderen, dann erfährt das
Individuum, wenn es sich in nichtreligiösen Bereichen bewegt, keine Unter-
stützung mehr. Wenn Religion heute weniger in den Gesamtzusammenhang
des gesellschaftlichen und politischen Lebens integriert ist als früher, sinkt
folglich das Niveau der individuellen Religiosität.

111 Heinrich Richard Schmidt, Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert, München 1992,
S. 41.

112 Arnold Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, Darmstadt 20002.
113 R. Po-Chia Hsia, Social Discipline in the Reformation. Central Europe, 1550 – 1750,

London 1989, S. 41 – 43.
114 Vgl. Greyerz, Religion und Kultur. Europa 1500 – 1800; Fätkenheuer, Lebenswelt und

Religion.

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 39

http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de


Doch nicht nur der Verlust der politischen, sozialen, moralischen und
rechtliche Zentralstellung übt einen Einfluss auf das rückläufige Religiositäts-
niveau aus. Es wird auch dadurch beeinflusst, dass aufgrund der Differenzie-
rung der einzelnen Systeme der Gesellschaft der Einzelne in den unterschied-
lichen Lebensbereichen nach unterschiedlichen Gesichtspunkten handeln
muss und die einheitliche Ausrichtung der Lebensführung an religiösen
Maßstäben in modernen Gesellschaften immer unwahrscheinlicher wird.
Auch diese „Compartmentalization“ des individuellen Handelns und Erlebens
hat einen die Bedeutung des Religiösen abschwächenden Effekt.115

Neben den Folgen der funktionalen Differenzierung ist auch auf die mit der
Erhöhung des Wohlstandsniveaus zunehmende Vervielfältigung des Freizeit-
angebots in der Unterhaltungsindustrie und Medienwelt hinzuweisen, das sich
zu den religiösen und kirchlichen Beteiligungsformen alternativ verhält. Je
höher die Zahl der säkularen Alternativen zu den religiösen Angeboten, desto
unwahrscheinlicher wird es, dass Menschen sich in den Kirchen wieder
finden.116

Außerdem mag auch die für moderne Gesellschaften charakteristische
Steigerung des gesellschaftlichen Auflöse- und Relationierungsvermögens
einen Einfluss auf die Akzeptanz religiöser Vorstellungen und Praktiken
auszuüben.117 Die Erweiterung der sozialen Erfassungskapazitäten hat für
Religion und Kirche vor allem die Konsequenz, dass die für religiöse
Sinnformen so charakteristische Gleichzeitigkeit von Immanenz und Tran-
szendenz, Bestimmtheit und Unbestimmtheit, Anschaulichkeit und Unzu-
gänglichkeit immer weniger gewährleistet werden kann. Religiöse Vorstellun-
gen und Überzeugungen, denen vielfach die Funktion der Kontingenzbewäl-
tigung zugeschrieben wird, werden aufgrund der beachtlichen Horizonter-
weiterung moderner Gesellschaften entweder mehr und mehr selbst kontin-
gent oder zunehmend vage, abstrakt und unkonkret. Die dadurch ausgelöste
Tendenz zur Verflüssigung religiöser Sinnformen lässt sich am Wandel der
dominanten Gottesvorstellungen gut illustrieren, die immer stärker ihre
personale Struktur verlieren und stattdessen einen unpersönlich-diffusen
Charakter annehmen.118

115 Dobbelaere, Secularization, S. 169 – 172.
116 Vgl. Stolz, Secularization Theory and Rational Choice Theory ; Hirschle, From Religions

to Consumption-Related Routine Activities.
117 Luhmann, Funktion der Religion, S. 232 u. S. 248.
118 Vgl. Bruce, Religion in the Modern World, S. 33; Callum G. Brown, Religion and Society

in Twentieth Century Britain, Harlow 2006, S. 28; David Voas, The Rise and Fall of Fuzzy
Fidelity in Europe, in: European Sociological Review 25. 2008, S. 1 – 14, hier S. 2.

40 Detlef Pollack

http://www.v-r.de/de


IV. Fazit

Die Prüfung der Argumente für und wider die Säkularisierungstheorie hat
ergeben, dass diese trotz ihres weithin zelebrierten Abgesangs noch immer
erstaunlich lebendig ist. Die Säkularisierungstheorie muss in gewissen
Hinsichten – zum Beispiel was die Behandlung der Religion als ausschließlich
abhängige Variable angeht – korrigiert werden. Es ist erforderlich, sie in
bestimmten Aspekten zu ergänzen und mit Zusatzannahmen zu versehen wie
etwa der von der Koinzidenz religiöser und nichtreligiöser Konfliktlinien zur
Erklärung abweichender Fälle. Vor allem aber ist es notwendig, sie in
mancherlei Hinsicht, zum Beispiel im Hinblick auf die Verankerung ihrer
makrosoziologischen Aussagen in der handlungstheoretischen Mikroebene,
weiterzuentwickeln. Nur wenn es gelingt, in der Analyse makro- und
mikrosoziologische Ebene miteinander zu verzahnen, kann die Säkularisie-
rungsthese von der Deskription in einen explanatorischen Ansatz überführt
werden. Insgesamt aber vermag die Säkularisierungstheorie offenbar nach wie
vor ein beachtliches Erklärungspotential zu mobilisieren.
Sofern diesem Urteil eine gewisse Berechtigung zukommen sollte, stellt sich
die Frage, warum sie dennoch so viele Sozialwissenschaftler und Historiker
aufgeben wollen oder gar bereits für überwunden halten. Wahrscheinlich ist es
– dies wäre ein erstes Motiv – in hohem Maße verlockend, sich von
konventionellen Annahmen abzusetzen und für die eigenen Analysen Origi-
nalität zu beanspruchen. Bei der Säkularisierungstheorie handelt es sich um
einen hoch gerüsteten, mit dem Rang der Klassik ausgestatteten Gegner,
dessen Erledigung Beachtung und Reputationsgewinn verspricht. Möglicher-
weise hat die Ablehnung der Säkularisierungstheorie auch etwas mit der seit
dem cultural turn aufkommenden Skepsis gegenüber kausalanalytischen
Erklärungsansätzen zu tun und der daraus resultierenden Bevorzugung von
qualitativen Interpretationen, mikrohistorischen Beschreibungen und asso-
ziationsreichen Impressionen, die man für wirklichkeitshaltiger, für genauer,
tiefer und komplexer hält. Schließlich könnte die Abkehr von der Säkulari-
sierungstheorie aber auch mit dem weit verbreiteten Gefühl der abgeklärten
Überlegenheit gegenüber allen aufklärerischen Fortschrittserzählungen zu-
sammenhängen, zu denen man diese Theorie zählt. Die Säkularisierungs-
theorie passt einfach nicht in den zur Selbstrelativierung neigenden postmo-
dernistischen Zeitgeist, der sich von jedem naiven Aufklärungsoptimismus
verabschiedet hat. Dann wäre die Abwehr der Säkularisierungstheorie in nicht
unerheblichem Maße selbst der Reflex eines grand narratives, das über seinen
ideologischen Charakter nur noch nicht aufgeklärt ist.

Prof. Dr. Detlef Pollack, Georg-August-Universität Göttingen,
Lichtenberg-Kolleg, Geismar Landstraße 11, 37803 Göttingen
E-Mail: pollack@uni-muenster.de

Gültigkeit der Säkularisierungstheorie 41

mailto:pollack@uni-muenster.de?subject=Vandenhoeck%20-%20Article:%20Pollack%20(ID%20=%2025956)
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de
http://www.v-r.de/de



