Kapitel 5

Der religiose Umbruch im ausgehenden 18. Jahrhundert

1. Einleitung

Den Ausgangspunkt fiir die hier anzustellenden Uberlegungen bildet die Be-
obachtung eines umfassenden Riickgangs der kirchlichen Integrationsfahig-
keit und Glaubensbindung in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts. Fiir den
Katholizismus im Frankreich des 18. Jahrhunderts stellte Michel Vovelle
(1973) in seinen seriellen Untersuchungen von Testamenten in den Jahren
zwischen 1750 und 1780 einen Umbruch der Mentalititen fest. In den Jahren
nach 1750/1760 verringerte sich der Anteil der gestifteten Messen, der soge-
nannten Seelenmessen, die nach dem Ableben des Verstorbenen zur Verkiir-
zung seines Aufenthaltes im Fegefeuer gegen Entgelt gelesen wurden, vor
allem — bei beachtlichen regionalen Differenzen — in grofien Stiddten sowie
bei Hohergebildeten, bei Minnern, bei Kaufleuten, Richtern und Beamten
(Vovelle 1973: 140ff.). Wihrend vor 1750 in den von ihm untersuchten Tes-
tamenten die Anrufung der Heiligen und Marias im Zentrum stand, dominier-
te in den Jahren danach die Bezugnahme auf Gott und Christus. Den Untersu-
chungen Rudolf Schlogls zufolge, der nach dem Vorbild der Annales-Schule
den Anteil der Testamente mit Messstiftungen in katholischen Stddten
Deutschlands (Koln, Aachen, Miinster) analysiert hat, trat die Frommigkeit
des katholischen Biirgertums auch in Deutschland nach 1730 in ein ,,Stadium
langsamer, aber kontinuierlicher Auszehrung®, das bereits 1780 weit fortge-
schritten war (Schlogl 1993: 108; 1995).

Tendenzen zuriickgehender kirchlicher Integrationskraft lassen sich aber
auch im Protestantismus konstatieren. Lucian Holscher (2005) hat in seinen
Untersuchungen zum Wandel der Kirchenbindung fiir das 18. Jahrhundert
eine Abschwichung der Abendmahlsbeteiligung unter den Protestanten in
Deutschland nachgewiesen. Um 1700 war der Kirchen- und Abendmahlsbe-
such in den meisten deutschen Regionen sowohl auf dem Land als auch in
den groBeren Stadten noch weitgehend intakt. In dieser Zeit bewegte sich der
sogenannte Abendmahlsquotient — das heif3t, der Anteil der Abendmahlsbesu-
che pro Jahr an der Zahl der Einwohner — innerhalb der evangelischen Bevol-
kerung in Sachsen und Schlesien bei 200 bis 300 Prozent. Rechnet man die in
der Einwohnerzahl enthaltene religionsunmiindige Jugend heraus, so wird
man annehmen konnen, dass die erwachsene Bevolkerung in dieser Zeit



146 5. Kapitel: Der religiése Umbruch im ausgehenden 18. Jahrhundert

durchschnittlich noch etwa drei bis vier Mal im Jahr zum Abendmahl ging,
wie es die lutherischen Kirchenordnungen vorschrieben. In den Vorstddten
von Breslau sank diese Zahl auf 135 Prozent im Jahre 1750 und auf 31 Pro-
zent im Jahre 1800, in der Dresdener Innenstadt auf 100 Prozent, in der In-
nenstadt von Berlin auf 40 Prozent und im reichen Hannover gar auf 16 Pro-
zent. Die Zahlen weisen ein klares Nord/Siid-Gefille auf. Auf dem Lande
setzte der Riickgang der Abendmahlsbeteiligung etwas spiter ein, meist erst
nach dem Siebenjdhrigen Krieg, und erreichte nicht denselben Umfang wie in
den Stiddten, wohl aber ebenfalls signifikante Ausmale.

Im Katholizismus sind in demselben Zeitraum sowohl fiir Frankreich als
auch fiir Deutschland riickldufige Zahlen von Berufungen zum Geistlichen,
von Neuaufnahmen in Priesterseminare und Kloster sowie von Erstkommuni-
onen belegt (Nipperdey 1983: 403; McLeod 2003: 7; Ziemann 2009: 46).

Verbunden war die Abschwichung der kirchlichen Bindungen, wie sie in
den aufgefiihrten Indikatoren zum Ausdruck kommt, mit Umbauten in der
dominanten religiosen Semantik. Im 18. Jahrhundert lassen sich Tendenzen
der Subjektivierung, der Privatisierung, der Immanentisierung und Entkon-
kretisierung des Religiosen ausmachen, die auf eine Relativierung der Objek-
tivitdt der christlichen Glaubensgehalte hinausliefen und die Distanz zur In-
stitution Kirche beforderten. Dabei manifestierten sich die Subjektivierungs-
tendenzen in der Herausbildung pietistischer Konventikel, die auf das indivi-
duelle Glaubenserlebnis, die personliche Gottesbeziehung und die tédgliche
intensive Selbsterforschung ebenso viel Wert legten wie auf einen subjektiv
verantworteten sittlichen Lebenswandel, gleichfalls aber auch im Methodis-
mus, in der Herrnhuter Frommigkeit oder auch im Jansenismus. Diese protes-
tantischen und katholischen Erneuerungsbewegungen stimmten in ihrer Kritik
an der verweltlichten, mit der politischen Herrschaft verflochtenen Kirche
sowie in ihrer Betonung des individuellen Glaubenslebens weitgehend iiber-
ein. In kritischer Wendung gegen eine als verduflerlicht und erstarrt wahrge-
nommene Kirche strebten sie die subjektive Verinnerlichung des christlichen
Glaubens an. Einen spiten Ausdruck fand diese Subjektivierung des Religio-
sen noch in der Theologie Schleiermachers, der Religion im Gefiihl des Men-
schen verankerte und kategorial von Moral und Wissen unterschied. Auch in
der religios-pathetischen Dichtung und in der entsprechenden Dichtungstheo-
rie der Zeit — beispielsweise in der pietistisch geprigten ersten Hallischen
Dichterschule oder bei den Schweizer Theoretikern Johann Jakob Bodmer
und Johann Jakob Breitinger — wird die Steigerung des Gefiihls und die sub-
jektive Komponente in der heilig-erhabenen Poesie proklamiert. Ausdruck
dieser Haltung und klassisches Zeugnis ist Friedrich Gottlieb Klopstocks
Messias, der das Weltendrama Jesu Christi in einer neuartigen erhaben-
gefithlsschwangeren Sprache schildert. Bilden in Klopstocks Poesie noch die
Worte und Taten des Erlosers den Gegenstand des Epos, so wird in der
Klopstock-Reminiszenz in Goethes Werther der religiose Anlass bedeutungs-



1. Einleitung 147

los und nur noch die Hoheit des Gefiihls besungen. Wenn es im Faust schlief3-
lich heif3t ,,Nenn‘ s Gliick! Herz! Liebe! Gott! Ich habe keinen Namen dafiir!
Gefiihl ist alles; Name ist Schall und Rauch®, dann bekommen wir eine Ah-
nung davon, welche gegenstandsauflosende Wirkung von der Subjektivierung
des Religiosen ausgehen kann.

Mit der Subjektivierung der religiosen Semantik verkniipften sich Tenden-
zen zur Privatisierung und Intimisierung der christlichen Glaubenspraxis.
Privatkommunionen kamen in Mode. Beerdigungsfeiern fanden im Kreis der
Verwandten und Freunde statt, aber nicht mehr unter Anteilnahme der kom-
munalen Offentlichkeit. Kleine pietistische Kreise trafen sich zu Andacht und
Gebet. Dem Wandel der christlichen Uberzeugungsgehalte entsprachen Ver-
dnderungen in der religiosen Praxis.

Auch setzten sich Tendenzen zur Verdiesseitigung religioser Gehalte in
dieser Zeit immer mehr durch. Glaubenslehren wurden rationalisiert, unver-
standliche Passagen und umstdndliche Formulierungen aus der Liturgie ent-
fernt. Das klassische Ideal der Verstindlichkeit, Einfachheit und Schonheit
fand auch auf die Feier des Gottesdienstes Anwendung. Jesus galt der aufkla-
rerischen Theologie nicht mehr in erster Linie als Retter und Erl6ser, sondern
als Erzieher und Sittenlehrer. An das Predigtamt wurde die Frage nach seiner
sozialen Niitzlichkeit gestellt. Gebetszeiten, Wallfahrten, Prozessionen, Feier-
tage nahmen nicht wenige aufklidrerische Reformer als verlorene Arbeitszeit
wahr (Schlogl 2013: 95). Immer wieder ging die Staatsmacht gegen Orden
vor, sofern sich die Monche und Nonnen nicht karitativ oder erzieherisch
betitigten. In der Zeit der Josephinischen Reformen erging sogar ein Erlass
zur Aufhebung von Klostern und Bruderschaften mit rein kontemplativer
Ausrichtung. Zudem brachen seit Mitte des 18. Jahrhunderts Generatoren der
religiosen Sinnbildung wie Erbsiinde, Hollenstrafen oder Teufel zunehmend
weg, da sie alltagsweltlich wie theologisch an Plausibilitdt verloren hatten
(Schlogl 2013: 16). Dagegen wurden religiose Tiatigkeiten aufgewertet, die
wie Seelsorge, Unterricht oder Sozialfiirsorge einen unmittelbaren diesseiti-
gen Zweck erfiillten. Die Bewertung religioser Gebrduche und Traditionen
nach dem Grad ihres 6konomischen, politischen und moralischen Nutzens,
die Devaluation von Gebet und Kontemplation, die Ersetzung von Erlosungs-
lehren durch moralische Gebote illustrieren auf anschauliche Weise die Um-
orientierung von der Erlangung jenseitiger Giiter auf die Erhohung des irdi-
schen Nutzens. Im Vordringen sogenannter ,.stiller* Beerdigungen ohne Bei-
sein des Pfarrers und geistlichen Segen driickt sich diese Abwendung von der
Konzentration auf die jenseitige Welt ebenfalls aus.

Doch ist es wirklich tiberzeugend, die Abschwéchung jenseitiger Orientie-
rungen als eine Verlustgeschichte christlicher Bindungen zu interpretieren
oder stellt sie nicht vielmehr nur ,,einen Formenwandel in den sozialen Kon-
figurationen, die den Bezug auf Transzendenz trugen, dar, bedeutet sie also
nicht lediglich die Aushohlung einer barocken Variante des Christentums,



148 5. Kapitel: Der religiése Umbruch im ausgehenden 18. Jahrhundert

nicht aber eine Dechristianisierung (Holscher 1995: 270-273; Kselman 2003;
Ziemann 2009: 47, 50)? Die Deutung von quantitativen Prozessen als qualita-
tive Formveridnderungen erfreut sich in der historischen und sozialwissen-
schaftlichen Religionsforschung seit einiger Zeit einer auffélligen Beliebtheit.
Die religiosen Abbruchsprozesse in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts
als bloBen Formenwandel zu interpretieren, diirfte die Radikalitdt der Umbrii-
che indes unterschétzen.

Wenn sich der Schwerpunkt der Konzentration vom Jenseits auf das Dies-
seits verschiebt und religiose Bestinde mehr und mehr auf ihre Tauglichkeit
fiir die Verfolgung irdischer Ziele gepriift werden, handelt es sich nicht ein-
fach nur um das Abstreifen iiberlebter Transzendenzvorstellungen und ihre
Umformung in zeitgemédBe Glaubensformen, sondern um einen Mentalitéts-
wandel grundsitzlicher Natur. Eine Verschiebung im Verhiltnis von Imma-
nenz und Transzendenz beriihrt die zentrale Unterscheidung, die allen religio-
sen Kommunikationen zugrunde liegt. Schrumpft die Relevanz der Transzen-
denz im religiosen Diskurs, schwicht sich daher mit hoher Wahrscheinlich-
keit auch die gesellschaftliche und individuelle Bedeutung von Religion ab.
Fiir diese Annahme spricht, dass die Umbauten in der religiosen Semantik mit
gravierenden Verdnderungen in der religiosen Praxis einhergingen. Es liefen
im 18. Jahrhundert, besonders in seiner zweiten Hilfte, nicht nur Prozesse der
religiosen Subjektivierung, Entkonkretisierung und Verdiesseitigung ab,
sondern auch Prozesse der religiosen Aktivititszuriicknahme und des zuneh-
menden religiosen Disengagements.

Hinzu kommt die ldnderspezifisch unterschiedlich ausgepréigte Religions-
und Kirchenkritik, deren Wirkungen man zwar nicht iiberschitzen, aber auch
nicht unterschitzen sollte. Selbstverstindlich fasste diese Kritik nur bei den
biirgerlichen und adligen Eliten FuB. In den dérflichen Gemeinschaften' hing
man nach wie vor halb magischen, halb christlichen Praktiken an, mit deren
Hilfe man auf das Wirken der undurchschaubaren Naturkrifte Einfluss zu
nehmen versuchte, sei es um die Ernte zu sichern oder Schaden von Mensch
und Tier abzuhalten (Stollberg-Rilinger 2006: 104). Die religiosen Erneue-
rungsbewegungen wurden jedoch von denselben sozialen Gruppen getragen,
aus denen auch die religions- und kirchenkritischen Aufkldarer stammten: vom
Kaufmanns-, Handels- und Bildungsbiirgertum sowie vom mittleren Land-
und Amtsadel (Holscher 1990: 603). Auch wenn die Spannungen zwischen
den Frommen im Lande und den Philosophen, den Pietisten und den Aufkli-
rern im Hinblick auf ihr Menschen- und Weltbild sowie auf ihr Religionsver-
standnis erheblich waren und sie die Erlosungsbediirftigkeit des Menschen
und die Verniinftigkeit des Glaubens unterschiedlich einschitzten, hatten

! Die Aufgeschlossenheit fiir religiése Fragen war im 18. Jahrhundert trotz der aufklire-
rischen Religions- und Kirchenkritik teilweise auch in den Stddten hoch. Fiir den Fall
Leipzig vgl. OTTO 2015.



2. Fragestellung 149

beide doch den gleichen sozialen Ndhrboden und entstammten beide den
gebildeten Eliten (Stollberg-Rilinger 2006: 112). Es diirfte daher nicht unbe-
rechtigt sein, zwischen den Tendenzen zur religiosen Subjektivierung und
Verdiesseitigung und den Impulsen der Religions- und Kirchenkritik einen
engen sozialen und geistigen Zusammenhang anzunehmen. Und tatsédchlich
trafen sich beide Bewegungen nicht nur in ihrer Ablehnung von kirchlichem
Machtmissbrauch und religios begriindeter Gewalt und auch nicht nur in ihrer
Distanzierung von verduBerlichtem Ritualismus und objektiviertem Dogma-
tismus, sondern auch in ihrem Bemiihen um eine Zentrierung des Subjekts.

Offenbar vollzog sich seit der Mitte des 18. Jahrhunderts ein umfassender
Wandel der kirchlichen und religiosen Bindungen (vgl. auch Gibson 1989: 8).
Er betraf nicht nur die religiosen Diskurse und Semantiken, die religiosen
Transzendenzvorstellungen und christlichen Glaubensinhalte, sondern auch
die religiosen Praktiken und Gebrduche, zeigt also sowohl eine prinzipiell
verdnderte Haltung gegeniiber religiosen Inhalten als auch eine abgeschwéch-
te Praxis an und kann insofern nicht nur als religioser Formenwandel und
auch nicht nur als Entkirchlichung verstanden werden. Vielmehr miissen wir
ihn als einen mehrdimensionalen Prozess der Sikularisierung fassen. Die in
Kirchenfeindschaft ausmiindende Franzosische Revolution und die Herr-
schaftssékularisationen zu Beginn des 19. Jahrhunderts im Heiligen Romi-
schen Reich, in Italien, Spanien und anderswo fiigten diesem Prozess weitere
Dimensionen hinzu. Mit der Franzosischen Revolution und den grofen Siku-
larisationen wurde die politische und materielle Herrschaftsbasis der katholi-
schen Kirche angegriffen. Nennenswerter Protest gegen die Enteignung des
Kirchenvermogens regte sich nicht, noch nicht einmal unter den Katholiken
(Schlogl 2013: 132). Insofern miissen die Herrschaftssidkularisationen wohl
als integraler Bestandteil eines umfassenderen Sékularisierungsprozesses
angesprochen werden. Die in der Franzosischen Revolution vollzogene Um-
grilndung der politischen Herrschaft vom koniglichen Gottesgnadentum auf
die Souveridnitdt rechtsgleicher, freier Biirger und die damit in Zusammen-
hang stehende Erkldrung der Menschen- und Biirgerrechte entspricht der
Umorientierung der alltidglichen Lebensfithrung vom jenseitigen auf das dies-
seitige Leben. Bekanntlich war die Gewidhrung der Religions- und Gewis-
sensfreiheit mit der Anerkennung aller anderen Freiheitsrechte eng verfloch-
ten.

2. Fragestellung

Aus den hier vorgestellten Ausgangsbeobachtungen ergibt sich die Frage,
welche Griinde sich fiir den ,religiosen Tiefstand* im ausgehenden 18. Jahr-
hundert (Ehrhard 1902: 10) geltend machen lassen. Der naheliegende Hin-
weis auf die Wirkungen der revolutiondren Ideen von 1789, die vor allem in



150 5. Kapitel: Der religiése Umbruch im ausgehenden 18. Jahrhundert

den Stiddten Europas schnell Verbreitung fanden, iiberzeugt nur partiell, da
nicht zuletzt in Frankreich selbst der Prozess der Dechristianisierung seinen
Startpunkt vor 1789 hatte. Auch die Veridnderungen in den 6konomischen
Verhiltnissen taugen nur eingeschrinkt als Erkldarung, denn die Industrialisie-
rung setzte nach den hier beschriebenen grundlegenden religiosen Wand-
lungsprozessen ein. Zwar sieht Antonius Liedhegener in seinen Untersuchun-
gen zu Christentum und Urbanisierung eine Korrelation zwischen Entkirchli-
chung und Industrialisierung. Vor allem fiir die Frithphase der Industrialisie-
rung konstatiert er einen Riickgang der Kirchenbindung (Liedhegener 1997:
553-561; 2001: 204f.; vgl. auch Brown 1992). Andere, wie Lucian Holscher,
haben jedoch herausgearbeitet, dass die Anfinge der Kirchendistanzierung
der Industrialisierung vorausgingen (Holscher 1990: 600f.; 1991: 243-249).
McLeod (2007: 26) bestreitet, dass es iiberhaupt einen Zusammenhang zwi-
schen Industrialisierung und Entkirchlichung gibt.

Wenn also weder die Franzosische Revolution noch die Industrialisierung
fiir die Bedeutungsriickginge von Religion und Kirche im ausgehenden 18.
Jahrhundert verantwortlich gemacht werden konnen und diese mit der poli-
tisch-okonomischen Doppelrevolution allenfalls korrespondieren, dann muss
fiir die Erkldrung des radikalen religiosen Wandels nach anderen Einflussfak-
toren Ausschau gehalten werden. Im Folgenden sollen in Form tastender
Suchbewegungen vier Hypothesen getestet werden, die vielleicht in der Lage
sind, uns néher an eine plausible Erkldrung heranzufiihren: die Differenzie-
rungs-, die Markt-, die Pluralisierungs- sowie die Horizonterweiterungshypo-
these.

3. Die Differenzierungshypothese

Im Konfessionellen Zeitalter fielen auf territorialer Ebene Staat und Religion
noch selbstverstidndlich zusammen. Nachdem in der Reformation die Einheit
der Kirche zerbrochen war, bemiihten sich die Territorialherrscher um die
Bewahrung der religiosen Einheit in ihren Gebieten. Politische, religiose,
soziale und rechtliche Ordnung sollten zur Deckung kommen. Daher waren
Eherecht, Sittenzucht, Schulwesen und Armenfiirsorge ebenso kirchliche
Aufgaben, wie es zu den Funktionen der politischen Herrschaft gehorte, fiir
die religiose Wahrheit und die reine Lehre zu sorgen (Sehling 1914: 8).
Recht, Staat und Obrigkeit galten nach reformatorischer Lehre als gottliche
Stiftungen. Auch wenn die lutherische Zweiregimentenlehre den weltlichen
Arm nur fiir die Ordnung der Welt als zustindig ansah, hatte er fiir die
Durchsetzung der Gebote und der wahren Lehre doch gleichwohl Verantwor-
tung zu tragen. Aus der Sorge fiir das Evangelium war er nicht entlassen.
Vielmehr oblag es der von Gott eingesetzten Obrigkeit, fiir das Heil ihrer



3. Die Differenzierungshypothese 151

Untertanen zu sorgen. Andernfalls hitte sie sich vor dem Schopfer und Rich-
ter der Welt schuldig gemacht.

Ebenso wie die politische Herrschaft als gottlich legitimiertes Regiment re-
ligiose Aufgaben zu erfiillen hatte, tibernahm die Kirche herrschaftliche
Funktionen. Aufgrund ihrer Allianz mit dem frithmodernen Staat agierte die
Kirche im Konfessionellen Zeitalter in Stadt und Land nicht selten als dessen
Reprisentant. Sie iibte tiber Kirchenzucht und soziale Kontrollmechanismen,
aber auch iiber Predigt, Seelsorge und die Verbreitung von Andachts-, Ge-
bets- und Gesangbiichern einen unmittelbaren Einfluss auf die Ausbildung
von Normen im Glauben, Denken und Verhalten der Menschen aus, trug
durch ihr Engagement in Erziehung, Eheangelegenheiten und Armenfiirsorge
zur sozialen Disziplinierung bei und war auf diese Weise im gesellschaftli-
chen Leben, in Schule und Verwaltung allgegenwirtig. Heinz Schilling hat
diese wechselseitige Durchdringung von Kirche und Staat, Schule und Pre-
digtamt, Glaube und Familie auf iiberzeugende Weise dargelegt (Schilling
1988; 1993; 2009; Dinges 1991)2.

Im nachkonfessionellen Zeitalter traten kirchliche und weltliche Ordnung
allerdings zunehmend auseinander. Aufgrund der Erfahrungen des Dreilig-
jahrigen Krieges und seiner Folgen gewann die Einsicht an Boden, dass die
konfessionelle Einheit nicht durchsetzbar und die faktische Differenz zwi-
schen den Konfessionen anzuerkennen ist. Die Staatszwecklehre dnderte sich.
Nicht linger kam dem Staat die Aufgabe zu, als Beauftragter Gottes die Ver-
kiindigung des Evangeliums zu sichern und fiir die Wahrheit einzutreten.
Vielmehr trat an die Stelle der religiosen Zweckbestimmung des Staates die
Staatsrdson — ,,das Wohl, der Nutzen des Staates, die salus publica® (Sehling
1914: 35). Politische Gebilde existierten nicht um der Kirche willen, der Staat
— so wollten es die Naturrechtslehren von Pufendorf, Pfaff, Boehmer und
anderen — habe sein Ziel vielmehr in der Sicherung der 6ffentlichen Ordnung.
Die Sorge um die Religion nahmen die Naturrechtslehrer ausdriicklich von
den Staatspflichten aus. Mehr und mehr fand religiose Vielfalt faktische An-
erkennung, wenn auch aus Griinden der Staatsrdson der religiosen Einheit der
Vorzug eingerdumt wurde, wie natiirlich auch die Ansicht giiltig blieb, dass
Religion fiir den Zusammenhalt des Staats, fiir die allgemeine Moral und die
Einhaltung von Vertrigen von Nutzen sei (Schlaich 1969: 78f.).

Seit Ende des 18. Jahrhunderts kam es in Europa und den Vereinigten
Staaten zur zunehmenden Differenzierung von Religion und Politik. 1791
wurde die Trennung von Kirche und Staat in den USA in der Verfassung
verankert, 1795 in Frankreich, obschon bereits 1801 wieder riickgingig ge-
macht, 1796 in den Niederlanden. Im Allgemeinen PreuBischen Landrecht
von 1794 wurden die Kirchen, die einst mit dem Anspruch aufgetreten waren,

> Zum Konfessionalisierungsansatz vgl. auch die Arbeiten von Wolfgang REINHARD
(1995; 2004). Zur Kritik vgl. GREYERZ (2000: 65f.) und FATKENHEUER (2004: 39).



152 5. Kapitel: Der religiése Umbruch im ausgehenden 18. Jahrhundert

fiir die Durchsetzung der wahren Lehre Sorge zu tragen, zur rechtlichen Or-
ganisationsform eines Vereins oder einer ,,geistlichen Gesellschaft” herabge-
stuft (Hattenhauer 1970: 542-584). Die mit dem Reichsdeputationshaupt-
schluss von 1803 und den anderen Sékularisationen vorgenommenen Enteig-
nungen der katholischen Kirche bedeuteten auf der politischen Ebene die
Abschaffung der geistlichen Fiirstentiimer und trugen insofern gleichfalls zur
Differenzierung von Religion und Politik bei.

Natiirlich galten Religion und Kirche in der zweiten Hélfte des 18. Jahr-
hunderts nach wie vor als politisch niitzliche Einrichtungen. Predigt und Seel-
sorge erbridchten unverzichtbare Dienstleistungen fiir den Bestand von Staat
und Gesellschaft, denn der Staat konne zwar die Einhaltung der Gesetze er-
zwingen, aber nicht Sittlichkeit und Tugend garantieren und fiir die Einhal-
tung von Vertrdgen sorgen. Dies vermoge nur die Religion, die fiir den Staat
daher ,,die Quelle grofiten Segens* sei — das war eine verbreitete Position in
der deutschen Aufkldrungsphilosophie (Aner 1929: 127). Ob der geistliche
Stand entbehrlich oder sogar schidlich sei, wurde in der Zeit zwar bereits
diskutiert, die Antwort aber fiel im Groen und Ganzen noch immer zuguns-
ten von Religion und Kirche aus. Gleichwohl hatte sich die Deckungsgleich-
heit von Staatseinheit und Religionseinheit inzwischen weitgehend aufgelost.
Der oberste Zweck des Staates bestand nach allgemeiner Auffassung nicht
mehr im Schutz der Kirche, sondern in der Sicherung von Recht und Frieden.
Von dorther wurde insbesondere von den Kameralisten, die die Sikularisie-
rung des Staates vorantrieben, auch der Sinn und Zweck der Religion betrach-
tet. Insoweit Religion den Interessen des Staates zuwiderlief, unterzog man
sie der Kritik. So wurden im Habsburger Reich die kirchlichen Feiertage
eingeschriankt und Wallfahrten {iber Nacht verboten, da diese Miifiggang und
Ausschweifung beforderten und vom produktiven Wirtschaften abhielten.
Ebenso griff der josephinische Staat in die Diozesanregelungen ein, wo diese
den staatlichen Autonomieanspriichen zuwiderliefen (Schlogl 2013: 96). Und
wo iibernationale kirchliche Organisationsstrukturen, wie etwa der Jesuiten-
orden, nationalen Interessen im Wege standen, erfolgte auch da der Angriff
auf sie (Cognet 1970/1985: 442). Die Verhiltnisbestimmungen zwischen
Staat und Kirche zeigen, worin die Kennzeichen funktionaler Differenzierung
bestehen: Nicht darin, dass Politik und Religion nichts miteinander zu tun
haben und friedlich, schiedlich nebeneinander bestehen, sondern darin, dass
sie sich interaktiv aufeinander beziehen, sich moglicherwiese wechselseitig
stiitzen und ergénzen, sich aber auch, wo die eigene Autonomie gefihrdet ist,
voneinander abgrenzen und Fremdanspriiche abwehren.

Nicht nur im Verhiltnis zwischen Politik und Religion lassen sich im 18.
Jahrhundert Prozesse der funktionalen Differenzierung beobachten, sondern
auch zwischen Religion und Bildung, Religion und Wissenschaft, Religion
und Ethik, Religion und Kunst usw. Um 1800 setzte sich in Deutschland die
Idee durch, Bildung und Erziehung zu eigenstindigen, von Herkunft und



3. Die Differenzierungshypothese 153

Stand, aber auch von Tradition und Autoritit unabhéingigen Zielen zu erkld-
ren, bestimmt nicht mehr durch Geburt, sondern durch Talent und Leistung
(Nipperdey 1983: 60). Die kirchliche Verfiigung iiber die Schule wurde gelo-
ckert. In Preuflen tibernahm der Staat 1794 die Kontrolle iiber die Erziehung
(ebd.: 56). Im Allgemeinen PreuBlischen Landrecht heiflit es: ,,Alle offentli-
chen Schul- und Erziehungsanstalten stehen unter der Aufsicht des Staats,
und miissen sich den Priifungen und Visitationen desselben zu allen Zeiten
unterwerfen™ (Allgemeines Landrecht, 1794, 2. Teil, 12. Titel, § 9). Zwar
sollten die Prediger des Orts bei der Schulaufsicht mitwirken. Die geistliche
Schulaufsicht aber war mit den Bestimmungen des Allgemeinen Preufischen
Landrechts abgeschafft und zur staatlichen Schulberatung umgebaut worden.
Auch die Universitidten gewannen konfessionelle Unabhéngigkeit. An die
Stelle der konfessionell getragenen Universitit trat die Universitdt als Staats-
anstalt (Nipperdey 1983: 65).

In dieselbe Zeit fiel auch das Aufkommen neuer Formen des politischen,
sozialen und ethischen Denkens, das von allen religiosen Beziigen frei war,
etwa der Ansatz des Ultilitarismus eines Beccaria oder Bentham, der die
menschliche Moral am Prinzip ,,of the greatest happiness of the greatest
number* ausrichtete (McLeod 2003: 7f.). Die Unabhingigkeit des wissen-
schaftlichen Denkens von Theologie und Kirche manifestierte sich auch da-
rin, dass es sich bewusst der Diskussionen von religiosen und theologischen
Themen enthielt. So wurden Religion und Politik aus den Verhandlungen der
neu gegriindeten Bayrischen Akademie der Wissenschaften thematisch ausge-
schlossen (Diilmen 1989: 127). Die Bedeutung funktionaler Differenzierung
zeigte sich aber vor allem darin, dass es nun moglich wurde, Religion und
Kirche von einem auBerkirchlichen Standpunkt aus zu kritisieren. Nicht mehr
war wie noch im Konfessionellen Zeitalter die theologisch begriindete Auf-
fassung das Argument, das alle anderen Argumente schlug. Vielmehr erlaubte
die Unabhingigkeit des Denkens von theologischen Gesichtspunkten, zum
Beispiel wenn in der historisch-kritischen Betrachtung die Heiligen Schriften
denselben Kriterien wie profane Werke der Literatur unterworfen wurden, ein
hohes MaB an unbefangener Kritik®.

* Die Vermeidung der dadurch entstehenden theologischen Probleme durch Umorientie-
rung der Sinnvermittlungsinstanzen ist interessant. Im Streit um die Wertheimer Bibel ldsst
sich die Tendenz beobachten, den Streit um die Giiltigkeit der Bibel, etwa um die von
Johann Lorenz Schmidt bezweifelte Giiltigkeit der Messiasweissagungen des Alten Testa-
ments, zu umgehen und die Vermittlung religioser Aussagen stattdessen iiber ihre Poetisie-
rung vorzunehmen (vgl. GOLDENBAUM 2004: 62-66). Noch Herder blendet in der ,,Altes-
ten Urkunde des Menschengeschlechts* die kritischen Fragen aus und vertraut stattdessen
auf die dsthetische und suggestive Wirkung des Textes. Man konnte von einer Art Sakral-
transfer sprechen. Ein solcher Sakraltransfer ist allerdings erst moglich, wenn sich Religion
und Wissenschaft sowie Religion und Poesie in ihrer Funktion und ihrer Semantik vonei-
nander unterscheiden lassen. Dann kann die wissenschaftlich umstrittene Behandlung



154 5. Kapitel: Der religiése Umbruch im ausgehenden 18. Jahrhundert

Die Kirche verlor im nachkonfessionellen Zeitalter, so ldsst sich zusammen-
fassend festhalten, also mehr und mehr die Kontrolle iiber andere gesell-
schaftliche Bereiche wie Schule und Universitit, Politik und Staat, Wissen-
schaft und Recht, aber auch iiber Ehe und Familie sowie Offentlichkeit und
tiber den oOffentlichen Diskurs mit der Folge, dass auch ihr Einfluss auf das
Denken und Handeln der Menschen in den unterschiedlichen Lebensberei-
chen zuriickging. Moglicherweise manifestierte sich der Einflussverlust im
Riickgang religioser Praxis und in der alltagsweltlichen Umorientierung von
der Erlangung jenseitiger Giiter auf die Erhohung irdischen Nutzens, so dass
der Differenzierungshypothese vielleicht eine gewisse Erklarungskraft zuge-
schrieben werden kann. Welches die antreibenden Motoren der aufgezeigten
Differenzierungsprozesse waren, bleibt in unserer Argumentation bislang
allerdings offen.

4. Die Markthypothese

Von der Differenzierungshypothese zu unterscheiden ist und doch mit ihr in
engem Zusammenhang steht die Markthypothese. Sie besagt, dass im 18.
Jahrhundert aufgrund der stirkeren Auseinanderziehung unterschiedlicher
Konstitutionsebenen des Sozialen gesellschaftliche Institutionen, Ordnungen
und andere Systeme der Handlungskoordination wie Staat, Kirche, Kommu-
nen, Stddte, Stinde, Ziinfte nicht mehr jenen unmittelbaren Zugriff auf das
Denken, Fiihlen und Handeln der Individuen besaflen, wie das im Konfessio-
nellen Zeitalter der Fall war, und sich daher in Wirtschaft, Wissenschaft und
offentlichem Leben zunehmend marktformige Beziehungen mit hoéheren
Freiheitsgraden fiir das Individuum herausbildeten.

Die Herrschaft des Staates iiber den Glauben der Untertanen war das
Kennzeichen des Konfessionellen Zeitalters (Stollberg-Rilinger 2006: 94).
Die Obrigkeit hatte fiir die Verpflichtung der Untertanen auf das christliche
Bekenntnis Sorge zu tragen und iibte in religidser, aber auch in politischer,
o0konomischer wie sozialer Hinsicht ein hohes Mafl an Kontrolle iiber das
gesamte Leben der Bevolkerung aus. Aus dem Grundsatz cuius regio eius
religio resultierte der Ausschluss abweichender religioser Bekenntnisse aus
dem Territorium des Landesherrn. Mit der Tolerierung andersartiger Lehren
wiirde sich dieser, wie gesagt, vor Gott schuldig machen. Hatte der Landes-
herr die religiose Wahrheit , fiir seine Person erkannt, so hat[te] er [folglich]
nicht nur das Recht, sondern sogar die Pflicht, seine Untertanen zu dem glei-
chen Bekenntnisse zu zwingen und Widerstrebende von seinen Staatsgrenzen
auszuschlieBen.” (Sehling 1914: 8) Wer dem Bekenntnis des Landesvaters

religioser Aussagen umgangen und stattdessen ihre dsthetische Wirksamkeit in Anspruch
genommen werden.



4. Die Markthypothese 155

aus Gewissensgriinden nicht folgen konnte, war aufgefordert, das Land zu
verlassen, besall unter bestimmten Bedingungen aber auch das Recht dazu. In
Frankreich mussten die Protestanten, die weder zum katholischen Glauben
konvertieren noch emigrieren wollten, mit Galeerenstrafen rechnen. Im frei-
heitlicheren England — Ahnliches galt fiir Wales und Schottland — waren
unterschiedliche Glaubensrichtungen zwar geduldet; die Toleranz gegeniiber
den Dissenters implizierte jedoch nicht ihre Gleichberechtigung, wenn es
etwa um die Besetzung offentlicher Amter ging; Katholiken waren von der
Duldung bis 1829 ohnehin ausgenommen. Von religioser Freiheit konnte im
Konfessionellen Zeitalter also lediglich in einem sehr eingeschrinkten Sinne
die Rede sein. Uber die Kirchenzucht, die der Staat im Auftrag der Kirche
ausiibte, wurde das Leben der Menschen nicht nur in der Offentlichkeit, son-
dern auch in Ehe und Familie, ja bis hin zur individuellen Glaubenspraxis und
privaten Gewissensiiberzeugung diszipliniert. Die Gldubigen wiederum nah-
men die Kirche ,,als Teil der ihnen auch sonst auferlegten Herrschaft wahr*
(Schlogl 2013: 58).

Das Cuius-Regio-Prinzip gab dem Landesherren nicht nur das Recht, seine
Konfession zu wihlen. Es hatte auch Auswirkungen auf die individualrechtli-
che Sphire. Das mit ihm verbundene ius emigrandi er6ffnete dem Individuum
erstmals einen individuellen Freiheitsbereich und stellt insofern eine Vor-
wegnahme der Religions- und Gewissensfreiheit dar. Aufgrund der religiosen
Konversionen der Landesherren, der Migrationsbewegungen in der Bevolke-
rung, der Gewidhrung von Ausnahmerechten fiir die, die im Normaljahr
(1624) keinem Bekenntnis zuzuordnen waren, und anderen Umstidnden konn-
te die konfessionelle Einheitlichkeit jedoch zunehmend weniger durchgesetzt
werden. Auch nicht mit Gewalt. Die Landesherren sahen sich daher gendtigt,
Abweichungen von der Staatsreligion mehr und mehr zu dulden. Die Praxis
lief den rechtlichen Fixierungen voraus und trug zur Anpassung der Prinzi-
pien an die Praxis bei. So setzte sich seit Ende des 17. und im Laufe des 18.
Jahrhunderts — unterstiitzt durch die Argumentation der Aufkldrungsphiloso-
phie — faktisch eine Relativierung des Konfessionszwanges durch”. Die staat-
liche Religionsaufsicht blieb zwar erhalten, trotz staatlicher Kirchenhoheit

*In den Niederlanden waren Konfessionsdifferenzen de facto geduldet. In Brandenburg
waren mit dem Ubertritt von Kurfiirst Johann Sigismund zum Calvinismus im Jahr 1613
und dem Widerstand der Stinde gegen eine Calvinisierung ebenfalls konfessionelle Diffe-
renzen entstanden, die mit der Zusicherung des Bestands des lutherischen Bekenntnisses
sogar rechtlichen Schutz erfuhren. In England und Wales (1689) sowie in Schottland
(1712) wurden die konfessionellen Differenzen ebenfalls gesetzlich geschiitzt (MCLEOD
2003: 6). Die Unterscheidung von offentlichen Kirchengesellschaften mit den Privilegien
einer Staatsreligion, privaten Religionsgemeinschaften, die in privaten Hidusern zum Got-
tesdienst zusammenkommen durften und Sekten, die sich trotz individueller Glaubensfrei-
heit nicht auBerhalb der Familie zum Gottesdienst zusammenfinden durften, blieb freilich
in Geltung.



156 5. Kapitel: Der religiése Umbruch im ausgehenden 18. Jahrhundert

unterstiitzte der Staat die Kirche jedoch nicht mehr bei der Umsetzung kirch-
lich verhidngter Strafen. Die Kirchenzucht wurde damit de facto abgeschafft
und erhielt auch kaum noch gesellschaftliche Unterstiitzung. Auch wenn die
Aufsicht der Staatsgewalt iiber die Religionsausiibung der Untertanen weiter-
hin in Geltung blieb, erstreckte sie sich doch mehr und mehr nur noch auf die
duBeren Umstdnde des kirchlichen Lebens und immer weniger auf Fragen des
Glaubens oder theologische Fragen.

In der Zeit, als die Territorialmacht zunehmend genotigt war, Abweichun-
gen im Bekenntnis zu tolerieren, gewannen auch Staatstheorien an Boden, die
die staatliche Herrschaft nicht mehr religios legitimierten, sondern sie auf die
freie Entscheidung souveriner Biirger zuriickfiihrten. Die veridnderte Religi-
onspraxis der Territorialfiirsten erdffnete fiir die Diskussion und Aufnahme
der Vertragstheorien eines Hobbes, Rousseau und Locke neue Gelegenheits-
strukturen. Nun konnten sich die Herrscher der Toleranzforderungen der
Aufkldrung zur Rechtfertigung ihrer politischen Praxis bedienen. Ein Staat,
der der auf Freiwilligkeit beruhende Zusammenschluss miindiger Biirger sei,
konne niemals Zwang iiber die Gewissen derjenigen ausiiben, die ihn erst
konstituiert hitten. Der Glaube entziehe sich der staatlichen Kontrolle. Er sei
etwas hochst Individuelles. Allenfalls die duBere Glaubenspraxis unterliege
der staatlichen Aufsicht. Gerade diese aber mache nicht den Kern des Chris-
tentums aus. Neue politische Gelegenheitsstrukturen, Forderungen nach reli-
gioser Toleranz, Kritik an der duBerlichen Zwangsgestalt der Kirchen und
Tendenzen der religiosen Individualisierung verbanden sich miteinander. Der
Konfessionszwang, wo er denn noch ausgeiibt wurde, erwies sich als Ana-
chronismus. Immer deutlicher wurde, dass sich der Glaube nicht linger von
der Obrigkeit vorschreiben lie}, dass der Staat nicht fiir das Seelenheil seiner
Untertanen sorgen kann und er dem Individuum das Recht auf Selbstbestim-
mung einrdumen muss.

Die Lockerung des staatlichen Zugriffs auf den Einzelnen erlaubte eine
Freisetzung bislang gebundener gesellschaftlicher Krifte. In den sich wirt-
schaftlich erholenden Territorien entstanden soziale Freirdume. Die Buch-
und Zeitschriftenproduktion explodierte. Im Sturm und Drang brach sich ein
alle iiberkommene Regeln und Abhingigkeiten sprengendes Lebensgefiihl
Bahn. Eine neue urbane Geselligkeits- und Freizeitkultur bildete sich heraus.
Das ist die These Lucian Holschers, der damit jene sozialen Kriéfte benennt,
die erodierend auf die kirchlichen Bindungen einwirkten. Lucian Holscher
(1990: 603; 2005: 96ff.) stellt fest, dass es vor allem nach dem Ende des Sie-
benjdhrigen Krieges vornehmlich in Nord- und Mitteldeutschland zu einer
raschen Entfaltung des urbanen Lebens, zu einer zunehmenden Mobilitédt der
Bevolkerung, zur Entstehung eines wachsenden literarischen Markts, zum
Aufbau nichtkirchlicher Erziehungssysteme sowie zur Ausbreitung von neuen
Kommunikations- und Geselligkeitsformen kam. Aufgrund des Ausbaus des
StraBensystems und der Verbesserung der Postverbindungen beschleunigte



4. Die Markthypothese 157

sich der Verkehr zwischen den hofischen und stddtischen Zentren. Der Abriss
der alten Stadtmauern und der damit verbundene Wegfall der Sperrstunden
der Stadttore trugen zur Belebung des Verkehrs mit dem stdadtischen Umland
bei. Mit der Weitung der literarischen und sozialen Offentlichkeit entstand
eine vollig neue biirgerliche Freizeitkultur. Fahrten ins Griine und ausgedehn-
te Spaziergidnge in der Natur, Kaffeehduser und Theatervorstellungen, litera-
rische Zirkel sowie Tee- und Tanzveranstaltungen erfreuten sich einer wach-
senden Beliebtheit. Das Theater trat als Anstalt zur moralischen Belehrung
und Weltdeutung geradezu in Konkurrenz zum kirchlichen Gottesdienst,
nicht zuletzt auch dadurch, dass die Auffithrungen teilweise zeitgleich am
Sonntag stattfanden. Mit der Errichtung sidkularer Schulen wie dem Philanth-
ropinum in Dessau bildeten sich konkurrierende Sozialisationsinstanzen.
Diese aufblithende urbane Freizeit-, Bildungs- und Geselligkeitskultur stellte
die bislang unangefochtene Monopolstellung des Gottesdienstes als Kommu-
nikationszentrum der Stidte und Gemeinden in Frage”.

Im Laufe des 18. Jahrhunderts dnderte sich auch das Leseverhalten der ge-
bildeten Schichten. Die intensive Lektiire wandelte sich zur extensiven. Statt
wieder und wieder die stets gleichen Schriften zu lesen — Erbauungsbiicher,
Gebetsbreviere, Andachtsbiicher und natiirlich die Bibel —, wurde nun immer
neuer Lesestoff konsumiert®. Seit dem ausgehenden 17. Jahrhundert wurden
neue Zeitschriften gegriindet, allgemeine Gelehrtenzeitschriften ebenso wie
spezielle Zeitschriften auf philosophischem, juristischem oder p#dagogi-
schem Gebiet. Theologische Zeitschriften waren dabei keineswegs in der
Uberzahl (Kirchner 1969: 110-139). Ins Leben gerufen wurden Zeitungen
mit Hinweisen auf das europidische Wissenschaftsleben, auf Veroffentlichun-
gen in europdischen Zeitschriften und auf neu erschienene Biicher sowie
Rezensionszeitschriften (Habel 2007). Manche, wie die ,,Acta eruditorum
(Erscheinungsbeginn: 1682), berichteten neutral iiber Buchinhalte, andere,
wie die ,,Monatsgespriache” (Erscheinungsbeginn: 1688), dullerten sich mei-
nungsfreudiger, teilweise sogar polemisch und satirisch. Aber auch politische
Zeitschriften, die Hofberichterstattung in grof3em Stil betrieben und akribisch
iber militirische Vorginge berichteten, kamen in Mode, ebenso Intelligenz-
blitter mit Lokalanzeigen und moralische Wochenschriften, die Tugendlehren
verbreiteten, sich in unterhaltsamer Art iiber Tabaksucht, Schwatzhaftigkeit
und religioses Eifertum auslieBen, abfillige Kommentare iiber die aufkom-
menden Ritterromane und andere Erzeugnisse der Trivialliteratur abgaben

5 Auch dringten sich im Rechts- und Verwaltungswesen, in den Wissenschaften und
Kiinsten, in Fragen des Geschmacks und des Anstands, ja selbst der Moral konkurrierende
Gesichtspunkte vor. Religion konnte man nunmehr auch auflerhalb der Kirchen finden, in
der Natur, in der Kunst, in der Wissenschaft.

® Mit der Verbreiterung des Lektiirebestands verénderte sich auch der Umgang mit der
der Bibel. Aus einem ,heiligen® Text wurde nun zunehmend ein in vielerlei Hinsicht inte-
ressierender ,kultureller® Text. Vgl. Sheehan (2005).



158 5. Kapitel: Der religiése Umbruch im ausgehenden 18. Jahrhundert

(Martens 1971) und ein Forum fiir — tatsdchliche und fingierte — Leserzu-
schriften boten (Mlitz 2008: 132-146). Das Zeitschriftenwesen erlebte in
Deutschland im 18. Jahrhundert eine Bliite, die ihresgleichen sucht.

In erster Linie waren die Zeitschriften ein Medium der Information, der
Belehrung und Erziehung, der Werbung und des intellektuellen Austausches.
Sie waren aber auch eine Form der Ablenkung von religioser Lektiire und der
konfessionellen Neutralisierung. Einige von ihnen setzten sich kritisch mit
der Theologenschaft auseinander, viele waren konfessionell neutral, die meis-
ten libten Zuriickhaltung in theologicis. IThre sdkularisierende Wirkung ging
weniger von der in ihnen geiibten Kritik an Theologie und Kirche als von der
durch sie getragenen Interessenverschiebung aus: weg von theologischen und
religiosen Inhalten und hin zu Themen des wissenschaftlichen, kulturellen,
politischen und alltidglichen Lebens, weg von seelischer Erbauung und hin zu
Unterhaltung, Zerstreuung und Vergniigen, weg von der Ausrichtung auf das
jenseitige Schicksal und hin zu aktuellen Themen des Hier und Jetzt. Die
Zeitschriften und Biicher der Zeit verinderten das Verhiltnis zu religiosen
Fragen also weniger aufgrund ihrer kritischen Beschiftigung mit den Unge-
reimtheiten der Theologie und den Missstinden der Kirche als aufgrund der
mit ihrer Konsumtion unausweichlich verbundenen Distraktion und Aufmerk-
samkeitsabsorption.

Es ist offensichtlich, dass durch das Aufkommen dieser neuen Gesellig-
keits- und Freizeitkultur sowie durch die Ausweitung des Zeitschriften-, Zei-
tungs- und Buchmarktes, an dem Pastoren, Pastorenkinder oder kiinftige
Pastoren einen betrédchtlichen Anteil hatten, Kirche und Theologie herausge-
fordert waren und ihre soziale Zentralstellung durch die neuen Konkurren-
zangebote in Wissenschaft, Freizeit und Kultur beeintriachtigt wurde. Bis ins
letzte Jahrzehnt des 18. Jahrhunderts sahen sich die Theologen durch die
kulturelle Vervielfiltigung in der Regel nicht bedroht’. Das wurde erst auf-
grund der Wirkungen der Franzosischen Revolution anders (Holscher 2005:
94). Unabhingig davon, wie die Verdnderungen interpretiert wurden, trug der
mit der kulturellen Pluralisierung einsetzende Wettbewerbsmechanismus aber
wohl entscheidend zur Schwichung der kirchlichen Position und zu einer
Vielzahl von semantischen Umorientierungen und praktischen Verhaltenséin-
derungen im religiosen Leben des ausgehenden 18. Jahrhunderts bei. Die

" Der Zwang zur Teilnahme an den kirchlichen Riten lockerte sich zwar im Laufe des
18. Jahrhunderts. Diesen Riickgang nahmen viele Geistliche jedoch ,lange Zeit mehr mit
Bedauern als mit wirklicher Besorgnis zur Kenntnis* (HOLSCHER 2005: 104). Die Mehr-
zahl der aufgekldrten Geistlichen neigte dazu, den Befund optimistisch zu deuten. Die
Menschen gingen zwar weniger zur Kirche, aber sie hitten sich in ihrem Religionsver-
standnis von einer magischen zu einer aufgekldrten Sicht gewandelt und seien moralisch
auf dem Weg der Besserung (ebd.: 106). Erst durch die kirchenfeindlichen Ausschreitun-
gen der Franzosischen Revolution fiihlten sich die Geistlichen alarmiert. Zunehmend
schilte sich nun das Bild vom Niedergang des kirchlichen Lebens heraus.



5. Die Pluralisierungshypothese 159

Krifte der urbanen Geselligkeitskultur wirkten hier gewissermalen als Pull-
Faktoren, wobei ihre Wirkung durch Kirchen- und Bibelkritik und religiosen
Skeptizismus, also durch Push-Faktoren, noch verstiarkt worden sein diirfte.

5. Die Pluralisierungshypothese

Die Pluralisierungshypothese unterscheidet sich von der Markthypothese
insofern, als es in ihr nicht um die Auswirkungen von jenseits des religios-
kirchlichen Feldes aufkommenden sdkularen Alternativen geht, sondern um
die Auswirkungen der Vervielfiltigung religioser Alternativen selbst, also um
die Auswirkungen eines entstehenden innerreligiosen Pluralismus. Die neuer-
dings von Religionsgeschichtlern aufgestellte These, die europdische Religi-
onsgeschichte sei seit der Antike durch religiosen Pluralismus gekennzeich-
net (Gladigow 1995; Kippenberg 2007: 59; Kippenberg/Riipke/Stuckrad
2009: 1; Riipke 2009: 9), macht einen Nebengesichtspunkt zum Hauptmerk-
mal. Schon die Anfiange des Christentums konnen als ein Versuch, den religi-
osen Synkretismus in der Umwelt des Christentums innerchristlich zu iiber-
winden, interpretiert werden (Markschies 2003). Erst recht war die europdii-
sche Religionsgeschichte des Mittelalters vor allem durch die Ausgrenzung,
Abwehr und Marginalisierung nichtchristlicher Religionsgemeinschaften
sowie die Bekd@mpfung innerchristlicher Abweichungen geprigt. Dass in
einem Staatswesen nur eine Religion herrschen kann, war im Mittelalter
selbstverstdndlich (Sehling 1914: 8). Um die Suprematie des Papsttums in-
nerhalb der einen heiligen Kirche und iiber alle anderen gesellschaftlichen
Bereiche ging denn auch der Streit seit den Hildebrandschen Reformen des
11. Jahrhunderts (Althoff 2013b; Steckel 2013; Pollack 2013a; 2013b). Noch
dem Konfessionellen Zeitalter war der Gedanke einer Paritit unterschiedli-
cher Religionen oder Konfessionen in einem Territorium fremd. Das Zerbre-
chen der Einheit der Kirche in der Reformation kam insofern einer mentalen
Revolution gleich. Die Entstehung unterschiedlicher Konfessionen stellte fiir
die Zeitgenossen des 16. und 17. Jahrhunderts eine Herausforderung dar, von
deren Ausmal} wir uns heute kaum noch einen Begriff machen kénnen. Der
konfessionelle Pluralismus unterminierte den Glauben an die eine christliche
Wahrheit. Die gewaltsamen Versuche der Gegenreformation, die Religions-
einheit im Reiche trotz der bereits eingetretenen konfessionellen Spaltung
doch noch durchzusetzen und eine konfessionelle Entscheidung zu erzwin-
gen, zeugen nicht nur von den Dominanzanspriichen der katholischen Seite,
sondern auch davon, wie unfassbar sich der Gedanke einer konfessionellen
Pluralitdat damals ausnahm.

Gerade aufgrund der kriegerischen Auseinandersetzungen zwischen den
Konfessionen setzte sich jedoch immer stirker die Einsicht durch, dass die
Einheit des Reiches nur zu bewahren ist, wenn die bisherige Deckungsgleich-



160 5. Kapitel: Der religiése Umbruch im ausgehenden 18. Jahrhundert

heit von Staat und Religion aufgegeben wird. Da eine Einigung iiber die reli-
giose Wahrheit auf friedlichem Wege nicht erreicht werden konnte, sich in
den Konfessionskriegen des 17. Jahrhunderts aber auch keine Seite auf mili-
tarischem Wege durchzusetzen vermochte, sah man sich zur Duldung der
konfessionellen Differenzen genétigt. Die Duldung war keineswegs gewollt
und kann insofern auch nicht als Ausdruck einer aufgekliarten Geisteshaltung
und als eine aus der Zeit herausfallende Vorwegnahme der neuzeitlichen
Kultur angesehen werden (Heckel 1968: 71), sie wurde durch die militirische
Pattsituation erzwungen. Das Reich definierte sich als religios neutral und
installierte ein Reichskirchenrecht, das weder evangelisch noch katholisch,
sondern konfessionell indifferent war (Heckel 1968: 69). Der Staat wurde von
der Pflicht entbunden, fiir das Heil seiner Untertanen zu sorgen. Religion und
Politik traten funktional auseinander, womit iibrigens die Frage nach der
Legitimitdt der politischen Herrschaft neue Dringlichkeit gewann und ein
weiteres FEinfallstor fiir den Rekurs auf Vertragstheorien und Ideen der
Volkssouverdnitit entstand.

Im Westfilischen Frieden wurde das gleichberechtigte Nebeneinander der
katholischen, lutherischen und reformierten Reichsstinde besiegelt. Das Auf-
sichtsrecht der Obrigkeit iiber die Religion ihrer Untertanen auf Territorial-
ebene blieb dabei unangetastet. In den Territorien galt also nach wie vor die
staatliche Kirchenhoheit, die auf der Einheit von Kirche und Staat beruhte.
Konfessionell neutral war der Staat nur auf der Reichsebene.

Die nicht intentional herbeigefiihrte Differenzierung von Religion und Po-
litik auf der Reichsebene hatte freilich Folgen, die die religionsrechtlichen
Bestimmungen und Praktiken auf der Territorialebene nicht unbeeinflusst
lieBen. Sie zeigte, dass es fiir die Staatsgewalt oft zutridglicher war, ,,sich von
Fragen der Glaubenswahrheit iiberhaupt zu entlasten und einen Standpunkt
oberhalb der streitenden Parteien einzunehmen® (Stollberg-Rilinger 2006:
96). Das Pladoyer fiir die konfessionelle Neutralisierung des Staates um des
inneren Friedens willen gewann an Uberzeugungskraft. Wihrend in Frank-
reich Ludwig XIV. das Toleranzedikt von Nantes aufhob und Thron und
Altar bis ins spite 18. Jahrhundert hinein eng verbunden blieben, sorgte die
kurfiirstliche und konigliche Politik in Brandenburg und Preuflen fiir ein er-
triagliches Auskommen zwischen den unterschiedlichen Bekenntnissen — mit
niitzlichen Folgen fiir Stadt und Land. In Frankreich war eine blutige Revolu-
tion erforderlich, um das Biindnis von Thron und Altar zu sprengen. In Preu-
Ben und anderen Staaten des Reiches hingegen verlief die Entwicklung zu
einer Entkopplung von Religion und Politik undramatischer und evolutiver.
Bestirkt durch die Kirchen- und Religionskritik der Aufkldrung erlangte die
Vorstellung des unkonfessionellen Staatskirchenrechts immer mehr Zu-
spruch. Aufgeladen durch die kirchenkritische Philosophie der Aufkldrung
sprang diese Vorstellung gewissermallen vom Reich auf die Territorien iiber
(Heckel 1968: 72). Noch allerdings blieb die Kirchenhoheit fest in der Hand



6. Die Horizonterweiterungshypothese 161

der Fiirsten und wurde von ihnen trotz beobachtbarer Lockerungen zur Reg-
lementierung der individuellen Religionsausiibung eingesetzt.

Die Pluralisierung des religiosen Feldes wirkte also wie eine Schleuse, de-
ren Offnung eine Vielzahl von parallel laufenden Prozessen in Gang setzte.
Die mit der Reformation einsetzende religiose Pluralisierung brachte die
Neutralisierung des Reichskirchenrechts und damit die Differenzierung von
Religion und Politik auf Reichsebene hervor. Sie trug zur Plausibilisierung
der Idee eines religionsindifferenten Staates bei und damit zur Relativierung
des Konfessionszwanges in den Ldndern. Sie erzwang eine konfessionelle
Abweichungen stillschweigend duldende landesherrliche kirchenpolitische
Praxis. Sie erlaubte die weltanschaulich-aufkldrerische Aufladung konfessi-
onsneutraler Ideen. Die in ihrem Gefolge ausbrechenden Glaubenskriege
schlugen sich schon in den Schriften Pierre Bayles, dann aber auch bei vielen
anderen Gelehrten der Zeit in der griindlichen Diskreditierung der christli-
chen Konfessionskirchen nieder. Bedingt durch die religiose Pluralisierung
breitete sich also auch ein neues Christentumsverstiandnis aus, das die theolo-
gisch ausgearbeitete Unterscheidung zwischen Institution und Glaube ver-
schirfte und die innerliche Glaubenserfahrung deutlich von der dufleren
Zwangsgestalt der Kirchen absetzte. Damit bereitete die innerchristliche Plu-
ralisierung der Entstehung von subjektivistischen Glaubensformen den Bo-
den. Vor allem aber wurde mit der Pluralisierung der religiosen Bekenntnisse
und ihrer damit notwendig gewordenen faktischen wechselseitigen Anerken-
nung die Giiltigkeit der einen christlichen Glaubenswahrheit in Frage gestellt.
Wenn sich die Kirchen nicht auf ein giiltiges Bekenntnis einigen konnen,
schwichen sich unweigerlich die Motive ab, den Lehren der Kirche zu glau-
ben, ihre Gebote zu befolgen und der Wirksamkeit ihrer Rituale zu vertrauen.
In einem langen und durch weitere Faktoren beeinflussten Prozess relativie-
ren sich die Gehorsamsanspriiche der Konfessionskirchen schlielich gegen-
seitig.

Mit dem Zerbrechen der religiosen Einheit durch die Reformation kam es
mithin zu einer Art soziokulturellen Entriegelung, in deren Folge sich Prozes-
se der funktionalen Differenzierung, der Kirchendistanzierung, der religiosen
Subjektivierung und der religiosen Relativierung Bahn brachen, die das reli-
giose Feld grundlegend dynamisierten. Die Pluralisierungshypothese scheint
fiir die Analyse der hier in Frage stehenden Verdnderungen von religidser
Praxis und Vorstellungswelt ein beachtliches Aufkldarungspotential zu besit-
zen.

6. Die Horizonterweiterungshypothese

Die Horizonterweiterungshypothese nimmt eine kulturgeschichtliche Per-
spektive ein, die in gewisser Weise quer zu den bereits prisentierten Hypo-



162 5. Kapitel: Der religiése Umbruch im ausgehenden 18. Jahrhundert

thesen steht. Gleichwohl soll auch sie hier auf ihre Tragfihigkeit gepriift
werden. Sie besagt, dass es im 17. und 18. Jahrhundert zu einer Weitung des
der Menschheit zugedachten Zukunftshorizontes kam, die mit einer Verzeitli-
chung der dem Menschen zugetrauten Gotteserkenntnis verbunden war.

Seit der ,,Sattelzeit” in der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts traten, so
die bekannte und viel zitierte These von Reinhart Koselleck (1972: XIIIff.;
1989a), Erfahrungsraum und Erwartungshorizont zunehmend auseinander
und o6ffneten sich — zunichst in den gebildeten Schichten Westeuropas, dann
auch in anderen Bevolkerungsgruppen — vollig neue geschichtliche Perspek-
tiven®. War das Zukunftsbild bis zum DreiBigjihrigen Krieg noch durch die
Erwartung des nahe bevorstehenden Weltendes gepridgt und die Deutung der
Gegenwart pessimistisch getont, dehnte sich der Zukunftshorizont in der Zeit
danach zunehmend aus und gewann die Zukunft den Charakter eines
,»Gliicksversprechens® (Roland Mortier). Philipp Jakob Spener ersetzte schon
in seinen ,,Pia desideria®“ von 1675 die Prognose eines baldigen Weltendes
durch die Hoffnung besserer Zeiten, da durch Gottes Wirken eine Bewegung
in Gang gekommen sei, die die irdischen Zustidnde (der Kirche) zum Besseren
wenden werde (Greschat 1971: 208-291). In seiner ,,Hoffnung besserer Zei-
ten” von 1692 deutete er Ereignisse, die bisher als Nachweis des baldigen
Weltendes genommen worden waren, nicht mehr als Vorzeichen eines bevor-
stehenden Endes aller Zeiten, sondern erklirte, dass das Ende nicht so rasch
eintreten werde. Johann Spalding dehnte den Zukunftshorizont noch weiter
und hielt die Erfiilllung der Bestimmung des Menschen sogar jenseits des
Weltendes fiir vorstellbar. Und in seiner ,,Naturgeschichte des Himmels* von
1755 behauptete Immanuel Kant schlieBlich, dass die Welt niemals aufhoren
wiirde zu bestehen.

Mit der Eroffnung neuer Zukunftsperspektiven dnderte sich auch die Ein-
stellung zur Gegenwart, die nun nicht mehr nur als ein Jammertal, dessen sich
Gott in seiner unendlichen Giite demnidchst barmherzig annehmen werde,
angesehen wurde, sondern als ein Ort von Dauer, als ein Ort des Durchgangs
und der Verdnderung, der eine Vielzahl von Verbesserungen erlaube und
damit auch ein aktiveres Weltverhéltnis erfordere. Der bisher weitgehend
geschlossene Geschichtsraum, in welchem die Ordnung des Seins durch ein
hochstes Seiendes zusammengehalten, die Weltdeutung durch ein Notwen-
digkeitsdenken geprigt und daher das Welterleben auf Uberraschung und
Kontingenz gestimmt war, wurde aufgebrochen und durch ein Weltbild er-
setzt, in dem Wirklichkeit und Moglichkeit auseinandertraten und mit der
Kontingenz des Geschehens stets gerechnet werden musste. Die Welt wurde
als ein Gegenstand menschlicher Gestaltungsmoglichkeiten sichtbar, verlor
damit aber auch ihre selbstverstindliche Einbettung in einen Gewissheit ver-

¥ Die These Kosellecks wird rezipiert und weiter ausgearbeitet von Lucian HOLSCHER
(2005: 91ff.), dem wir hier weitgehend folgen.



6. Die Horizonterweiterungshypothese 163

mittelnden ontologischen Rahmen. Mit Luhmann (1990) konnte man sagen,
dass die leitende Semantik von Gefahr auf Risiko umgestellt wurde und die
Gegenwart dadurch in die Lage geriet, als ein Raum der Bewédhrung, mogli-
chen Scheiterns, aber auch erzielbarer Gewinne in Erscheinung zu treten.

Im 17. und 18. Jahrhundert vollzog sich jedoch auch eine Veridnderung der
Einstellung zur Frage nach der Erkennbarkeit Gottes’. Von der Scholastik bis
Luther ging die Theologie davon aus, dass den Seligen trotz der Erfahrungen
von Gottesferne die Unmittelbarkeit des Gottesbezugs, die visio beatifica, die
gliickseligmachende Anschauung, anstrengungslos gegeben sei. In der voll-
kommenen Erkenntnis Gottes (visio Dei) finde der menschliche Geist seine
Vollendung. Die Endlichkeit des Menschen miisse zwar mitbedacht werden,
der Selige aber erkenne das Wesen Gottes unmittelbar (lumen gloriae). Wenn
er Gott unmittelbar schaue, erkenne er auch das Kreatiirliche iiber seinen
Anteil an Gott. Diese Erkenntnis werde ihm geschenkt. Vom lumen gloriae
sei das lumen naturae, die natiirliche Erkenntnis, getrennt. Das eine fiihre
nicht zum anderen.

In der Zeit der Aufkldarung erfuhr dieses Erkenntnisideal eine Verzeitli-
chung. Erkenntnis Gottes wurde nun als eine Fortsetzung der diesseitigen
Erkenntnis verstanden, nicht mehr als ein Bruch. Das Erkenntnisziel aber
konne niemals erreicht werden. Die Unmittelbarkeit der Erkenntnis Gottes
horte auf denkbar zu sein. Gliickseligkeit war folglich nicht mehr eine Form
der Vollendung, ein Ruhen in Gott, sondern ungehindertes Fortschreiten,
unendliche Perfektibilitidt. Koselleck (1989b: 320f.) konstatiert fiir die Zeit
nach 1750 insgesamt eine Verzeitlichung von Perfektionsidealen. Diesseits
und Jenseits riicken zusammen. Das jenseitige Leben wird zu einer Fortset-
zung des diesseitigen. Damit aber weiten sich nicht nur die Horizonte der
Menschheit. Es fallen auch menschliche Erkenntnis und Erkenntnis Gottes
prinzipiell auseinander. Mit Kants Widerlegung der Gottesbeweise wird Gott
zu einem Postulat der Vernunft, das durch einen den Bedingungen der Zeit
und des Raumes unterworfenen Verstand nicht eingeholt werden kann.

Ebenso wie Kant stellt sich auch Lessing in seiner ,,Erziehung des Men-
schengeschlechts® die in der Offenbarung des Johannes und von den
Schwirmern des Mittelalters verheilene Vollkommenheit als ein langsames
Voranschreiten vor. ,,Das grofle langsame Rad, welches das Geschlecht seiner
Vollkommenheit nidher bringt®, wiirde ,,durch kleinere schnellere Rider in
Bewegung gesetzt [...], deren jedes sein Einzelnes eben dahin liefert” (Les-
sing 1956 [1781], § 92). ,.Eben die Bahn, auf welcher das Geschlecht zu sei-
ner Vollkommenheit gelangt, muss jeder einzelne Mensch (der friiher, der
spéter) erst durchlaufen haben.” (ebd., § 93) Den Weg zur Vollkommenheit

° Hier folgen wir einer Argumentation von Michael Firsching, die dieser in einem un-
veroffentlichten Papier (Visio beatifica: Zur Umformulierung und Beendigung eines Dis-
kurses im 18. Jahrhundert) entwickelt hat.



164 5. Kapitel: Der religiése Umbruch im ausgehenden 18. Jahrhundert

konne der Einzelne aber nicht in einem einzigen Leben bewiltigen. Vielmehr
fiihrt Lessing hier den Gedanken der Seelenwanderung ein, um die Vervoll-
kommnung des Einzelnen als denkmoglich auszuweisen. In seiner wiederhol-
ten Riickkehr auf die Erde hidufe der Mensch so viele neue Kenntnisse und
Fertigkeiten an, als er zu erlangen geschickt sei (ebd., § 98).

Die Vorstellung der Seelenwanderung erlaubt es Lessing, den Lauf des in-
dividuellen Lebens ins Ewige auszudehnen und die Vervollkommnung des
Einzelnen als einen ins Unendliche ausgreifenden Prozess der Ausschopfung
seiner individuellen Potenziale zu begreifen. Uber die Verkniipfung der Bahn
des individuellen Lebens mit dem Gang der Menschheitsgeschichte versieht
Lessing die menschliche Geschichte mit einem heilsgeschichtlichen Sinn.
Damit aber ist das diesseitige Leben des Menschen und der Menschheit uto-
pisch aufgewertet, ja bis ins Jenseitige verlingert'’. Gleichzeitig ist die Vor-
stellung einer unmittelbaren Gotteserkenntnis, eines unvermittelten Einsseins
mit Gott, einer differenzlosen Gliickseligkeit aufgegeben. Die Perfektionsidee
wird in einen Gradualismus iiberfiihrt, der dem Menschen die Vervollkomm-
nung durch eigene Anstrengung zutraut.

In den Vorstellungen von Zeit, Diesseits, Jenseits, Endlichkeit und Erlo-
sung hat sich innerhalb von nur 150 Jahren ein fundamentaler Wandel voll-
zogen. Aus dem irdischen Jammertal ist ein Ort der Vervollkommnung ge-
worden, der gleich mehrfach durchschritten wird. Aus der himmlischen Erl6-
sung ein vom Irdischen aus anstrebbares Perfektionsideal. Aus dem erwarte-
ten Bruch der Menschheitsgeschichte ein ins Unendliche gehendes Fort-
schreiten des Menschengeschlechts. Gottliche Vorsehung und menschliches
Bestreben werden hier noch als vereinbar gedacht. Mit der Verzeitlichung des
Perfektionsideals aber ist die apokalyptische Endzeiterwartung bereits fallen
gelassen und das Diesseits freigegeben fiir einen weit ausgreifenden mensch-
lichen Gestaltungsoptimismus.

In der optimistischen Umwertung des Diesseits besteht die wesentliche
Konsequenz des Wandels der Zeit- und Jenseitsvorstellungen, denn nun wird
der irdische Zeithorizont nicht nur ins Unendliche geweitet, sondern damit
die Welt auch als Gestaltungsaufgabe sichtbar, als eine Gelegenheit, die mo-
ralische Besserung des Menschen herbeizufiihren, verniinftige Zustinde her-
zustellen und Staat, Gesellschaft, Wirtschaft, Politik und Kunst zu reformie-
ren. Erbsiindenlehren, Erlosungshoffnungen und Hollenstrafen verlieren an
Plausibilitit, das Diesseits ist tdtiges Leben (Goethe). Erst aufgrund der
Preisgabe der apokalyptischen Endzeiterwartung konnte der Gedanke irdi-

' Treffend heiBt es bei HABERMAS (1985b: 142), auf den ersten Blick schldssen sich
geschichtliches und utopisches Denken aus. ,,Tatsdchlich aber hat das moderne Zeitbe-
wusstsein einen Horizont eréffnet, in dem das utopische mit dem geschichtlichen Denken
verschmilzt. Dieses Einwandern utopischer Energien ins Geschichtsbewusstsein kenn-
zeichnet jedenfalls den Zeitgeist, der die politische Offentlichkeit der modernen Volker
seit den Tagen der Franzosischen Republik pragt.*



6. Die Horizonterweiterungshypothese 165

schen Fortschritts im aufkldrerischen Denken Einzug halten. Fortschritt bildet
den Schliisselbegriff fiir die Erwartung einer zielgerichteten geschichtlichen
Entwicklung (Rosa 2005: 440). Er erlaubt es, politische Konzeptionen einer
besseren Gesellschaft aus dem imagindren Raum der Utopie herauszuholen,
in die Zukunft zu projizieren und damit in den Raum der Geschichte und der
Politik hineinzustellen (ebd.).

Mit dem Verzicht auf die Erbsiindenlehre und auf die Vorstellung des kurz
bevorstehenden Weltendes sind freilich wesentliche Triebfedern der christli-
chen Heilsvorstellungen verloren gegangen. Sofern es im 18. Jahrhundert
tatsdchlich zu einer Verlagerung des Interesses vom Jenseits zum Diesseits,
zu einer Transzendenzschrumpfung, zu einem Riickgang der Messstiftungen
und einer Liberalisierung der Glaubenspraxis gekommen sein sollte, wire das
aus den beschriebenen Umbauten der eingenommenen Zeitperspektive gut
verstidndlich zu machen. Was aber hat die Ausweitung des Zukunftshorizon-
tes ausgelost?

Denkbar wire, dass die Horizonterweiterung mit der fiir das 18. Jahrhun-
dert nachgewiesenen Beschleunigung des sozialen und technischen Wandels
sowie der Senkung der Mortalitidt zusammenhingt. Aufgrund des Wachstums
der Produktivitit in der Landwirtschaft, des Ausbaus der Infrastruktur und
effektiverer Handwerks-und Manufakturbetriebe erhohte sich das Tempo des
technologischen Wandels. Aufgrund verbesserter landwirtschaftlicher An-
baumethoden, der Erhohung der landwirtschaftlichen Nutzfldche, der Einfiih-
rung neuer Kulturpflanzen sowie der Entwicklung der 6ffentlichen und priva-
ten Hygiene stieg aber auch die Lebenserwartung an (Marschalck 1984: 26;
Wrigley 1969: 77). Pandemien verschwanden, die Anzahl der Hungersnote
reduzierte sich, und auch die durch Kriege verursachte Sterblichkeit nahm ab.
Infolge des beschleunigten sozialen und technologischen Wandels sowie der
hoheren Lebenserwartung wurde soziale Verdnderung erstmals individuell
erfahrbar''. War Zukunft bislang die Verlingerung der Vergangenheit, so trat
sie nun als eine andersartige, als Bruch mit der Vergangenheit in Erschei-
nung. Es erscheint plausibel, dass die Erfahrbarkeit geschichtlicher Verinde-
rung die Herausbildung dynamischer Zeitvorstellungen beférdert hat. Zwei-
fellos aber hat die Dynamisierung der Zeitvorstellungen zu einem Verblassen
der Endzeiterwartungen und einer Umkehrung der Blickrichtung vom Jenseits
auf das Diesseits, zu einer Aufwertung der diesseitigen Welt und ihrem Ver-
schmelzen mit utopischen Zukunftsvisionen beigetragen. Sollte daran etwas
Richtiges sein, dann kdme es darauf an, die Griinde fiir die Verdnderung der
Temporalvorstellungen genauer ins Auge zu fassen. Gewiss ist dafiir nicht

"' Wie Jan Assmann und Reinhart Koselleck vermuten, vermag das kommunikative so-
ziale Gedidchtnis nicht mehr als 80 bis 100 Jahre zu umfassen. Die Wahrnehmung von
Veridnderung wire dann, so schlussfolgert ROSA (2005: 177f.) daran gebunden, dass sich
signifikante Wandlungsprozesse innerhalb von drei bis vier Generationen vollziehen.



166 5. Kapitel: Der religiése Umbruch im ausgehenden 18. Jahrhundert

nur die Agrarkonjunktur im 18. Jahrhundert sowie die hohere Lebenserwar-
tung verantwortlich zu machen. Vielmehr spielen hier auch die infolge einer
verbesserten Infrastruktur ansteigende Mobilitit, das Aufkommen einer neuen
urbanen Geselligkeits-, Bildungs- und Freizeitkultur, die Erweiterung des
Zeitschriften- und Buchmarktes sowie iiberhaupt der steigende Wohlstand
eine zentrale Rolle. Vermutlich wirkten all diese Verdnderungen an der Auf-
merksamkeitsverschiebung vom Jenseits zum Diesseits mit. Das hiefle, zwi-
schen sozialstrukturellen und semantischen Verdnderungen einen engen Zu-
sammenhang zu unterstellen.

7. Fazit

Bei einem Riickblick auf die hier diskutierten Hypothesen fillt es schwer,
eine von ihnen als unbegriindet auszuschlieBen. Vielmehr scheint allen eine
gewisse Erkldrungskraft zuzukommen. Es diirfte plausibel sein, einen Zu-
sammenhang zwischen dem Auseinandertreten von religidser und weltlicher
Ordnung und dem Riickgang kirchlicher Kontrolle iiber nichtreligiose Berei-
che wie Schule, Universitit, Politik, Staat, Wissenschaft, Ehe und Familie
anzunehmen und eine damit zusammenhidngende Abschwichung des kirchli-
chen Einflusses auf religiose Uberzeugungen und Praktiken. Nicht minder
plausibel diirfte es sein, davon auszugehen, dass die Entstehung urbaner Ge-
selligkeitsrdume und eines gebildeten Biirgertums den Zugriff des Landes-
herrn auf die religiosen Verhaltensweisen seiner Untertanen und ihre Gewis-
sen zuriickdriangte. Aber es leuchtet auch die Behauptung ein, das Zerbrechen
der religiosen Einheit des Reiches und die mit der Reformation entstehende
religiose Pluralitit habe den Geltungsanspruch religioser Wahrheit untermi-
niert und die aus der konfessionellen Zersplitterung resultierenden Glaubens-
kriege hitten die Neutralisierung des Reichskirchenrechts erforderlich ge-
macht, der funktionalen Differenzierung von Religion und Politik vorgearbei-
tet und der aufkldrerischen Kirchenkritik Nahrung gegeben, also als eine Art
Entriegelung fungiert. Wie auch die Annahme, die Preisgabe der Unmittel-
barkeit des Gottesbezugs und die gleichzeitige Vergeschichtlichung utopi-
scher Perfektionsvorstellungen habe zu einer Aufmerksamkeitsverschiebung
von Jenseitshoffnungen zu diesseitigen Fortschrittskonzeptionen gefiihrt,
unmittelbare Evidenz fiir sich beanspruchen kann.

Erst recht iiberzeugt es, alle diese Verdnderungen auf sozialstrukturelle
Wandlungsprozesse zu beziehen und ihren engen Zusammenhang mit Prozes-
sen des Bevolkerungswachstums, des Sterblichkeitsriickgangs, des wirtschaft-
lichen Produktivitidtszuwachses, der Verstddterung, des Bildungsanstiegs, der
Mobilititserhohung usw. herauszustellen. Und besonders bestechend ist das
Argument, dass die Spezifik dieser miteinander verbundenen Verdnderungen
eben genau in ihrem intrikaten Verflechtungszusammenhang liegt. Ja, tragen



7. Fazit 167

nicht die durch die religiose Pluralisierung ausgelosten Konflikte zur funktio-
nalen Differenzierung und diese zum kirchlichen Einflussverlust sowie zur
Starkung nichtreligioser Gesichtspunkte bei, und werden nicht umgekehrt
nichtreligiose Kriterien der Lebensfiithrung, des Diskurses und der Erfahrung
auch durch das Aufkommen stddtischer Bildungs- und Kommunikationskul-
turen befordert, die zugleich ein Ausdruck funktionaler Differenzierung sind,
aber ohne Produktivititszuwichse, Bevolkerungswachstum, Mobilitdt und
Bildungsanstieg ebenso undenkbar wiren? Zu schweigen von der Tatsache,
dass die gebildeten Schichten die Triager der aufkldrerischen Kirchenkritik
sind, die wiederum allerdings auch mit der grundlegenden Diskreditierung
der christlichen Kirchen durch die Konfessionskriege zusammenhingt, die
gleichzeitig zur Verschirfung des Gegensatzes zwischen duflerer Kirchlich-
keit und innerem Glaubensleben und damit zur religiosen Individualisierung
und damit wiederum zur Distanzierung von der staatlichen Obrigkeit beige-
tragen hat.

Offenbar vollzog sich der gesellschaftliche und mentale Wandel in den un-
terschiedlichen Sphiren von Politik, Recht, Religion, Sozialstruktur, Wirt-
schaft, Wissenschaft zu gleicher Zeit. Eben darin scheint das wesentliche
Merkmal fundamentalen Wandels zu bestehen, dass viele gesellschaftliche
Sphéren von ihm betroffen sind. Die Verflechtung mit den anderen Bereichen
macht den religiosen Wandel des 18. Jahrhunderts weltgeschichtlich so ein-
zigartig.



