
     

 
Pressemitteilung 

„Religionen sind keine starren, monolithischen Größen“ 

Exzellenzcluster untersucht, wie Religionen einander von der Antike bis heute 
beeinflussten und welche Dynamiken das auslöste – Ringvorlesung „Transfer zwischen 
Religionen“ ab 14. April  

Münster, 2. April 2015 (exc) Religionen haben sich von der Antike bis heute immer 
wieder gegenseitig beeinflusst und voneinander religiöse und kulturelle Traditionen 
übernommen. „Solche Transfer- und Rezeptionsprozesse zwischen Religionen sind in 
fast allen Kulturräumen und Epochen zu beobachten und lösten weitere Dynamiken 
aus“, sagen die Judaistin Prof. Dr. Regina Grundmann und der orthodoxe Theologe Prof. 
Dr. Assaad Elias Kattan vom Exzellenzcluster „Religion und Politik“ der Universität 
Münster. „Zahlreiche Beispiele zeigen, dass Religionen wie Judentum, Christentum, 
Islam, Hinduismus und Buddhismus keineswegs starre, monolithische und 
verschlossene Größen sind.“ Die Wissenschaftler kündigten eine öffentliche 
Ringvorlesung „Transfer zwischen Religionen“ des Exzellenzclusters und des Centrums 
für religionsbezogene Studien (CRS) der Uni Münster ab 14. April an. 

Die Themen der öffentlichen Reihe reichen von multi-religiösen Identitäten in modernen 
pluralen Gesellschaften über den Transfer in der regulierten Religionsvielfalt Chinas bis 
zum christlich-muslimischen Dialog im Nahen Osten. Auf dem Programm stehen auch der 
Kulturaustausch zwischen Juden, Christen und Muslimen durch Buch und Bild im 
Mittelalter, Reliquientransfer zwischen dem östlichen und dem westlichen Christentum 
und das gemeinsame Erbe von Philosophie und Wissenschaft in Judentum, Christentum 
und Islam. Erörtert werden auch die christliche Kabbala, Wechselwirkungen zwischen 
dem Buddhismus und anderen indischen Religionen sowie die Rezeption hinduistischer 
Konzepte im Westen und umgekehrt. Vertreten sind die Fächer Religionswissenschaft, 
Byzantinistik, Indologie, Islamwissenschaft, Judaistik, Sinologie, Theologie und 
Philosophie. Am Exzellenzcluster werden Transfer-Phänomene seit 2012 im 
Forschungsfeld „Integration“ untersucht. 

„Bis heute neigen viele Religionsvertreter dazu, den Transfer zu verneinen oder 
herunterzuspielen, da sie den Wahrheitsanspruch ihrer Religion gefährdet sehen. Doch 
für scharfe Augen war er nie unsichtbar“, so Prof. Kattan. „Die zahlreichen Fallstudien 
zum Transfer zeigen, wie schöpferisch und dynamisch Religionen sein können.“ So 
bestreiten nach Prof. Kattan heute viele muslimische Gelehrte nicht, dass sich der Islam 
Elemente aus dem Judentum und Christentum angeeignet habe: „Sie fließen nach 
Vorstellung der Gelehrten in die ‚größere Wahrheit‘ des Islams hinein, wo sie ‚korrigiert‘ 
und ‚gereinigt‘ werden.“ Der Wissenschaftler sieht auch in der heutigen 



Volksfrömmigkeit in Nahost einen „regen Transfer – wenn etwa Muslime in Ägypten 
christlich geprägte Feste wie das Frühlingsfest Shamm al Nasim feiern“.  

Die Geschichte biete viele Beispiele für den Transfer religiöser und kultureller 
Traditionen, erläutern die Forscher. In der Spätantike etwa sei vielen christlichen 
Denkern bewusst gewesen, dass das Christentum auf heidnische Elemente zurückgriff. In 
der Entstehungszeit des Sufismus im 8./9. Jahrhundert wiederum seien erbauliche 
Erzählungen entstanden, die auf rabbinische Lehren zurückgingen, so Prof. Grundmann. 
In der Anfangszeit der islamischen Theologie im 9. Jahrhundert hätten Gelehrte im 
Vorderen Orient Konzepte und Begriffe christlicher Gelehrter entliehen, die ihrerseits von 
griechischen und jüdischen Vorstellungen beeinflusst gewesen seien, so Prof. Kattan.  

Zudem fanden Erzählungen der Hebräischen Bibel in verschiedener Form Eingang in den 
Koran, darunter die Erzählung von der Bindung Isaaks. Gleichzeitig gilt im Islam Ibrahim 
(der biblische Abraham) als Erbauer der Kaaba, Begründer des Hadsch und Prophet, wie 
die Judaistin ausführt. Jüdische Mystiker wiederum übernahmen im Mittelalter Konzepte 
und Praktiken aus dem Sufismus und verwurzelten sie in der eigenen Tradition, indem 
sie einen jüdischen Ursprung dafür suchten. Abraham Maimonides (1186-1237), Sohn 
des bedeutenden Gelehrten Moses Maimonides, führte etwa die Askese der Sufis auf 
König David zurück.  

Die Aneignung anderer Traditionen beeinflusste zum Teil die Sicht der Übernehmenden 
auf ihre eigene Religion, wie Prof. Grundmann am Beispiel der christlichen Kabbala 
erläutert: „Ende des 15. Jahrhunderts entwickelten christliche Gelehrte ein Interesse an 
der Kabbala, aus dem eine mehrere Jahrhunderte andauernde esoterische Strömung 
innerhalb des Christentums erwuchs. Christliche Kabbalisten versuchten einerseits, 
christliche Lehren, etwa die Trinität, mit kabbalistischen Konzepten zu erklären, 
andererseits wollten sie zeigen, dass die wahre Bedeutung der jüdischen Kabbala zum 
Christentum hinführe.“  

Trotz Abgrenzungsmechanismen waren und sind Religionen nie undurchlässig für 
Einflüsse von außen, wie die Wissenschaftler unterstreichen. „Wenn Religionsvertreter 
den Austausch kritisch sahen und sehen, verbindet sich damit ein exklusives 
Verständnis von Identität, die sich definiert, indem sie sich von anderen Identitäten 
abgrenzt“, so Prof. Kattan. Doch der Umgang mit dem Transfer könne auch inklusiv 
verstanden werden, was einen Austausch begünstige. Eine Typologie des Transfers zu 
erstellen, halten die Forscher für schwierig, „denn er konnte sehr verschiedene 
Erscheinungen umfassen – von künstlerischen Ausdrucksformen über Kultpraktiken bis 
hin zu philosophischen und theologischen Ideen und Denkmustern. Auf welche Elemente 
jeweils zurückgegriffen wurde, war je nach Zeit und Ort unterschiedlich.“  

Die Vorträge der öffentlichen Ringvorlesung sind dienstags von 18.15 bis 19.45 Uhr im 
Hörsaal F2 im Fürstenberghaus, Domplatz 20-22, in Münster zu hören. Veranstalter sind 
die Cluster-Projektgruppe „Transfer zwischen Weltreligionen: Aneignung – 
Transformation – Abgrenzung“ im Forschungsfeld „Integration“, deren Koordinatorin 
Prof. Grundmann ist, und das Centrum für religionsbezogene Studien (CRS). (vvm/ska) 



Bildzeile: Prof. Dr. Regina Grundmann (Foto: Exzellenzcluster „Religion und Politik“, Julia 
Holtkötter), Prof. Dr. Assaad Elias Kattan (Exzellenzcluster „Religion und Politik“, Hanno 
Schiffer) 

Alle Termine der Ringvorlesung „Transfer zwischen Religionen“ 

14. April 2015           
Warum mit nur einer Religion leben? Anmerkungen zum Phänomen multi-religiöser Identität 
Prof. Dr. Perry Schmidt-Leukel (Münster) 
 
21. April 2015 
Das Große Dao ist ohne Form, ohne Wesen und ohne Namen. Formen des Transfers zwischen 
Religionen im regulierten Pluralismus Chinas 
Prof. Dr. Joachim Gentz (Edinburgh) 
 
28.04.2015 
Traditionsbildung durch Textstrategie: der Weg der koranischen Gemeinde von Jerusalem nach 
Mekka 
Prof. Dr. Angelika Neuwirth (Berlin) 
 
5. Mai 2015 
Buchkultur und Bildkultur in der mittelalterlichen jüdischen Gesellschaft: Kulturaustausch 
zwischen Christen, Juden und Muslimen 
Prof. Dr. Katrin Kogman-Appel (Beer Sheva) 
 
12. Mai 2015 
Philosophie und Wissenschaft als gemeinsames Erbe der abrahamitischen Religionen im 
Mittelalter 
Prof. Dr. Andreas Speer (Köln) 
 
19. Mai 2015 
Rezeption hinduistischer Konzepte im Westen und westlicher Konzepte im Hinduismus 
Prof. Dr. Annette Wilke (Münster) 
 
2. Juni 2015 
Politische Theologie der christlichen Kabbala. Der Fall Guillaume Postel (1510–1581) 
Prof. Dr. Wilhelm Schmidt-Biggemann (Berlin) 
 
9. Juni 2015 
Vom Nicht-Selbst zur Buddha-Natur? Buddhistische Vorstellungen vom Wesen des Menschen in 
Wechselwirkung mit anderen indischen Religionen 
Prof. Dr. Michael Zimmermann (Hamburg) 
 
16. Juni 2015 
Ein neues Bild vom Judentum? Maimonides im Paris des 13. Jahrhunderts 
Dr. Görge Hasselhoff (Dortmund) 
 
23. Juni 2015 



Warum ist die negative Theologie für monotheistische Religionen attraktiv? Überlegungen zur 
Platonismusrezeption in den abrahamitischen Religionen 
Prof. Dr. Jens Halfwassen (Heidelberg) 
 
30. Juni 2015 
Reliquientransfer – Verbindendes zwischen den christlichen Welten des Mittelalters? 
Prof. Dr. Michael Grünbart (Münster) 
 
7. Juli 2015 
Christian-Muslim Dialogue in the Middle East: Tradition and the Exigencies of Context 
Prof. Dr. George Sabra (Beirut) 
 

Kontakt:  

Viola van Melis 
Zentrum für Wissenschaftskommunikation 
des Exzellenzclusters „Religion und Politik“ 
Johannisstraße 1 
48143 Münster 
Tel.: 0251/83-23376 
Fax: 0251/83-23246 
religionundpolitik@uni-muenster.de 
www.religion-und-politik.de 

 

Wenn Sie Pressemitteilungen des Exzellenzclusters „Religion und Politik“ nicht beziehen wollen, mailen 
Sie bitte an religionundpolitik@uni-muenster.de 

 

Der Exzellenzcluster „Religion und Politik“ der WWU Münster  

Im Exzellenzcluster „Religion und Politik“ der Westfälischen Wilhelms-Universität 
Münster (WWU) forschen rund 200 Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler aus 
mehr als 20 geistes- und sozialwissenschaftlichen Fächern und 14 Nationen. Sie 
untersuchen das komplexe Verhältnis von Religion und Politik quer durch die 
Epochen und Kulturen: von der antiken Götterwelt über Judentum, Christentum und 
Islam in Mittelalter und früher Neuzeit bis hin zur heutigen Situation in Europa, 
Amerika, Asien und Afrika. Es ist der bundesweit größte Forschungsverbund dieser 
Art und von den 43 Exzellenzclustern in Deutschland der einzige zum Thema 
Religion. Bund und Länder fördern das Vorhaben in der zweiten Förderphase der 
Exzellenzinitiative von 2012 bis 2017 mit 33,7 Millionen Euro. 


