
Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 1

Prof. Dr. Ludwig Siep
Bioethik als Konkrete Ethik

Vorlesung 25. 4. 2005



Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 2

I. Was ist Bioethik?

a) Philosophische Ethik und ihre Gebiete
b) Bioethik, Grundbegriffe
c) Hauptpositionen der Bioethik

II. Was ist Konkrete Ethik?

a) Zwei Begriffe von „Konkret“
b) Konkrete Ethik als Holismus
c) Konkrete Ethik und Evolutionstheorie
d) Folgen für die Naturethik



Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 3

I. a) Philosophische Ethik und ihre Gebiete (1)

(1) Philosophische Ethik ist eine „normative“ keine „deskriptive“ Wissenschaft. 
Ihr Gegenstand ist die Begründung von  Normen, Werturteilen und Güterschätzungen.

(2) Drei Hauptgebiete: 

(a) Metaethik (Untersuchung der Möglichkeit objektiver Werturteile, der Realität von 
Werten, der moralischen Motivation etc.)

(b) Allgemeine Ethik (Grundlagen richtigen Handelns, ethische Grundpositionen wie
Deontologie, Konsequentialismus, Tugendethik)

(c) Angewandte Ethik (Ethische Beurteilung von Problemen der modernen Gesellschaft:   
Energieknappheit, Umwelt, Biotechnologie, medizinische Grenzsituationen etc.)



Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 4

I. a) Philosophische Ethik, Gebiete (2)

Bereiche der Angewandten Ethik:

(1) Natur: Bioethik (Umweltethik, Tierethik, Pflanzenethik, Medizinethik)

(2) Gesellschaft: Ethik gesellschaftlicher Bereiche (Politik, Wirtschaft, Institutionen, 
Berufe)

(3)Wissenschaft und Technik (Wissenschaftsethik, Technikethik)

Es gibt Teilbereiche der angewandten Ethik, die zu allen drei genannten Bereichen 
gehören: Medizinethik (kranker Körper, Pflichten des Arztes, gerechtes System etc.).
Auch zur Bioethik gehören Fragen der Wirtschaft, der Politik (Umwelt), der
internationalen Verteilung etc.



Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 5

I. b) Bioethik, Grundbegriffe

Bioethik ist die Frage nach dem richtigen Verhalten zum Lebendigen
(„Bios“, das Leben – „Ethos“, die richtigen Verhaltensweisen, der gute Charakter etc.)

Nicht: die Erklärung der Ethik (der Normen, des „altruistischen Verhaltens“ etc.) aus der 
Natur. Das gehört als „Evolutionäre Ethik“, Soziobiologie etc. zu den Gebieten der
Metaethik und der allgemeinen Ethik. Gefahr des „naturalistischen Fehlschlusses“.

Umfang und Inhalt des Begriffes „Leben“ kann aber verschieden sein je nach den 
Grundpositionen der Bioethik:

Entweder gibt es Pflichten des Verhaltens nur gegenüber menschlichem Leben 
(Anthropozentrismus)

Oder gegenüber allem schmerzempfindlichen Leben (Pathozentrismus)
Oder gegenüber allem Lebendigen (Biozentrismus)

Entweder nur gegenüber lebendigen Individuen, oder auch gegenüber Gruppen, Arten,
Ökosystemen etc.

Angewandte Ethik



Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 6

I. c) Bioethik, Grundpositionen

(1) Anthropozentrismus
Nur Menschen sind Träger von Rechten, Ansprüchen, moralischem Status. Menschen 
verpflichten sich gegenüber Menschen, die Rechte und Interessen anderer Menschen 
zu berücksichtigen. Die „restliche“ Natur ist nur insoweit ethisch relevant, wie 
Menschen bestimmte Interessen an ihr nehmen (auch: ästhetische).

(2) Pathozentrismus
Oberstes Gebot der Moral ist die Vermeidung von Schmerzen. Es kommt nicht auf 
die Vernunft oder die Zugehörigkeit zu einer Art an, sondern „whether they suffer“ 
(Bentham). Das einzige objektive Fundament für Ethik ist das Streben aller 
empfindungsfähigen Wesen, Schmerzen zu vermeiden und Angenehmes zu suchen.
Daher entweder universale Schmerz-Lust-Balance oder individueller Respekt vor 
jedem Schmerzempfindlichen.



Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 7

I. c) Bioethik, Grundpositionen (Forts.)

(3) Biozentrismus
Alles Lebendige ist Selbstzweck und darf nicht von Menschen instrumentalisiert
werden. Alle Lebewesen suchen ihr Leben zu erhalten. Menschen haben als in der 
Evolution entstandene Wesen keine prinzipiell anderen Güter und Rechte 
(„Speziesismus“). 

(4) Physiozentrismus
Nach unseren ethischen Intuitionen hat die gesamte Natur (unbelebte Formen, 
Kristalle, Berge, Meere etc.) Eigenwert. Sie ist Schöpfung oder dem Menschen 
vorgegebenes Sein. Es gibt keinen Grund, ihn als „Endzweck“ der Natur und diese 
nur als Instrument für Wünsche der  Menschen zu betrachten. 

(5) Holismus
Nicht nur die Natur, sondern auch die Kultur hat einen Eigenwert. Die Mannig-
faltigkeit der Natur und der Kultur sind erhaltenswert. Sie gehören zu einer 
möglichen „guten Welt“, in der jede Art, Kultur und Individualität Entwicklungs-
möglichkeiten hat



Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 8

I. c) Bioethik, Grundpositionen (Forts. 2)

Was bedeutet „Zentrum“, „Zentrismus“ etc.?
Nicht einfach, dass Mensch, Leben etc. im Mittelpunkt steht, sondern der Umkreis 
dessen, was gut oder schlecht behandelt werden kann (nicht unbedingt: Träger von 
Rechten), was „moralischen Status“ hat, was Ansprüche an Menschen stellen kann 
etc. Nur der Mensch, die schmerzempfindlichen Wesen etc. sollen diesen Status 
haben.

Was sind die Probleme der Zentren?
Der Anthropozentrismus kann sich auf das Modell des modernen Rechtsstaates und 
der symmetrischen Verpflichtungen zwischen Menschen berufen. Er hat aber 
Probleme mit den ethischen Intuitionen und Überlieferungen (auch Tiere haben 
Würde, Arten-mannigfaltigkeit einen Eigenwert etc.). Er passt auch schlecht zur 
Evolutionstheorie (Mensch zufälliger „Spätkömmling“).
Die anderen Zentren haben Probleme mit dem Übergang von natürlichen Fähigkeiten 
und Bestrebungen zum Normativen (Gefahr des Naturalismus). Sie brauchen daher 
besondere metaethische Grundlagen (Objektivität von Werten und bewertenden 
Naturbegriffen, Verhältnis des Passens zwischen Natur- und Normwissensschaft). 



Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 9

II. Was ist Konkrete Ethik?

a) Konkrete Ethik ist eine holistische Position, die von Werteigenschaften des Ganzen der 
Natur und der Kulturen ausgeht. Ziel alles menschlichen Handelns ist nach ihr die 
Erhaltung bzw. Ermöglichung eines „Kosmos“, d.h. einer wohlgeordneten Welt mit 
den Grundwerten der Mannigfaltigkeit, der Gerechtigkeit, des Gedeihens und 
Wohlergehens je nach den Stufen der Natur.

„Konkret“ hat dabei eine doppelte Bedeutung:

(1) Man geht von einer „Rahmenvorstellung“ aus, die konkretisiert wird durch 
wissenschaftliche Erkenntnisse und historische Erfahrungen verschiedener Art.
(Beispiel: Wir wissen aus Medizin und Biologie, was Lebewesen für körperliches 
Wohlergehen brauchen. Wir wissen aus der Geschichte, dass Menschen bestimmte
Rechte zu ihrer Verwirklichung brauchen etc.)

(2) Konkret heißt auch, in konkreten Situationen individueller (z.B. Sterbehilfe) oder 
gesellschaftlicher Art (z.B. Gentechnologie) ethische Kriterien bereit zu stellen 
(aufgrund von Konkret 1).



Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 10

II. Was ist Konkrete Ethik?

b) Konkrete Ethik als Holismus (1)

A. „Holismus“ hat ebenfalls eine doppelte Bedeutung
(1) Inhaltlich: Das Ganze der Welt, in der Menschen leben, kann richtig oder falsch 

behandelt werden. Es gibt keine prinzipielle Grenze zwischen Wesen oder 
Gegenständen mit  „moralischen Ansprüchen“ an den Menschen und solchen, deren 
Behandlung beliebig ist. Es gibt nur Unterschiede im Verpflichtungscharakter. Der 
steigt an mit der Entwicklungshöhe und Komplexität der Lebewesen in der 
Evolution bzw. der „scala naturae“. Selbst Pflichten gegenüber Menschen können 
aber abgewogen werden gegenüber den Ansprüchen anderer Wesen und der 
Gesamtordnung.

(2) Methodisch: Der Holismus geht nicht von ewigen, denknotwendigen,
erfahrungsunabhängigen Prinzipien aus, sondern vom Ganzen menschlichen 
Wissens, kultureller Traditionen und historischer Erfahrungen. Darin soll ein 
Höchst-maß an Kohärenz erreicht werden.



Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 11

II. Was ist Konkrete Ethik?
b) Konkrete Ethik als Holismus (2)

Erläuterung zu (2) Methodischer Holismus:

a) Philosophische Ethik muss die in den weit verbreiteten Auffassungen, den Kulturen, 
Religionen und interkulturellen Rechtsordnungen impliziten Bewertungen und 
Beurteilungen aufklären und prüfen – nicht Regeln aus reiner Vernunft, unumgäng-
lichen „Diskursregeln“ oder anderen angeblich unbezweifelbaren Prinzipien ableiten.

b) Philosophische Ethik muss die Begriffe und zentralen Ausdrücke der moralischen 
Sprache (vor allem „gut“ und „sollen“) so verstehen und gebrauchen, dass die 
wichtigen Positionen der Kulturgeschichte einbezogen und diskutierbar bleiben 
(nicht: falscher Sprachgebrauch).

c) Philosophische Ethik muss zu den besten theoretischen (natur- und kultur-
wissenschaftlichen) Kenntnissen und „Weltbildern“ passen, die jeweils verfügbar 
sind. 

Diesen Aufgaben werden die engeren „Zentren“ nicht gerecht. 



Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 12

II. Was ist Konkrete Ethik?
c) Konkrete Ethik und Evolutionstheorie  

1) Die Evolution ist ein Prozess, der wissenschaftlich nicht auf einen Zweck hin angelegt ist 
und indem die höheren Stufen zwar komplexer, aber nicht im wissenschaftlichen Sinne 
besser oder wertvoller wären.

2) Die Evolution stellt selber (naturwissenschaftlich gesehen) keinen Wert dar und enthält 
kein Gebot, sie weiter zu treiben oder zu vollenden.

3) Unter einem Wertgesichtspunkt gibt es in ihr viele Zustände, Prozesse und Gestalten, die 
für viele Wesen wertvoll sind (z. B. günstige Lebensbedingungen für Tiere und Pflanzen).

4) Es erscheint aber nicht plausibel, dass alle diese Prozesse und Werte auf den Menschen 
oder die leidensfähigen Tiere bezogen sind (nur für deren Interessen einen Wert haben).

5) Wenn der Mensch und die höheren Tiere in der Evolution zufällig und spät entstanden 
sind, dann ist es nicht einsichtig, dass die Entstehung der Welt, die Erdgeschichte und die 
Evolution des Lebendigen nur um des Menschen willen einen Sinn haben soll (Kant: 
Dasein der Welt sinnlos ohne vernünftige, d.h. moralischen Wesen).



Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 13

II. Was ist Konkrete Ethik?
c) Konkrete Ethik und Evolutionstheorie (2)

6) Zur Evolutionstheorie im weiten Sinne (incl. Entwicklung der Erde und des Alls) 
passt am besten eine Ethik, für die die Güte des Ganzen in der Entfaltung seiner 
eigenen Mannigfaltigkeit und  seiner vielfachen Wertaspekte liegt. Menschen 
erfahren diese Werte in der Kulturgeschichte.

7) In der Gegenwart und Zukunft hängt eine solche Entwicklung von menschlicher 
Mitwirkung ab. Die natürliche und kulturelle Entwicklung kann auch zur 
„Implosion“ der Mannigfaltigkeit führen, d.h. zu Monotonie, Dominanz, 
Auslöschung von Arten oder Selbstauslöschung des Menschen.

8) Die Besonderheit des Menschen, seiner Vernunft und Kultur, seiner wechselseitigen 
Rechte und Pflichten darf nicht eliminiert werden: (a) Menschen verpflichten sich 
gegen einander, gegen ihre Vernunft oder ihr Gewissen. (b) Nur Menschen können 
Rechte ausüben und respektieren, schuldig werden etc. (c) Menschen haben eine 
„Nahperspektive“ auf sich selber, eine unumgängliche „Selbstbevorzugung“ vor 
anderen, vor allem feindlichen („schädlichen“) Lebewesen. 



Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 14

II. Was ist Konkrete Ethik?
d) Folgen für die Naturethik (1)

Ausgangspunkt der Konkreten Ethik ist eine Vorstellung des „guten Ganzen“, in dem 
Menschen „Mitspieler“ sind, die sich zwar selbst bevorzugen, aber zugleich einen 
„wohlwollend unparteiischen“ Blick auf das Ganze einnehmen können (benevolent
observer, god´s eye view) Das passt zum Sinn der zentralen Ausdrücke der 
traditionellen moralischen Sprache: Unter „gutem Handeln“ und „guten Menschen“ 
verstehen wir Handlungen und Handelnde, die letztlich zum guten Zustand der Welt 
im ganzen beitragen.

Nur ein solcher Ansatz kann
A. Die gegenwärtig sich entwickelnden rechtlichen Übereinkünfte auf globaler Ebene 

grundsätzlich verstehen und rechtfertigen
B. Grenzen für eine völlige Optimierung der Natur im Dienste beliebiger menschlicher 

Wünsche ziehen



Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 15

II. Was ist Konkrete Ethik?
d) Folgen für die Naturethik (2)

(A) Ziele globaler Konventionen und nationaler Gesetze: 
Bewahrung von Artenmannigfaltigkeit (1), art- bzw. tiergerechter Umgang (2), Erhaltung
natürlicher und kultivierter Landschaften (3).

(1) Man kann Artenmannigfaltigkeit auch anthropo- oder vielleicht biozentrisch 
begründen. Aber dann ist sie nur solange wertvoll, wie der Mensch sie braucht und 
nicht technisch ersetzen kann. Außerdem ist sehr fraglich, ob eine erhebliche 
Reduzierung bei entsprechender Züchtung nicht denselben Nutzen brächte. 
Ähnliches gilt für die biozentrische Begründung (Vorteil für alles Lebendige). 

(2) Artgerechte Haltung von Tieren mag menschlichen Interessen (an brauchbaren 
Zucht- und Labortieren, qualitativ hochstehender Nahrung, ästhetischem Anblick 
etc.) dienen. Wenn es nur um menschliche Interessen geht, könnte man aber evtl. mit 
viel weniger Artgerechtigkeit auskommen. („Replace, Refine, Reduce“ bei 
Tierversuchen nicht nur im menschlichen Interesse). Zur pathozentrischen
Begründung: Nachweisbare Schmerzen bringen viele nicht-artgerechten Maßnahmen 
nicht mit sich. Das artgerechte Gedeihen und Wohlergehen der Tiere ist nicht auf 
Schmerzfreiheit reduzierbar. 



Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 16

II. Was ist Konkrete Ethik?

d) Folgen für die Naturethik (3)

(3) Auch für die Frage nach der Erhaltung der Mannigfaltigkeit der Landschaften (Wildnis 
und kultivierte Natur) sind die engeren Zentren nicht zureichend. Sollen wir 
Regenwälder, Wüsten und Hochgebirge nur erhalten, weil Menschen das nützlich oder 
schön finden? Wenn sie es nicht mehr tun oder nicht mehr nötig haben, könnte man 
dann die Gebirge abtragen etc.? Vielleicht würde das Gleichgewicht des Klimas 
darunter leiden, aber ist das ein prinzipielles Problem für menschliche Technik?
Nur die holistische Vorstellung einer guten Welt als Mannigfaltigkeit der Formen des 
Natürlichen und der Kulturen kann diesen einen Eigenwert beimessen. Allerdings gibt 
es eine Fülle von Abwägungsproblemen bei Konkurrenzen zwischen den Interessen 
verschiedener Arten, Kulturen und individueller Rechte (z.B. Problem des 
Bevölkerungswachstums, der industriellen Entwicklung etc.). 



Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 17

II. Was ist Konkrete Ethik?

d) Folgen für die Naturethik (4)

(B) Grenzziehung für die Biotechnologie.

(1) Die Vorstellungen einer gerechten Ordnung der „Lebensräume“ für die 
mannigfaltigen Arten, sowie des Gedeihens und Wohlergehens der Individuen setzt 
Grenzen für die biotechnischen Veränderung der Lebewesen (Klonierung, genetische 
Verbesserung für menschliche Interessen etc.). Die evolutionären Eigenschaften des 
Lebens (Speziesbildung, spontane Mutationen, Individuierung durch zufällige 
Genmischung etc.) dürfen nicht verschwinden. Aus Lebendigem darf nicht 
grundsätzlich „Artifizielles“, d. h. nach Plan serienmäßig Hergestelltes werden.



Prof. Dr. Ludwig Siep - Bioethik als Konkrete Ethik 18

II. Was ist Konkrete Ethik?

d) Folgen für die Naturethik (5)

(B) Grenzziehung für die Biotechnologie (Forts.)

(2) In der Reproduktionsmedizin, der Gentherapie und anderen Bereichen der 
Humanmedizin muss die Grenze zwischen Therapie und Verbesserung 
(enhancement) eingehalten werden. Dazu reichen die Prinzipien der individuellen 
Autonomie nicht aus. Es müssen die Folge einer beliebigen „Konstruktion“ der 
Kinder durch ihre Eltern bzw. eine freie genetische Selbstveränderung bedacht 
werden – für das soziale Leben und für die Welt im Ganzen. Eine geplante
Verteilung natürlicher Anlagen überlastet die Gesellschaft. Der Generationen-
wechsel würde durch Langlebigkeit und Ressourcenknappheit verlangsamt 
(Entschädigung der „sozial Schwachen“ für schlechte Erbanlagen).
Für die Wertaspekte der natürlichen Konstitution und Reproduktion des Menschen 
braucht man eine evaluative Konzeption der Natürlichkeit. 

Ludwig Siep, Konkrete Ethik. Frankfurt 2004.


