
 

Philosophisches Seminar 

der 

 Universität Münster 

 
 

Veranstaltungsverzeichnis 
 

Sommersemester 2025 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

Bitte überprüfen Sie Zeiten und Räume auf Aktualität im HISLSF 
 

 
 
 
 
März 2025       Philosophisches Seminar 

Domplatz 23  
48143 Münster 

 



I. Vorlesungen 

	

I.	Vorlesungen/Grundkurse		

	

Prof. Dr. Franziska Dübgen 080580 
Politische Philosophie 

Zeit: Do 10-12 Uhr  Eignung:  
Beginn: 10.04.2025 Bereich:  
Raum: S10 (Schloss) Typ: Vorlesung 

Die Vorlesung gibt einen Überblick über zentralen Themen, Methodologien und Werke der Politischen 
Philosophie. Dies erfolgt einerseits historisch anhand einschlägiger Werke der Politischen Philosophie (u.a. von 
Platon, Machiavelli, Hobbes, Rousseau, Kant, Marx, Foucault und Arendt) sowie andererseits systematisch 
entlang zentraler Themenfelder (u.a. Gerechtigkeit, Feminismus, Postkolonialismus). Ablaufplan und 
Lektüreempfehlungen werden in der ersten Sitzung bekannt gegeben. 

 
 

Kerstin Gregor-Gehrmann 080586 
Grundkurs Anthropologie 

Zeit: Mo 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: 07.04.2025 Bereich:  
Raum: F 33 (Fürstenberghaus) Typ: Grundkurs 
In diesem Grundkurs behandeln wir die zentrale Bedeutung der Frage des Menschen nach sich selbst sowie verschiedene 
Probleme, die mit ihrer Beantwortung einhergehen. So wurde das menschliche Wesen vielfach vereinfachend bestimmt 
und absolut gesetzt: als ‚animal rationale‘, ‚zoon politikon‘, ‚homo oeconomicus‘, ‚animal symbolicum‘ … Demgegenüber 
ist der Anspruch einer philosophischen Betrachtung des Menschen umfassend. Entsprechend soll die Idee, Geschichte und 
Relevanz der Anthropologie hier aus interdisziplinärer Perspektive betrachtet werden – unter Einbezug aktueller, etwa 
postkolonialer oder feministischer Kritiken. 

 
 

Prof. Dr. Reinold Schmücker 080571 
Ethik – ein einführender Überblick 

Zeit: Di 12-14 Uhr  Eignung:  
Beginn: 22.04.2025 Bereich:  
Raum: F 5 (Fürstenberghaus) Typ: Vorlesung 

Diese Vorlesung führt in die Grundlagen normativer Ethik ein. Zu Beginn wird die Ethik von anderen 
Teildisziplinen der Philosophie abgegrenzt, und es wird ein Überblick über unterschiedliche Arten und 
Auffassungen von Ethik sowie über unterschiedliche Typen ethischer Theorien gegeben. Im weiteren Verlauf 
des Semesters werden dann die bedeutendsten Typen normativer Ethik anhand kurzer Texte ihrer prominentesten 
Vertreter vorgestellt. Dabei werde ich mich darauf konzentrieren, die Differenzen der verschiedenen Theorien 
möglichst klar zu konturieren, und deren jeweilige Stärken und Schwächen hervorheben. Eine Diskussion der 
unterschiedlichen Spielarten metaethischer Theorie rundet den einführenden Überblick ab. – Die Vorlesung kann 
mit einer Klausur abgeschlossen werden. 



I. Vorlesungen 

 
Als begleitende Lektüre zur Vorlesung empfehle ich: Dieter Birnbacher, Analytische Einführung in die Ethik, 3. 
Aufl., Berlin/New York 2013. Das Buch steht über den KatalogPlus der ULB Münster allen Studierenden zum 
kostenfreien Download zur Verfügung. 

 
 

Prof. Dr. Oliver R. Scholz 080557 
Geschichte der Philosophie II (Neuzeit bis Kant) 

Zeit: Di 16-18 Uhr  Eignung:  
Beginn: 08.04.2025 Bereich:  
Raum: Audimax (Johannisstr. 12-20) Typ: Vorlesung 

Der zweite Teil der Übersicht über die Geschichte der Philosophie umfasst die Zeit vom Beginn der Neuzeit bis hin zu 
Kant, also grobgesprochen das 17. und 18. Jahrhundert. Die Themen der Vorlesung sind: die wissenschaftliche Revolution 
im 17. Jahrhundert; Francis Bacon; René Descartes und die Cartesianer; Gottfried Wilhelm Leibniz; Christian Wolff und 
die Schulphilosophie nach Wolff; der klassische britische Empirismus (John Locke, George Berkeley, David Hume); 
Immanuel Kant. – Die Vorlesung wird mit einer Klausur abgeschlossen. Zur Vor- und Nachbereitung:  
Bärthlein, Karl (Hg.): Zur Geschichte der Philosophie, 1. Band: Von der Antike bis zur Aufklärung, 2., verbesserte und 
ergänzte Auflage, Würzburg 1984.  
Wedberg, Anders: A History of Philosophy, Drei Bände, Oxford 1982-1984; Band II. 

 
 

Prof. Dr. Oliver R. Scholz 080564 
Erkenntnistheorie 

Zeit: Do 16-18 Uhr  Eignung:  
Beginn: 10.04.2025 Bereich:  
Raum: Audimax (Johannisstr. 12-20) Typ: Vorlesung 

Die Vorlesung führt in zentrale Fragen und ausgewählte Anwendungen der modernen Erkenntnistheorie ein: Was sind gute 
Überzeugungen? Wie können wir unsere Überzeugungssysteme verbessern? Über welche Quellen der Rechtfertigung und 
des Wissens verfügen wir? Welche individuellen und sozialen Bedingungen sind erkenntnisfördernd, welche hinderlich? 
Wie unterscheidet sich wissenschaftliche Erkenntnis von Alltagsüberzeugungen und beruflichen Kompetenzen? 
Zur Vor- und Nachbereitung: Schurz, Gerhard: Erkenntnistheorie. Eine Einführung, Berlin 2021. 

 
 

Prof. Dr. Christian Thein 080599 
Lehren und Lernen der Philosophie 

Zeit: Di 16-19 Uhr  Eignung:  
Beginn: 08.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.201 Typ: Vorlesung/Übung 

Die Vorlesung/Übung „Lehren und Lernen der Philosophie“ führt theoriegeleitet und empirie- sowie praxisbezogen in die 
Paradigmen, Prinzipien und Kontroversen der Philosophiedidaktik aus Forschungsperspektive ein. Hierbei wechseln sich 
Kurzvorträge und Übungsphasen ab, so dass die kontinuierliche und rege Mitarbeit der Teilnehmerinnen und Teilnehmer 
vorausgesetzt wird. Thematisch wird in den ersten Sitzungen an einer wissenschaftstheoretisch und metaphilosophisch 



I. Vorlesungen 

fundierten Verhältnisbestimmung von Philosophie und Didaktik gearbeitet. In der Folge werden in einem zweiten 
Vorlesung-/Übungsteil verschiedene philosophiedidaktische Paradigmen und Prinzipien wie Problemorientierung, 
Lebensweltbezug, Methodenparadigma, Textverstehen sowie Urteilsbildung erörtert und an unterrichtspraktischen 
Beispielen analysiert und erprobt. Im dritten Vorlesungs-/Übungsteil sollen gegenwärtige didaktische Kontroversen bspw. 
zu Fragen der Kompetenzorientierung oder auch der Wertevermittlung im Unterricht aufgearbeitet und wiederum mit 
Bezug auf Unterrichtsbeispiele diskutiert werden.  
Die Studienleistung besteht in der eigenständigen Entwicklung und Präsentation eines problemorientierten Lehr-
/Lernszenarios für Sek.I oder Sek.II. 
 
Literatur sowie Arbeitsmaterialien werden im Vorlesungs-/Übungsverlauf über >Learnweb< zur Verfügung gestellt. 
 
Zur vorbereitenden und begleitenden Lektüre sei insbesondere empfohlen: 

- Christian Thein: Verstehen und Urteilen im Philosophieunterricht, 2. Auflage, Opladen/Berlin/Toronto: Barbara 
Budrich 2020. 

- Markus Tiedemann (Hg.): Handbuch Philosophie und Ethik – Didaktik und Methodik Bd. 1, Paderborn: Ferdinand 
Schöningh 2015. 

 
 



II. Seminare 

 
 
II.	Seminare	
 
 

Apl. Prof. Dr. Johann S. Ach 080576 
Einführung in die Bioethik 

Zeit: Mi 16-18 Uhr  Eignung:  

Beginn: 07.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL 23.201 Typ: Seminar 

David DeGracia und Joseph Millum haben 2021 eine umfassende Theory of Bioethics vorgelegt. In ihrem Buch 
diskutieren die beiden Autoren – ausgehend von theoretischen Überlegungen und begrifflichen Klärungen – 
zahlreiche bioethische Fragen und Probleme, darunter zum Beispiel die Frage nach der Zulässigkeit von 
Sterbehilfe, ethische Fragen im Zusammenhang von Tierversuchen oder Probleme der globalen Gerechtigkeit. 
Das Buch eignet sich daher trotz seines hohen Anspruchs auch als Einführung in die Bioethik. 
Im Seminar werden ausgewählte Abschnitte des Buches gelesen und diskutiert. 
Literatur: 
DeGracia, D & Millum, J (2021) A Theory of Bioethics. Cambridge UP (Das Werk steht auf der Seite des 
Verlages auch als Open Access-Titel zur Verfügung.) 

 
 
 
 

Jule Bärmann 080594 
Grundfragen der Bildungsphilosophie 

Zeit: Di 16-18 Uhr  Eignung:  

Beginn: 08.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL 23.206 Typ: Seminar 

Bildung ist in aller Munde. Je nach Sprecher*in und Kontext meint der Begriff dabei mal das Innehaben oder den 
Erwerb von bestimmten Fähigkeiten, spezifischem Wissen, moralischen Dispositionen, Schulabschlüssen oder 
auch eines bestimmten Habitus. Ist der Begriff also bedeutungsleer – ein ‚Container-Wort‘ (Lenzen 1997) oder 
‚Meta-Begriff‘ (Koselleck 1990)? Um Licht ins unbestimmte Dunkel zu bringen, wollen wir im Seminar den 
philosophischen Ursprüngen der Bildungsidee nachspüren. Die Überlegungen, denen wir dabei begegnen, 
bewegen sich zwischen Tradition und Fortschritt, individueller und gesellschaftlicher Freiheit, Sittlichkeit und 
Moral, Nutzen und Selbstzweck sowie zwischen Macht, Klasse und Barbarei. Begleiten soll uns dabei stets auch 
die Frage: Wie könnte eigentlich ein zeitgemäßes Verständnis von Bildung aussehen?  

 



II. Seminare 

Prof. Dr. Kurt Bayertz; Prof. Dr. Peter Rohs 080613 
Kosmologie bei Kant 

Zeit: Mi 10-12 Uhr  Eignung:  

Beginn: 09.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.206 Typ: Seminar 

Im Jahre 1755 veröffentliche Immanuel Kant unter dem Titel „Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des 
Himmels“ eine kosmologische Theorie, die das Sonnensystem und seine Entstehung auf der Basis der 
Newtonschen Gesetze zu erklären sucht. Obwohl zu seinen Lebzeiten kaum rezipiert, gilt Kants Schrift heute als 
ein bedeutender Durchbruch zu einem historischen Verständnis des Universums. 
Nicht nur von dieser Theorie, sondern auch von jedem anderen Versuch einer Kosmologie hat Kant keine drei 
Jahrzehnte später Abstand genommen. In seiner „Kritik der reinen Vernunft“ vertrat er nun die Ansicht, daß die 
menschliche Vernunft nicht hinreicht, um echte Erkenntnis über den Anfang und über das Ganze des Universums 
zu erlangen. 
In dem Seminar werden die Schrift von 1755 ebenso behandelt, wie die im Rahmen der Antinomienlehre der 
„Kritik der reinen Vernunft“ entwickelten Argumente, mit denen Kant seine Revision begründete. 
 
Literatur: 

• Kant, Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels. 
• Kant, Kritik der reinen Vernunft (Zweits Buch, zweites Hauptstück: A406/B432 bis A567/B595) 

 
Sekundärliteratur: 

• Brigitte Falkenburg, Kants Kosmologie. Die wissenschaftliche Revolution der Naturphilosophie im 18. 
Jahrhundert. Frankfurt/M. 2000. 

 
 
 
 

Prof. Dr. Kurt Bayertz; Prof. Dr. Niko Strobach 080618 
Heinrich Heine als Philosophiehistoriker 

Zeit: Mi 14-16 Uhr  Eignung:  

Beginn: 09.04.2025 Bereich:  
Raum: F 072 (Fürstenberghaus) Typ: Seminar 

Seltsames, aber auch Innovatives hört man aus dem beängstigenden Nachbarland, dessen Intellektuelle zu schwer 
zu begreifenden Grübeleien neigen. Bloß gut, dass die Redaktion einen Mitarbeiter gewinnen kann, der, als 
Flüchtling, nicht nur die Sprache der Grübler als Muttersprache hat, sondern auch ein bestens informierter 
Szenekenner ist, der außerdem noch gut erklären kann und die Sprache der Vernunft perfekt, ja mit Eleganz 
beherrscht. Seine Beiträge sind ein voller Erfolg: Das kann man ja glatt verstehen. Später hat er ein Buch daraus 
gemacht und es in seine Muttersprache zurückübersetzt. Es präsentiert Philosophiegeschichte in ungewöhnlicher 
Beleuchtung und lohnt noch immer die Lektüre. Wir wollen die deutsche Fassung von „Zur Geschichte der 
Religion und Philosophie in Deutschland“ von Heinrich Heine (1797-1856) lesen. Französischkenntnisse für 
Seitenblicke ins Original sind nützlich, aber nicht Voraussetzung. Der Text steht rechtzeitig im Learnweb bereit. 
Einzelheiten werden in der ersten Sitzung besprochen.     

 



II. Seminare 

Anna Maj Blundell 080636 
Wollen, können, sollen wir die Demokratie noch retten? 

Zeit: Mo 10-12 Uhr  Eignung:  

Beginn: 07.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL 23.206 Typ: Seminar 

In diesem Seminar widmen wir uns zentralen Fragen der politischen Philosophie, die angesichts gesellschaftlicher 
Entwicklungen immer dringlicher erscheinen: Was verstehen wir eigentlich unter „Demokratie“? Inwiefern gerät 
sie heute unter Druck – durch soziale Ungleichheit, Populismus oder technologische Umbrüche? Und schließlich: 
Sind wir (noch) bereit, ihre Grundlagen zu verteidigen und können wir sie überhaupt noch retten? 
Gemeinsam untersuchen wir klassische und moderne Theorien der Demokratie, beleuchten unterschiedliche 
Konzeptionen und fragen nach ihrem jeweiligen Aktualitätswert. Dabei nehmen wir kritische Stimmen ebenso in 
den Blick wie mögliche Zukunftsperspektiven: wie müsste eine Demokratie aussehen, die nicht nur formale 
Verfahren, sondern auch Gerechtigkeit und Teilhabe sicherstellt? Können digitale Technologien – von online 
Wahlverfahren bis zu digitalen Bürgerräten – einen Ausweg aus der Krise weisen, oder verstärken sie bestehende 
Probleme?  
Ziel ist es, sowohl ein Verständnis der philosophischen Grundlagen demokratischer Ordnungen zu entwickeln, 
als auch unsere eigenen Positionen zu schärfen.  
Die Seminarteilnahme setzt die Bereitschaft des Lesens englischer Texte voraus. Bei Überbelegung werden die 
Seminarplätze in der Reihenfolge der Anmeldung bei Qispos vergeben. Bitte beachten Sie außerdem, dass Sie 
zur Bestätigung des Seminarplatzes entweder an der ersten Seminarsitzung teilnehmen oder, falles Ihnen dies 
nicht möglich sein sollte, sich vorab von dieser per E-Mail abmelden müssen.   
 

 
 

Anna Maj Blundell 080637 
Ist das noch Feminismus? – Tradwives und andere Tik-Tok-Phänomene 

Zeit: Mo 14-16 Uhr  Eignung:  

Beginn: 07.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL 23.205 Typ: Seminar 

In diesem Seminar wollen wir uns grundlegenden philosphischen und gesellschaftskritischen Fragen rund um 
den modernen Feminismus zuwenden: Welche Konzepte und Strömungen prägen unsere aktuellen Vorstellungen 
von Geschlechtergerechtigkeit? Worin besteht das Selbstverständnis des Feminismus im 21. Jahrhundert? Und 
wie lassen sich Phänomene wie die der „Tradwives“ im Kontext digitaler Medienplattformen wie TikTok 
begreifen? 
Bei der Beantwortung dieser Fragen nehmen wir sowohl „klassische“ Theorien des Feminismus in den Blick, als 
auch zeitgenössische Beiträge der Philosophie. Dabei betrachten wir kritisch, inwiefern neue Online-Trends – 
darunter die Tradwife Ästhetik – traditionelle Rollenmuster entweder zementieren oder auf paradoxe Weise neu 
verhandeln. Genauso wollen wir hinterfragen, ob und wie Social-Media-Plattformen Diskursräume verschieben 
und möglicherweise sogar neue Arten (inter)aktiver Partizipation eröffnen.  
 
Die Teilnahme am Seminar setzt sowohl die Bereitschft des Lesens englischer Texte, als auch das Schauen 
englischer Videos voraus.  
Bei Überbelegung werden die Seminarplätze in der Reihefolge der Anmeldung bei Qispos vergeben. Bitte 
beachten Sie außerdem, dass Sie zur Bestätigung Ihres Seminarplatzes entweder an der ersten Seminarsitzung 
teilnehmen oder, falls Ihnen dies nicht möglich sein sollte, sich vorab von dieser Sitzung per E-Mail abmelden 
müssen.  



II. Seminare 

 
Anna Maj Blundell 080638 

Einführung in die Religionsphilosophie 

Zeit: Di 10-12 Uhr  Eignung:  

Beginn: 08.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL 23.206 Typ: Seminar 

Worum handelt es sich bei ‚Religion‘? Wie lässt sie sich philosophisch eingrenzen, verstehen und begründen? In 
diesem Seminar nähern wir uns den Grundfragen der Religionsphilosophie, indem wir klassische und 
zeitgenössische Positionen untersuchen. Wir gehen dabei grundlegenden Themen nach: unter anderem dem 
Verhältnis von Glaube und Vernunft, dem Begriff des „Heiligen“ oder „Transzendenten“, verschiedenen 
Gottesbeweisen und dem Theodizee-Problem. 
Ausgehend von Positionen wie denen von Augustinus, Thomas von Aquin, Immanuel Kant und Søren 
Kierkegaard, sowie moderner Philosophen und Theologen (u.a. Paul Tillich, Karl Rahner, Jürgen Habermas) 
stellen wir die Frage, welche Rolle Religiösität in einer zunehmend säkularen Welt spielt. Dabei nehmen wir 
sowohl apologethische als auch kritische Stimmen in den Blick und diskutieren, wie sich religiöse 
Überzeugungen mit pluralistischen Lebensformen vereinbaren lassen.  
Ziel ist es, ein Fundament für die Auseinandersetztung mit Religiösen Konzepten und Glaubenvorstellungen zu 
legen, das sowohl geschichtliche Hintergründe als auch aktuelle Kontroversen einschließt.  
Bei Überbelegung werden die Seminarplätze in der Reihenfolge der Anmeldung bei Qispos vergeben. Bitte 
beachten Sie außerdem, dass Sie zur Bestätigung Ihres Seminarplatzes entweder an der ersten Seminarsitzung 
teilnehmen oder sich vorab per E-Mail abmelden müssen.  

 
 

Dr. Markus Bohlmann 080601 
Didaktische Entwürfe zu den neuen Themen in den Lehrplänen NRW 

Zeit: Mo 16-18 Uhr  Eignung:  
Beginn: 07.04.2025 Bereich:  
Raum: F 153 (Fürstenberghaus) Typ: Seminar 

Für den Unterricht in Philosophie in der Sekundarstufe I und II in Nordrhein-Westfalen stehen zum Schuljahr 
2025/2026 neue Lehrpläne in Aussicht. Der Lehrplan für die Unter- und Mittelstufe liegt seit September 2024 in 
der endgültigen Fassung vor. Für die Oberstufe soll im Januar eine vorläufige Fassung veröffentlicht werden. In 
diesen Lehrplänen finden sich zahlreiche neue Themen, z.B. die Philosophie der Person, Beziehung, 
Nachhaltigkeit, des Lebens, der Grenzerfahrung, der (digitalen) Täuschung und der Friedenskonzepte. 
Ziel des Seminars ist es, didaktische Entwürfe zu diesen Themen miteinander zu besprechen, eigene Entwürfe zu 
entwickeln und den Lehrplan und seine thematischen Setzungen aus einer philosophischen und 
philosophiedidaktischen Sicht kritisch zu hinterfragen. 

 
 



II. Seminare 

Dr. Markus Bohlmann 080602 
Die Phänomenologie in der Philosophie- und Ethikdidaktik 

Zeit: Do 16-18 Uhr  Eignung:  
Beginn: 10.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.208 Typ: Seminar 

Die Schule der Phänomenologie, deren Philosophieren von der Lebenswelt, der „Welt der schlichten 
intersubjektiven Erfahrungen“ (Husserl 1962[1954], 136), ausgeht, hatte starke methodische Wirkungen in der 
Philosophie- und Ethikdidaktik. So zum Beispiel auf die sog. phänomenologische Methode bei Martens und 
Rohbeck. Die Orientierung an der Lebenswelt der Lernenden ist in vielen Planungsmodellen für Unterricht 
grundlegend. Themen der Phänomenologie spielen eine inhaltliche Rolle im Philosophieunterricht. 
Im Seminar diskutieren wir aus philosophischer und philosophiedidaktischer Sicht Methoden und Themen, die 
im Zusammenhang mit der Phänomenologie stehen. Ziel ist eine kritische Auseinandersetzung vor dem 
Hintergrund eines verschärften Verständnisses, was Phänomenologie sein kann. 

 
 
 

Dr. Markus Bohlmann 080604 
Praxisbezogene Studien (Vorbereitung) im Fach (Praktische) Philosophie 

Zeit: Fr 8-10 Uhr, an folgenden Tagen: 16.05.; 23.05.; 
30.05; 06.06.; 20.06; 27.06; 04.07 

 Eignung:  

Beginn: 16.05.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.205 Typ: Praxisbezogene Studien 

Das Projektseminar dient der Vorbereitung und Begleitung des Praxissemesters im Schulfach Philosophie. Es ist 
aufgeteilt in a) eine Phase des Vorsemesters mit sieben Sitzungen, b) zwei Studientagen zur individuellen und 
gruppenbezogenen Beratung der am Konzept des Forschenden Lernens orientierten Studienprojekt- oder 
Praxisreflexionsdurchführung während des Praxissemesters, und c) eine Phase der Nachbereitung in Form eines 
ganztägigen Blockseminars. 
Die vorbereitende Seminarphase im Praxissemester dient der Erschließung eines Horizontes von 
fachunterrichtsspezifischen Gegenstandsfeldern und Fragestellungen des Forschenden Lernens im 
Philosophieunterricht. Entsprechend wird im Seminar ein Überblick über die forschungsrelevanten Elemente des 
Fachunterrichts in der Sek. I und Sek. II gegeben. Hierbei werden neben einer philosophiedidaktisch fundierten, 
theorie- und methodenbasierten Einführung relevante Aspekte der Unterrichtsbeobachtung ebenso besprochen 
wie Planungs-, Durchführungs- und Reflexionsaspekte. Hierbei wird auf Schlüsselmethoden der 
empiriebezogenen Methodik der Datenerhebung und –auswertung rekurriert. Ebenso sind Fragen der Sichtung 
und Analyse von Unterrichtsmaterialien und –medien zu erörtern. Abschließend werden die Anforderungen an 
die Durchführung der Studienprojekte sowie die Leistungen im Rahmen der Praxisreflexion vorgestellt. 
In diesem Seminar gilt Anwesenheitspflicht. 
  
Die Studientage werden an folgenden Tagen liegen (für Ihre Planung): 
Gruppe 1 (Lehramt HRSGe): 10.10. / 28.11. 
Gruppe 2 (Lehramt GymGes): 17.10. / 05.12. 
Gemeinsamer Abschlussblock am 03.02.2026. 
Die Vorbereitungstermine sind unter den Zeiten oben angegeben 

 
 



II. Seminare 

Dr. Markus Bohlmann 080605 
Praxisbezogene Studien (Begleitung) im Fach (Praktische) Philosophie 

Zeit: Gruppe HRSGe: 7.3., 9.5., 15.7.; Gruppe GymGes: 
14.3., 16.5., 15.7.; jeweils 9-18 Uhr 

 Eignung:  

Beginn: Gruppe HRSGe: 7.3.; Gruppe: GymGes: 14.3. Bereich:  
Raum: Siehe LSF Typ: Praxisbezogene Studien 

Die Begleitung des Praxissemesterdurchgangs ab Februar 2025 findet in Form von zwei Studientagen an 
folgenden Terminen statt, die je nach Lehramt differenziert sind:  
Gruppe 1 (Lehramt HRSGe): 7.3. / 9.5. 
Gruppe 2 (Lehramt GymGes): 14.3. / 16.5. 
 
Die Studientage dienen der Besprechung, Analyse und Reflexion der Praxiserfahrungen, insbesondere mit Blick 
auf die Durchführung von Studienprojekten. Hierbei werden individuelle und kollektive Beratungen angeboten. 
  
Die Nachbereitung des Praxissemesters findet statt zu einem gemeinsamen Blocktermin am Dienstag, 15.07. ab 
9.15 Uhr. 

 
 

Dr. Johannes Branahl 080634 
An der Grenze zwischen Physik und Metaphysik 

Zeit: Blockseminar 15.09.-18.09.2025, 10-18 Uhr  Eignung:  
Beginn: 23.04.2025, 18-20 Uhr, DPL23.206 Bereich:  
Raum: DPL23.201 Typ: Seminar 

Das Spannungsverhältnis zwischen Physik und Metaphysik begleitet die Wissenschafts- und Philosophiegeschichte seit 
der Antike und ist in der heutigen Forschung aktueller denn je. Zunächst werden wir die historische Entwicklung der 
Unterscheidung von Physik und Metaphysik beleuchten, von Aristoteles’ Metaphysik als „erste Philosophie“ bis hin zur 
Trennung beider Disziplinen in der Neuzeit. Dabei betrachten wir bedeutende Klassiker aus der Antike, von Descartes, 
Newton, Kant und aus dem Positivismus / Wiener Kreis, die auf unterschiedliche Weise die Grenzen zwischen 
physikalischen und metaphysischen Fragen neu zogen. In der zweiten Hälfte des Seminars richten wir den Blick auf 
zeitgenössische Debatten: Aktuelle physikalische Theorien stoßen auf Fragen, die traditionell als metaphysisch galten. 
Hier werden wir diskutieren, ob diese letztlich physikalisch erklärbar sind, oder ob metaphysische Erklärungsansätze stets 
unausweichlich bleiben. 
 
Das Seminar bietet eine interdisziplinäre Annäherung an das Verhältnis von Physik und Metaphysik und richtet sich an 
Studierende der Philosophie und der Naturwissenschaften, die an den theoretischen Grundlagen und Grenzen der modernen 
Wissenschaft interessiert sind. Physikkenntnisse werden nicht vorausgesetzt. 

 
 



II. Seminare 

Dr. Timo Dresenkamp 080566 
Descartes: Meditationen 

Zeit: Fr 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: 11.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.201 Typ: Seminar 

In diesem Seminar behandeln wir mit René Descartes’ Meditationes de prima philosophia einen der 
Schlüsseltexte der abendländischen Philosophie. In ihm ergründet Descartes, inwiefern wir auf einem bereinigten 
Wissensfundament fußende sichere Erkenntnis erlangen können. Wir werden Descartes’ Argumente im Detail 
beleuchten. 

 
 

Dr. Timo Dresenkamp 080588 
Platon: Phaidros 

Zeit: Mo 16-18 Uhr  Eignung:  
Beginn: 07.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.206 Typ: Seminar 

In diesem in Form eines Dialogs zwischen Phaidros und Platons Lehrer Sokrates verfassten Werk werden 
insbesondere Eros und Verliebtheit, Rhetorik, Wahrheit, die Gestaltung der Seele sowie die jeweiligen Vorzüge 
von mündlicher und schriftlicher Wissensvermittlung thematisiert. Wir werden den Text in Auszügen diskutieren. 
Platon: Phaidros. Reclam. 

 
 

Dr. Timo Dresenkamp 080614 
Montaigne: Essais 

Zeit:   Eignung:  
Beginn:  Bereich:  
Raum:  Typ: Exkursion 

Michel de Montaigne verlor mit 36 Jahren bei einem Reitunfall 1569 oder Anfang 1570 fast sein Leben. War er 
bis dahin – auch infolge einer fast obsessiven Beschäftigung mit antiker Philosophie zu diesem Thema – von 
einer so tiefgreifenden Todesfurcht befallen, dass ihm seine Lebensfreude fast gänzlich abhanden kam, so half 
ihm dieses Ereignis, sich von seiner Todesfurcht zu befreien, ein heiteres, unbeschwertes und lebensbejahendes 
Gemüt zu entwickeln und zu einem Meister der Lebenskunst heranzuwachsen. Wichtigster Geburtshelfer auf 
seinem Weg mit seinem dramatischen Wendepunkt war wohl die Anfertigung seiner Essais, in denen vieles um 
die zentrale Frage kreist, wie man ein gutes Leben führen kann. Für seine Antworten schöpft Montaigne aus 
seinem eigenen Leben, seinen eigenen Erfahrungen, und bleibt dabei stets sehr konkret. In Unzeitgemäße 
Betrachtungen schreibt Nietzsche – Schopenhauer mit Montaigne vergleichend – über diesen: „Daß ein solcher 
Mensch geschrieben hat, dadurch ist wahrlich die Lust auf dieser Erde zu leben vermehrt worden. Mir wenigstens 
geht es seit dem Bekanntwerden mit dieser freiesten und kräftigsten Seele so, daß ich sagen muß, was er von 
Plutarch sagt: »kaum habe ich einen Blick auf ihn geworfen, so ist mir ein Bein oder ein Flügel gewachsen.« Mit 
ihm würde ich es halten, wenn die Aufgabe gestellt wäre, es sich auf der Erde heimisch zu machen.” 
Wichtig: Dieses Seminar findet vom 11. bis 16. August 2025 als Exkursion in Bordeaux/Frankreich statt. 
Die Teilnehmergrenze liegt bei 30 und die Selbstbeteiligung bei voraussichtlich 75 € pro Person. Am 10. 
Januar 2025, 12-14 Uhr c.t. findet in Raum 102 eine Vorbesprechung statt, bei der die Seminarplätze 
verteilt sowie über das Programm und die vorzubereitende Literatur informiert werden. 



II. Seminare 

 
Prof. Dr. Franziska Dübgen 080583 

Die Politische Philosophie von Jacques Rancière 

Zeit: Di 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: 08.04.2025 Bereich:  
Raum: F 3 (Fürstenberghaus) Typ: Seminar 

Jacques Rancières ist einer der prominentesten Vertreter der poststrukturalistischen Politischen Philosophie. 
Seine Philosophie widmet sich der Ästhetik, der Literatur, der Bildung sowie der Politischen Philosophie. 
Zentrale Themen in einem Werk umfassen die Rolle der Gleichheit für emanzipatorische Kämpfe, Prozesse der 
Subjektivierung und die Unsichtbarkeit marginalisierter Gruppe in politischen Institutionen. Wir lesen 
Ausschnitten aus seinen zentralen Werken, u.a. aus Das Unvernehmen. Über Politik und Philosophie, Der 
unwissende Lehrmeister und Hass der Demokratie. 

 
 

Prof. Dr. Franziska Dübgen 080615 
Philosophie der Lebenskunst 

Zeit: Mo 12-14 Uhr  Eignung:  
Beginn: 07.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.201 Typ: Seminar 

In diesem Seminar befassen wir uns mit philosophischen Texten über die Lebenskunst seit der Antike bis in die 
Gegenwart, u.a. von Epikur, Seneca, Arthur Schopenhauer, Friedrich Nietzsche und Michel Foucault. In der 
Philosophie der Lebenskunst kann das eigene Leben als ein Kunstwerk verstanden werden, das es autonom zu 
gestalten gilt. Selbsterkenntnis, im Sinne des Verstehens der eigenen Bedürfnisse und Leidenschaften, scheint 
eine Voraussetzung für ein gelungenes Leben zu sein. Doch inwiefern offenbart sich das Selbst erst im aktiven 
Handeln? Wie verhält sich das individuell gelungene Leben zu dem der Gemeinschaft? Und ist es überhaupt 
möglich, allgemeine Prinzipien zu formulieren, worin ein gelungenes Leben besteht? Wir stellen im Laufe des 
Seminars zusätzlich interkulturelle Bezüge zu nicht-westlichen Philosophien der Lebenskunst als potenzielle 
Kontrastfolien her und diskutieren abschließend jüngere Texte zur Kritik der Lebenskunst.  

 
 

Prof. Dr. Franziska Dübgen, Eva-Maria Landmesser 080589 
Feministische Phänomenologie 

Zeit: Blocktermin 10.-12.09.2025 (Mi 10-16 Uhr, Do 10-20 
Uhr, Fr 10-16 Uhr) 

 Eignung:  

Beginn: 15.04.2025,  Bereich:  
Raum: DPL23.201 Typ: Blockseminar 

Zentrale Themen feministischer Theorie waren von Anfang an Körper und Erfahrung. Die Phänomenologie 
analysiert das menschliche In-der-Welt-sein und verankert dieses im leiblichen Erleben. Feministische 
Phänomenologie nimmt dementsprechend körperliche Erfahrungen vergeschlechtlichter Subjekte als 
Ausgangspunkt, um kritisch über gesellschaftliche Normen und Institutionengefüge nachzudenken und um zu 
erklären, wie Mädchen und Frauen (aber auch Männer und Transpersonen) im jeweiligen gesellschaftlichen 
Kontext ihr verkörpertes Selbst erleben. Dabei verbindet die neuere Forschung phänomenologische Ansätze mit 
den Gender-, Queer- und Critical Race Studies. Im Seminar lesen und diskutieren wir Schlüsseltexte aus diesem 
Diskursfeld und fragen danach, welche fruchtbaren Impulse sie für die Praktische Philosophie bieten können. 



II. Seminare 

 
Ariane Filius, Dr. Eva-Maria Jung 080643 

Theorie und Kultur des Bewusstseins bei Thomas Metzinger 

Zeit: 10.06.2025-13.06.2025, 9-15 Uhr  Eignung:  
Beginn: 09.04.2025, 10-12 Uhr, BB 105 Bereich:  
Raum: BB 105 (Bispinghof 2) Typ: Blockseminar 

Thomas Metzinger arbeitet an der Schnittstelle zwischen der Philosophie des Geistes und den Kognitions- und 
Neurowissenschaften und beschäftigt sich seit Jahrzehnten mit natürlichem und künstlichem Bewusstsein (wobei er selbst 
diese Trennung für problematisch hält) sowie ethischen Fragen bezüglich der Bewusstseinsforschung.  
Er vertritt eine radikale naturalistische Position, wonach sich unser subjektives Erleben vollständig auf neuronale Prozesse 
zurückführen lässt. Unser subjektives Gefühl eines Selbst oder Ichs ist nicht mehr als ein illusionäres, virtuelles 
Selbstmodell, das für uns aber unhintergehbar ist (Metzinger spricht von einem „Ego-Tunnel“).  
Bewusstsein ist aber trotz des naturalistischen Erklärungsansatzes kein bedeutungsloses Nebenprodukt für Metzinger. Vor 
diesem Hintergrund interessiert er sich für das subjektive, phänomenale Erleben und fragt danach, ob es einen Kernbereich 
von Bewusstsein gibt, der bei allen Menschen gleich ist. Mit seinem Konzept der „minimalen phänomenalen Erfahrung“ 
(MPE) argumentiert er dafür, dass es eine basale Form von „reinem Bewusstsein“ gibt, die sowohl empirisch als auch 
phänomenologisch erfassbar ist und gezielt hergestellt werden kann - z.B. durch Meditation, ggf. aber auch durch 
psychoaktive Substanzen oder technische Verfahren. In einem MPE-Zustand haben Menschen kein Ich-Gefühl, sondern 
nehmen das Bewusstsein als solches wahr. 
Die Möglichkeit, dass wir Bewusstseinszustände gezielt einnehmen können oder ggf. auch bei Maschinen provozieren 
können, begründet den Bedarf an einer Bewusstseinsethik, die sich u.a. damit beschäftigt, welche Bewusstseinszustände 
wir für wünschenswert erachten und provozieren sollten/dürfen – es geht um eine normative Einschätzung von 
Erlebnisformen. Darüber hinaus hält Metzinger es für geboten, Menschen zu befähigen, solche wünschenswerten 
Bewusstseinszustände zu kultivieren, da uns dies zu geistiger Autonomie führt. Zudem sieht er in der Kultivierung nicht-
egoischer Bewusstseinszustände einen Schlüssel, um der planetaren Krise zu begegnen, weshalb er die Etablierung einer 
„Bewusstseinskultur“ in allen Gesellschaftsbereichen, insbesondere in Bildungs- und Forschungsinstitutionen fordert. Dies 
könnte das Arbeitsfeld einer neu zu gründenden Praktischen Philosophie des Geistes sein.  
 
Im Seminar werden wir den Schwerpunkt auf Metzingers Arbeit zu menschlichem Bewusstsein und seiner Idee der 
Bewusstseinskultur legen.  
Das Seminar kann zur inhaltlichen Vorbereitung auf die Münsterschen Vorlesungen 2025 mit Thomas Metzinger besucht 
werden, die vom 10.-12.11.2025 stattfinden werden. 
 
Am Mittwoch, 9. April 2025, findet um 10 Uhr eine Vorbesprechung statt. Hier werden Informationen zur Seminarliteratur 
und den Anforderungen für Studien- und Prüfungsleistungen bekannt gegeben.  
 
Zur Einführung empfohlen:  
Auf der persönlichen Homepage von Thomas Metzinger finden sich neben einem Überblick über seine 
fachphilosophischen und populärwissenschaftlichen Werken auch Audio- und Videomaterialien, die sich zum Einstieg in 
seine Philosophie sehr gut eignen:  
https://thomasmetzinger.com/de/ 

 
 



II. Seminare 

Dr. Tal Meir Giladi 080640 
Die späte Philosophie von Karl Marx 

Zeit: Mo 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: 07.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.402 Typ: Seminar 

Es wird oft behauptet, dass der Marxismus eine Philosophie sei, doch Karl Marx schrieb nach seinem dreißigsten 
Lebensjahr kaum noch philosophische Texte. In seinen späteren Jahren konzentrierte er sich auf politische Ökonomie, 
Geschichte und Soziologie – sowie auf politische Auseinandersetzungen. Bemerkenswert ist das Fehlen von Texten aus 
dieser Zeit, die ausdrücklich der Philosophie gewidmet sind, mit seltenen Ausnahmen wie der Einleitung und dem Vorwort 
zur Kritik der politischen Ökonomie. Diese Texte, geschrieben 1857 und 1859, sind Marx‘ wichtigste Versuche, die 
philosophischen Grundlagen seiner Arbeiten in der politischen Ökonomie, Geschichte und Soziologie darzulegen. 
 
Im Seminar werden wir die Einleitung und das Vorwort lesen, mit dem Ziel, die Marxsche Methodologie in den 
Sozialwissenschaften sowie zentrale Elemente seiner Kritik der kapitalistischen Gesellschaft zu erforschen, die in dieser 
Methodologie wurzeln.  
 
Wichtiger Hinweis: Dieser Kurs ist zweisprachig. Die Texte werden auf Deutsch gelesen. Diskussionen werden sowohl 
auf Englisch als auch auf Deutsch stattfinden. Keine Vorkenntnisse der Marxschen Theorien sind erforderlich.  

 
 

Kerstin Gregor-Gehrmann 080587 
Bildung und Emotionen 

Zeit: Mo 10-12 Uhr  Eignung:  
Beginn: 07.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.206 Typ: Seminar 

Die emotionale Dimension von Bildungsprozessen wird zugunsten ihrer (vermeintlich) rein kognitiven meist 
vernachlässigt. Dabei ist inzwischen breit belegt, dass Emotionen wie etwa Wut maßgeblich zu 
Verschwörungsglauben sowie Radikalisierung beitragen können und insofern für die politische Bildung in allen 
Unterrichtsfächern von zentraler Relevanz sind. Die Philosophie eröffnet weitere Perspektiven auf 
Möglichkeiten, Emotionen im Schulkontext zu berücksichtigen, was zum Beispiel das Phänomen der affective 
injustice betrifft – verstanden als ein Unrecht, das Personen speziell in ihrer Eigenschaft als fühlende Wesen 
betrifft. Im Seminar sollen der Begriff der Emotion demgemäß reflektiert, die Relevanz emotionaler Aspekte für 
die Bildung herausgestellt und Ansätze zur produktiven Auseinandersetzung hiermit behandelt werden. 

 
 

Kerstin Gregor-Gehrmann 080600 
Inklusion 

Zeit: Di 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: 08.04.2025 Bereich:  
Raum: ULB 101 (Krummer Timpen 5) Typ: Seminar 
Der Begriff ‚Inklusion‘ ist zurzeit ebenso bedeutsam wie unklar und umkämpft. Im Seminar werden seine Genese sowie 
die aktuellen gesetzlichen Rahmenbedingungen von Inklusion thematisiert. Vor diesem Hintergrund sollen Chancen und 



II. Seminare 

Grenzen des Konzepts als Unterrichtsprinzip sowie -gegenstand speziell für das Fach Philosophie bestimmt werden. Da 
sich hier die Diversität der Lernenden auf besondere Weise äußert, gilt es methodisch sowie medial vielfältige 
Möglichkeiten der (Binnen-)Differenzierung zu betrachten, erproben und zu entwickeln. 
Informationen zu Literaturgrundlagen und Leistungsanforderungen folgen in der ersten Sitzung. 

 
 

Kerstin Gregor-Gehrmann 080603 
Argumentationsdidaktik 

Zeit: Di 10-12 Uhr  Eignung:  
Beginn: 08.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.205 Typ: Seminar 

Argumentieren zu können, gilt als philosophische Kernkompetenz. Sie ermöglicht es, sich fundiert mit strittigen 
Positionen auseinanderzusetzen und innerhalb des betreffenden Meinungsspektrums selbst zu verorten. 
Allerdings herrschen verschiedene Ansichten dazu vor, welche Fähigkeiten dies genau umfasst und wie sie zu 
vermitteln sind. Daher soll im Seminar aus verschiedenen Perspektiven, etwa – neben der 
Argumentationstheorie – derjenigen der Rhetorik und sozialen Erkenntnistheorie, auf die Thematik geschaut und 
eine Vielfalt an unterrichtspraktischen Ansätze für das Fach Philosophie behandelt werden. 

 
 

Luca Güttner 080635 
Platon: Phaidon 

Zeit: Do 12-14 Uhr  Eignung:  
Beginn: 10.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.426 Typ: Seminar 

Platons Phaidon nimmt im Kontext der platonischen Schriften eine zentrale Stelle ein, da darin die 
Unsterblichkeit der Seele als vermittelndes Element zwischen der sinnlich wahrnehmbaren Welt und der Welt 
der Ideen (dem intelligiblen Kosmos) zu beweisen versucht wird. Den literarischen Rahmen für dieses 
philosophische Unternehmen bieten die letzten Tage im Leben des Sokrates, der kurz vor seiner Hinrichtung in 
einer Gefängniszelle am Hang des Philopapposhügels in Athen mit seinen Schülern über die Frage diskutiert, 
wie man als Philosoph dem Tod entgegentreten sollte. 
Sokrates argumentiert in mehreren Anläufen dafür, dass die Seele den Tod des Körpers überlebt und die gerechte 
und gute Seele daher durch den Tod keinen Schaden erleiden kann. Dementsprechend kann der Tod also als 
Befreiung aus dem ‚Gefängnis‘ des Körpers verstanden werden. Bildlich verdeutlicht wird dies abschließend, 
wie beispielsweise auch im Gorgias oder der Politeia, mit der Erzählung eines Unterweltsmythos. 
 
Das Seminar richtet sich an Studienanfänger, die anhand der Lektüre des Phaidon sowohl die platonische 
Seelenlehre als auch Platons dialektische Methoden der Begriffsbestimmung (Dihairesis) und Argumentprüfung 
(Elenchos) kennenlernen. Somit werden Grundlagen für die weitere Auseinandersetzung mit der Philosophie der 
Antike sowie mit anderen Philosophen in der Tradition des Rationalismus erworben. 
 
Textgrundlage bildet die deutsche Übersetzung. Beispielsweise die von Friedrich Schleiermacher, 
herausgegeben vom Reclam Verlag oder von Rowohlt. Falls Sie Altgriechisch lesen können, bietet sich hier auch 
die zweisprachige Ausgabe an. 
 



II. Seminare 

Dr. Laura Herrera Castillo 080639 
Ernst Cassirer, An Essay on Man 

Zeit: Mo 10-12 Uhr  Eignung:  
Beginn: 07.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL.23.201 Typ: Seminar 

Ernst Cassirer zählt zu den bedeutendsten Philosophen des 20. Jahrhunderts. Dennoch hat sein Denken, insbesondere im 
deutschsprachigen Raum, nicht die Anerkennung und Rezeption erfahren, die es verdient. Wie Birgit Recki hervorhebt, 
führte Cassirers Flucht aus dem nationalsozialistischen Deutschland im Jahr 1933 nicht nur zu einer unbefriedigenden 
Editionslage seines Werks, sondern auch zu einem Mangel an Fürsprechern, die seinen systematischen Beitrag in den 
philosophischen Schulen und Strömungen der deutschen Nachkriegszeit hätten vertreten können. Hinzu kamen allgemeine 
Vorbehalte gegenüber der „Kulturphilosophie“, die eine angemessene Würdigung seines vielseitigen Werks zusätzlich 
erschwerten. Diese Umstände trugen dazu bei, dass Cassirers Denken in den Hintergrund rückte und in vielen 
akademischen und öffentlichen Diskursen unterrepräsentiert blieb. 
Das Werk Ernst Cassirers, der aus dem Marburger Neukantianismus hervorging, verbindet Wissenschaftstheorie und 
Philosophiegeschichte mit einer Kultur- und Sprachphilosophie, die sich mit historischem Anspruch, systematischem 
Scharfsinn und bemerkenswerten Originalität an der Breite der Philosophie beteiligt. Seine kontinuierliche 
Auseinandersetzung mit den Naturwissenschaften und seine entschiedene Ablehnung einer Trennung der kulturellen und 
wissenschaftlichen Welt in zwei separate Sphären zählen zu den zentralen Merkmalen seiner Kulturphilosophie, die 
gleichzeitig als philosophische Anthropologie zu verstehen ist. 
Im amerikanischen Exil verfasste Ernst Cassirer 1944 An Essay on Man, eine konzentrierte und überarbeitete englische 
Darstellung seines früheren dreibändigen Werks: Philosophie der Symbolischen Formen. Mit Bezug auf die Dimensionen 
von Sprache, Mythos, Religion, Kunst, Geschichte und Wissenschaft definiert Cassirer den Menschen als animal 
symbolicum. 

 
 

PD Dr. Martin Hoffmann 080550, 080551 
Philosophisches Argumentieren – Eine Einführung anhand der Schrift Vom Gesellschaftsvertrag von 

Jean-Jacques Rousseau (Gruppe 1 und 2) 
Zeit: Gruppe 1: Di 14-16 Uhr; Gruppe 2: Mi 10-12 Uhr  Eignung:  
Beginn: Gruppe 1: 08.04.2025; Gruppe 2: 09.04.2025 Bereich:  
Raum: Gruppe 1und 2: DPL23.208 Typ: Seminar 

Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) veröffentlichte sein programmatisches Werk Vom Gesellschaftsvertrag im 
Frühjahr 1762. Im Unterschied zu anderen seiner Werke erfuhr es zu Rousseaus Lebzeiten nur wenig Aufmerk-
samkeit. Erst die Ereignisse um die Französische Revolution führten in den 1790er Jahren zu einem breiten 
Interesse an dieser schmalen Schrift. Vielen galt es als „Bibel“ der Revolution; heute ist es ein Klassiker der 
Politischen Philosophie. Mit den von Rousseau explizierten Begriffen des Souveräns und der bürgerlichen 
Freiheit, mit seiner Unterscheidung zwischen dem Wollen aller (volonté de tous) und dem Gemeinwillen (volonté 
générale) und schließlich mit seiner Neuformulierung der Vertragsidee entwickelte er ein begriffliches Gerüst, 
das sich heute sowohl in der Rechtswissenschaft als auch in Philosophie, Soziologie und Politikwissenschaft als 
fester Bezugspunkt des Nachdenkens über das Verhältnis von Staat, Recht und Demokratie etabliert hat. 
Das Seminar hat zwei Ziele: Erstens will es mit diesem Grundlagentext vertraut machen, zweitens bietet es eine 
Einführung in das philosophische Argumentieren. Denn Rousseau ist nicht nur ein hervorragender Stilist, 
sondern auch ein leidenschaftlicher Argumentierer. Mit hoher gedanklicher Stringenz präsentiert er hier einige 
paradigmatische Argumente, die die neuzeitliche Politische Philosophie geprägt haben. Rousseau argumentiert 
dafür, dass wir durch das Einwilligen in den Gesellschaftsvertrag unsere natürliche Freiheit gegen eine – höhere 
– bürgerliche Freiheit eintauschen. Bereits 1762 legt er eine Argumentation gegen die Sklaverei vor und versucht 



II. Seminare 

nachzuweisen, dass die schon damals verbreitete Rede vom „Recht des Stärkeren“ nicht nur inhaltlich 
problematisch, sondern aus begrifflichen Gründen Unsinn ist. 
Im Seminar werden wir diese und andere Argumente Rousseaus intensiv diskutieren. Zudem ziehen wir geeig-
nete Sekundärliteratur hinzu, die die argumentative Struktur der jeweiligen Textstücke erläutert und einen 
aktuellen Zugang zu den Kernthesen und Schlüsselargumentationen des Werks eröffnet. Schließlich werden wir 
in konkreten Übungseinheiten lernen, Rousseaus zentrale Argumente eigenständig zu identifizieren und zu 
rekonstruieren. 
Eine deutsche Übersetzung von Rousseaus Originaltext ist in ein- und zweisprachigen Ausgaben (insbesondere 
beim Reclam-Verlag) leicht greifbar; alle zugänglichen Übersetzungen können ebenfalls als Textgrundlage 
verwendet werden. 
 
Empfohlene Sekundärliteratur: 
Christopher Bertram (Hg.): Routledge philosophy guidebook to Rousseau and the social contract. London/New 
York 2004. 
Reinhard Brandt/Karlfriedrich Herb (Hg.): Jean-Jacques Rousseau. Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien 
des Staatsrechts (Klassiker Auslegen, Bd. 20). Berlin 2000. 
David Löwenstein: Was begründet das alles? Eine Einführung in die logische Argumentanalyse. Ditzingen 2022. 
John Passmore: Philosophical reasoning. New York 1961. 
Holm Tetens: Philosophisches Argumentieren. Eine Einführung. München 2004. 

 
 

PD Dr. Martin Hoffmann 080577, 080578 
Menschliche Individualität (Gruppe 1 und 2) 

Zeit: Gruppe 1: Do 10-12 Uhr; Gruppe 2: Mi 12-14 Uhr  Eignung:  
Beginn: Gruppe 1: 10.04.2025; Gruppe 2: 09.04.2025 Bereich:  
Raum: Gruppe 1 und 2: DPL23.201 Typ: Seminar 

Dass wir uns selbst Individualität zuschreiben, ist für die meisten Menschen unseres Kulturkreises selbstver-
ständlich und scheint kaum der Erörterung wert zu sein. Allerdings ergeben sich daraus eine Reihe von Dok-
trinen, die in der Pädagogik, der Psychologie und der Soziologie, aber auch im öffentlichen Diskurs kontrovers 
diskutiert werden. So gibt es in der Soziologie die deskriptive These von der zunehmenden Individualisierung 
moderner Gesellschaften, in der politischen Theoriebildung kennt man den Individualismus als normative These 
und in der Theorie der Sozialwissenschaften – in seiner methodischen Wendung – als „methodologischen 
Individualismus“. 
Im Mittelpunkt dieses Seminars steht die genuin philosophische Frage: Wie kann das Phänomen der mensch-
lichen Individualität, das die Wurzel dieser und anderer „Ismen“ darstellt, genau beschrieben und begrifflich 
gefasst werden? Zu dieser Frage gibt es in der Philosophie – im Unterschied zur Debatte um den Begriff des 
Selbst oder den Personenbegriff – keine konsensuell akzeptierte Terminologie und keinen etablierten Kanon an 
Theorien. Dennoch reichen Spuren der Auseinandersetzung mit diesem Thema weit in die Philosophiegeschichte 
zurück. 
Im Seminar werden wir uns sowohl mit klassischen als auch mit zeitgenössischen Texten zum Thema Indivi-
dualität auseinandersetzen, um uns die verschiedenen Bedeutungsaspekte menschlicher Individualität zu er-
schließen. Ziel des Seminars ist es zu verdeutlichen, aus welchen Gründen Individualität ein unverzichtbarer 
Bestandteil unseres menschlichen Selbstverständnisses ist. 
 
Literatur 
Katja Crone: Identität von Personen. Eine Strukturanalyse des biographischen Selbstverständnisses. 
Berlin/Boston 2016. 



II. Seminare 

Gerhard Ernst: Normative Individualität. In: Stephan Sellmaier/Erasmus Mayr (Hg.): Normativität, Geltung 
und Verpflichtung. Stuttgart 2011, S. 143–158. 
Manfred Frank: Die Unhintergehbarkeit von Individualität. Frankfurt am Main 1986. 
Martin Hoffmann: Menschliche Individualität. Eine Studie zu den epistemologischen Grundlagen des 
menschlichen Selbstverständnisses. Erscheint: Frankfurt am Main 2021. 
Charles Larmore: Das Selbst in seinem Verhältnis zu sich und zu anderen. Frankfurt am Main 2017. 
John Stuart Mill: On Liberty. London 1859. 

 
 

PD Dr. Martin Hoffmann 080585 
Wozu eigentlich Inklusion? 

Zeit: Mi 16-18 Uhr  Eignung:  
Beginn: 09.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.208 Typ: Seminar 
Dieses Seminar stellt die Frage nach den normativen Gründen für soziale Inklusionsmaßnahmen. – Wenn aktuell 
im politischen, rechtlichen und ethischen Diskurs von „Inklusion“ die Rede ist, dann bezieht man sich gemeinhin 
auf die Inklusion von Menschen mit Behinderung. So formuliert etwa der Artikel 3 („General principles“) der 
sog. UN-Behindertenrechtskonvention (Convention on the Rights of Persons with Disabilities, 2006) als eine der 
zentralen Grundnormen für die Gleichstellung von Menschen mit Behinderung: „Full and effective participation 
and inclusion in society“. Im Mittelpunkt des Seminars stehen zwei Fragen. Erstens: Was ist Inklusion? Genauer 
formuliert: Was bedeutet die zumeist sehr allgemein formulierte Forderung nach Inklusion, wenn man sie auf 
konkrete Handlungskontexte bezieht und die Bedürfnisse und Ansprüche von Menschen mit Behinderung 
angemessen berücksichtigt? Zweitens: Wozu eigentlich Inklusion? Genauer: Warum (aus welchen normativen 
Gründen) sollten wir inkludierende Maßnahmen etablieren? Offensichtlich hängen beide Fragen eng miteinander 
zusammen. Denn die Begründung für Inklusion bestimmt (mit), wie wir die Forderung nach Inklusion 
präzisieren. 
Im Seminar werden wir ausgewählte Positionen aus der umfangreichen aktuellen Debatte rezipieren und aus 
philosophischer Sicht diskutieren. Ein besonderes Augenmerk gilt dabei den Bereichen der Arbeitswelt und der 
schulischen Aus- und Weiterbildung. Gerade in diesen Bereichen ist die genaue Ausgestaltung gelungener 
Inklusion besonders umstritten und viele Expert:innen ziehen im Hinblick auf den Erfolg bisheriger Inklusions-
bemühungen eine negative Bilanz. Wir werden der Frage nachgehen, worin das Ziel umfassender Inklusion 
bestehen sollte – und woran Inklusion scheitern kann. 
Voraussetzung für die Teilnahme ist die Bereitschaft zur Lektüre philosophischer Texte und die Bereitschaft zur 
regelmäßigen und engagierten Teilnahme an den Diskussionen im Seminar. 
 
Literatur: 
Hauke Behrendt: Das Ideal einer inklusiven Arbeitswelt. Berufliche Teilhabe durch technische Assistenz. 
Frankfurt a.M./New York 2018. 
Heinz Bude/Andreas Willisch (Hg.): Das Problem der Exklusion. Ausgegrenzte, Entbehrliche, Überflüssige. 
Hamburg 2006.  
Franziska Felder: Die Ethik inklusiver Bildung. Berlin 2022. 
Catrin Misselhorn/Hauke Behrendt (Hg.): Arbeit, Gerechtigkeit und Inklusion. Wege zu gleichberechtigter 
gesellschaftlicher Teilhabe. Stuttgart 2017. 
Martha C. Nussbaum: Frontiers of justice. Disability, nationality, secies membership. Cambridge, MA/London 
2006. 
Tom Shakespeare: Disability rights and wrongs revisited. London 22014. 
Ivo Wallimann-Helmer (Hg.): Chancengleichheit und „Behinderung“ im Bildungswesen. Gerechtigkeitstheore-
tische und sonderpädagogische Perspektiven. Freiburg i. Br./München 2012. 

 



II. Seminare 

PD Dr. Martin Hoffmann 080592 
Pragmatik diskriminierenden Sprechens 

Zeit: Di 16-18 Uhr  Eignung:  
Beginn: 08.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.208 Typ: Seminar 
Es gibt viele sprachliche Äußerungen, deren diskriminierender Charakter schon an der sprachlichen Oberfläche 
leicht erkennbar ist: Rassistische, sexistische oder ableistische Beleidigungen, Abwertungen oder Herabwürdi-
gungen, explizite Leugnungen des Holocaust oder anderer Genozide, explizite Drohungen oder unberechtigte 
Unterstellungen von Straftaten können allein durch das korrekte Verstehen der sprachlichen Bedeutung der 
verwendeten Worte als solche erkannt werden. Dies ermöglicht ihre sachlich angemessene Einordung und ihre 
juristische Bewertung. 
Komplizierter liegt der Fall, wenn das buchstäblich Gesagte und das damit Gemeinte auseinanderfallen oder 
deren Verhältnis zueinander unklar ist. So bezeichnete etwa der Abgeordnete des Landtags Thüringen Björn 
Höcke das Holocaust-Mahnmal in Berlin in einer Rede am 17.1.2017 als „Denkmal der Schande“, der Tübinger 
Bürgermeister Boris Palmer behauptete im September 2020, durch die Corona-Maßnahmen würden „möglicher-
wiese“ Menschen gerettet, „die in einem halben Jahr sowieso tot wären aufgrund ihres Alters und ihrer Vorer-
krankungen“ und die Bundestagsabgeordnete Sahra Wagenknecht twitterte am 26.8.2022 über den ukrainischen 
Präsidenten: „#Selenskyj bricht internationale Regeln & zerstört im Windschatten des Kriegsrechts kollektives 
Arbeitnehmerrecht auf Selbstorganisierung […] Ist das Demokratie oder Oligarchen-Patronage?“. Alle diese 
Äußerungen lösten öffentliche Kontroversen aus, die im Grundsatz demselben Muster folgten: Während viele 
die zitierten Äußerungen als diskriminierendes Sprechen kritisierten (als Ausdruck von Antisemitismus, Agism 
bzw. einer Täter/Opfer-Umkehr), beklagten die Sprecher:innen, missverstanden worden zu sein. Sie hätten le-
diglich Aussagen getroffen, deren Wahrheit sich gut belegen ließe. Entsprechend ergebnislos verliefen diese 
(und verlaufen viele) solcher hitzig geführten Kontroversen: Während die Kritiker:innen darauf bestehen, mit 
diesen Äußerungen sei etwas anderes gemeint als das explizit Ausgesagte, sehen die Sprecher:innen in der Be-
hauptung, sie hätten etwas gemeint, was sie nicht gesagt haben, eine ungerechtfertigte Unterstellung. Der Streit 
scheint verfahren. Welche Möglichkeit gibt es, in solchen Situationen mehr Klarheit zu gewinnen? 
Zur Beantwortung dieser Frage leistet die Philosophie einen wichtigen Beitrag. In der modernen Sprachphiloso-
phie ist mit der Sprachpragmatik ein theoretisches Instrument entwickelt worden, mit dem man solche komple-
xen Sprechsituationen in instruktiver Weise analysieren kann. John Austin (1911–1960) hat in seinem ingeniösen 
Buch How to do things with words (1952) dafür argumentiert, dass wir nicht nur mit unseren Händen, sondern 
auch mit unseren Sprechorganen handeln können. Paul Grice (1913–1988) hat diesen Ansatz durch seine Ana-
lyse von Konversationsmaximen (den Regeln, die unser interaktives sprachliches Handeln leiten) in kongenialer 
Weise weiterentwickelt und zu einer Kommunikationstheorie ausgearbeitet. 
Im Seminar werden wir uns zunächst die Grundlagen dieser wichtigen Beiträge zur Sprachpragmatik aneignen. 
Dann sind die Teilnehmenden eingeladen, eigene Beispiele für diskriminierendes Sprechen einzubringen (etwa 
aus den Bereichen hate speech, manipulation, dog whistle politics, catcalling, silencing u. a. m.), die wir ge-
meinsam diskutieren und mit Hilfe der erlernten Begriffsinstrumente analysieren werden. 
 
Ausgewählte Literatur zum Einstieg: 
John L. Austin: How to do things with words. Cambridge, MA 1962. 
Judith Butler: Excitable speech. A politics of the performative. New York 1997 [deutsche Übersetzung in: Haß 
spricht. Zur Politik des Performativen. Frankfurt a. M. 72006]. 
Herbert Paul Grice: Studies in the way of words. Cambridge, MA/London 1989. 
Steffen K. Herrmann/Sybille Krämer/Hannes Kuch (Hg.): Verletzende Worte. Die Grammatik sprachlicher 
Missachtung. Bielefeld 2007. 
Sybille Krämer/Elke Koch (Hg.): Gewalt in der Sprache. Rhetoriken verletzenden Sprechens. München 2010. 
Rae Langton: Speech acts and unspeakable acts. Philosophy & Public Affairs 22 (1993), 293–330. 
Mary Kate McGowan: Just words. On speech and hidden harm. Oxford 2019. 



II. Seminare 

PD Dr. Martin Hoffmann 080608 
Alexander Pfänder, Phänomenologie des Wollens 

Zeit: Mi 8-10 Uhr  Eignung:  
Beginn: 09.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.201 Typ: Seminar 
Alexander Pfänder (1870-1941) ist heute vielen Philosoph:innen unbekannt. Dies hat mehrere Gründe. Entschei-
dend dürfte sein, dass sich sein Werk auf der Grenze zwischen der phänomenologisch orientierten Psychologie 
und der philosophischen Phänomenologie bewegt. Diese eigentümliche Zwischenstellung war für Pfänder und 
für andere Vertreter der so genannten Münchener Schule der Phänomenologie (seinen Lehrer Theodor Lipps 
sowie für Johannes Daubert und Adolf Reinach) bezeichnend. In der philosophischen Phänomenologie wurden 
sie zwar zunächst rezipiert, konnten aber nicht denselben Einfluss entwickeln wie Edmund Husserl, Max Scheler 
und – später – Martin Heidegger. Ihre Forschungen schienen aus philosophischer Perspektive zu sehr an 
psychologischen Phänomenen orientiert. In der Psychologie verhielt es sich genau umgekehrt: Seit 1890 
entwickelte sich die Psychologie, die im 19. Jahrhundert noch als Teildisziplin der Philosophie galt, zunehmend 
zu einer eigenständigen, empirischen und experimentell forschenden Wissenschaft. 
Dennoch ist Pfänders Phänomenologie des Wollens von 1900 auch heute von großem philosophischen Interesse. 
Er macht darin bereits auf Phänomene aufmerksam, die erst ein halbes Jahrhundert später in der analytischen 
Handlungstheorie vertieft behandelt worden sind. Gemeinsam mit Adolf Reinach (1913) entwickelte er bereits 
Grundsätze einer Theorie der Sprechakte, die erst nach Erscheinen des bahnbrechenden Werks von John Austin 
(1962) in der Philosophie Beachtung gefunden haben (Kuhmann 1988). 
In dem Seminar werden wir im Ausgang von Pfänders Originaltext diesen grundlegenden handlungstheoreti-
schen Themen nachspüren. Alle Lektüretexte werden zu Beginn des Seminars von Learnweb zur Verfügung 
gestellt. Pfänders Phänomenologie des Wollens steht in der Bibliothek des Philosophikums zur Verfügung.  
 
Literatur: 
John L. Austin: How to do things with words. Cambridge, MA 1962. 
Theodor Lipps: Vom Fühlen, Wollen und Denken. Versuch einer Theorie des Willens. Leipzig 1907. 
Alecander Pfänder: Phänomenologie des Wollens. Eine psychologische Analyse. Leipzig 1900. 
Alecander Pfänder: Einführung in die Psychologie. Leipzig 1904. 
Alecander Pfänder: Logik. Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung 4 (1921), S. 139-494. 
Karl Kuhmann: Die Entwicklung der Sprechakttheorie in der Münchener Phänomenologie. Phänomenologische 
Forschungen 21 (1988), S. 133-166. 
Adolf Reinach: Die apriorischen Grundlagen des bürgerlichen Rechtes. Jahrbuch für Philosophie und phäno-
menologische Forschung 1, Heft 2 (1913), S. 685-847. 

 
 

Gesche Jeromin 080584 
Einführung in die Feministische Philosophie 

Zeit: Do 12-14 Uhr  Eignung:  
Beginn: 10.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL 23.206 Typ: Seminar 

Hier bitte den Kommentartext einfügen! 
 
 



II. Seminare 

Dr. Eva-Maria Jung 080560, 080561 
Ludwig Wittgensteins Philosophische Untersuchungen (Gruppe 1 und 2) 

Zeit: Gruppe 1: Mo 14-16 Uhr; Gruppe 2: Di 8-10 Uhr  Eignung:  
Beginn: Gruppe 1: 07.04.2025; Gruppe 2: 08.04.2025 Bereich:  
Raum: Gruppe 1 und 2: DPL23.201 Typ: Seminar 

Ludwig Wittgensteins Philosophische Untersuchungen, die 1953 posthum veröffentlicht wurden, gehören zweifelsohne zu 
den einflussreichsten und zugleich faszinierendsten philosophischen Werken des 20. Jahrhunderts. Sie bilden das 
Hauptwerk der Spätphilosophie Wittgensteins, in der er eine Gebrauchstheorie der Bedeutung skizziert, die als 
Paradebeispiel einer Philosophie der normalen Sprache („ordinary language philosophy“) gilt. Dadurch wird eine radikale 
Wende zu der im Tractatus logico-philosophicus vertretenen Philosophie der idealen Sprache vollzogen. Auch äußerlich 
wird dieser Umbruch dadurch sichtbar, dass Wittgenstein nicht die Form einer wissenschaftlichen Abhandlung wählt, 
sondern seine Überlegungen in kurzen, teils dialogisch formulierten Abschnitten und unter Bezugnahme auf vielfältige 
Beispiele aus der Alltagswelt entfaltet. Inhaltlich beschränken sich die Philosophischen Untersuchungen nicht auf 
sprachphilosophische Themen; sie schließen auch solche anderer Disziplinen mit ein, insbesondere der Philosophie des 
Geistes und der Meta-Philosophie. 
 
Durch intensive Lektüre ausgewählter Abschnitte werden im Seminar die zentralen Thesen Wittgensteins rekonstruiert und 
kritisch diskutiert. Ein Seminarplan mit Angaben zur Literatur und zu den Anforderungen für Studien- und 
Prüfungsleistungen wird in der ersten Sitzung bekannt gegeben.  
 
Im Seminar verwenden wir die erstmals 1984 im Suhrkamp-Verlag erschienene Werkausgabe (Band 1).  
 
Literatur zur Einführung:  
Stegmüller, Wolfgang: Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie. Eine kritische Einführung. Stuttgart: Kröner, 6. 
Aufl. 1976, Kapitel XI, Abschnitt „Ludwig Wittgenstein: Philosophie 2“, 562 ff. 

 
 

Dr. Eva-Maria Jung 080610 
Ernst Mach: Erkenntnis und Irrtum 

Zeit: Mi 12-14 Uhr  Eignung:  
Beginn: 09.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL 23.205 Typ: Seminar 

Der österreichische Physiker und Wissenschaftsphilosoph Ernst Mach hat ein einflussreiches und vielseitiges Werk 
hinterlassen. Er konnte bahnbrechende Erfolge in der Physik vorweisen (nach ihm wurde etwa die „Mach“-Zahl benannt) 
und war für die Anfänge der modernen Wissenschaftstheorie wegweisend. Mach wird als Vorreiter des modernen 
Positivismus betrachtet. Sein großer Einfluss wird etwa daran deutlich, dass der berühmte Wiener Kreis sich 1928, 12 Jahre 
nach Machs Tod, als „Verein Ernst Mach“ gründete und mit seiner einflussreichen Programmschrift „Wissenschaftliche 
Weltauffassung“ an Grundideen der Mach’schen Philosophie anknüpfte. 
Im Seminar steht Machs 1905 erschienenes Werk „Erkenntnis und Irrtum: Skizzen zur Psychologie der Forschung“ im 
Mittelpunkt. Mach argumentiert hier, dass menschliches Wahrnehmen und Denken wesentlich von der Erfahrung und der 
Umgebung beeinflusst werden, und beschreibt, welche Bedeutung unvermeidlichen Irrtümern in Alltag und Wissenschaft 
zukommt.  



II. Seminare 

Das Werk ist in einem zugänglichen und anregenden Stil verfasst. Im Seminar werden wir uns kapitelweise die Grundideen 
erarbeiten. Historische Kontexte werden dabei ebenso berücksichtigt wie Bezüge zu aktuellen Debatten der 
Wahrnehmungs- und zur Wissenschaftsphilosophie.  
 
Ein Seminarplan mit Informationen zur Literatur und zu den Anforderungen für Studien- und Prüfungsleistungen wird in 
der ersten Sitzung bekannt gegeben.  
 
Literatur:  
Das Werk ist in unterschiedlichen Auflaugen in der Bibliothek des Philosophischen Seminars und anderen Zweigstellen 
zugänglich und kann zudem antiquarisch erworben werden.  
Empfehlenswert (aber mit €36 nicht kostengünstig) ist die Ernst-Mach-Studienausgabe (Band 2), eingeleitet und bearbeitet 
von Friedrich Stadler und Elisabeth Nemeth, die 2011 im Xenomoi-Verlag erschienen ist.  
 
  

 
 

Dr. Eva-Maria Jung 080612 
Wissenschaftsfreiheit 

Zeit: Mo 10-12 Uhr  Eignung:  
Beginn: 07.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.205 Typ: Seminar 

In den letzten Jahren, insbesondere seit der Corona-Krise und den unter dem Schlagwort „Cancel Culture“ geführten 
Debatten, werden Fragen nach dem Status und der Rechtfertigung von Wissenschaftsfreiheit verstärkt und teils sehr 
kontrovers diskutiert.  
Wodurch zeichnet sich Wissenschaftsfreiheit aus? Ist jegliche Einschränkung der Wissenschaftsfreiheit als ideologische 
Bevormundung einzuordnen oder sind einige Einschränkung (und falls ja, unter welchen Bedingungen) legitim? Welche 
Rolle spielen vor diesem Hintergrund aktivistische Einflüsse auf die Wissenschaft, die es sich zum Ziel setzen, jene 
gerechter zu gestalten? Warum sollte es überhaupt Wissenschaftsfreiheit geben? Und inwiefern spielen moralische, 
politische und epistemische Perspektiven bei den genannten Themen zusammen?  
Diese Fragen stehen im Mittelpunkt des Seminars und werden anhand einiger Beiträge aus der aktuellen 
Forschungsliteratur reflektiert.  
 
Ein Seminarplan mit Informationen zur Seminarliteratur und zu den Anforderungen für Studien- und Prüfungsleistungen 
wird in der ersten Sitzung bekannt gegeben.  
 
Literatur zur Einführung:  
Als Einstieg empfiehlt es sich, einen Blick in das „Wissenschaftsbarometer 2024“ zu werfen:  
https://wissenschaft-im-dialog.de/documents/332/2024_Wissenschaftsbarometer_Broschuere_web.pdf 
 
  

 
 



II. Seminare 

Anna Kahmen 080563 
Reden über Nichtexistentes 

Zeit: Di 12-14 Uhr  Eignung:  
Beginn: 08.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.201 Typ: Seminar 

In diesem Seminar wollen wir uns mit der Frage beschäftigen, ob über Nichtexistentes (Fiktionales, Hypothetisches, 
Zukünftiges, Vergangenes, …) sinnvoll geredet werden kann. Dabei werden klassische und zeitgenössische Texte, die sich 
mit Fragen der Referenz, der Bedeutung und der Wahrheit befassen, gemeinsam erarbeitet.  
 
Der Seminarplan (einschließlich der Lektüreliste) wird in der konstituierenden Sitzung bereitgestellt. 

 
 

Anna Kahmen 080619 
Fichte, Wissenschaftslehre 

Zeit: Do 10-12 Uhr  Eignung:  
Beginn: 10.04.2025 Bereich:  
Raum: KTh III (Johannisstr. 8-10) Typ: Seminar 

Die Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre von 1794/95 gilt als systematisches Hauptwerk Johann Gottlieb Fichtes. 
Im Seminar wollen wir in kleinschrittiger Lektüre die wichtigsten Aspekte dieses Werkes gemeinsam erarbeiten.  
 
Der Seminarplan wird in der konstituierenden Sitzung bereitgestellt. 

 
 

Nicolas Koj 080579 
Metaethik 

Zeit: Do 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: 10.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.201 Typ: Seminar 

Wenn wir über moralische Fragen nachdenken, dann tun wir das im Rahmen der Ethik als Theorie der Moral. Wenn Fragen 
oder Aspekte ethischer Theorien selbst zum Gegenstand werden, bewegen wir uns im Bereich der Metaethik. Die 
Metaethik ist damit diejenige Disziplin, in der die begrifflichen Grundlagen und Theoriemittel, auf die sich ethische 
Theorien implizit oder explizit beziehen, systematisch ordnet und diskutiert. Die Metaethik ist damit die Grundlage für ein 
methodisch sauberes und theoretisch fundiertes Nachdenken über ethische Fragestellungen. Ziel des Seminars ist es, einen 
orientierenden Überblick der metaethischen Theorielandschaft zu gewinnen sowie sich mit ausgewählten Problemen und 
Fragestellungen dieser Disziplin vertieft auseinanderzusetzen.  

 
 



II. Seminare 

Nicolas Koj 080617 
Kritik der Moderne 

Zeit: Mi 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: 09.04.2025 Bereich:  
Raum: ULB 201 (Krummer Timpen 5) Typ: Seminar 

In dem Seminar wollen wir uns mit der Epoche der Moderne auseinandersetzen, indem wir sie in ihrer historischen Genese 
rekonstruieren und ihre Spannungsfelder und Widersprüchlichkeiten als auch ihren Einfluss in Bezug auf gegenwärtige 
Vorstellungen und Ideen offenlegen, die unser gesellschaftliches Dasein bis heute prägen. Zu diesem Zweck werden wir 
sowohl in historischer Rekonstruktion als auch in systematisch-kritischer Auseinandersetzung mit dieser Epoche Texte 
verschiedener Philosoph:innen aus unterschiedlichen Zeitabschnitten lesen, die sich jeweils mit ihrer Gegenwart 
auseinandergesetzt und versucht haben, ihre Zeit in ihren vielschichtigen Aspekten philosophisch zu erhellen.  
Der Seminarplan wird in der ersten Sitzung bekannt gegeben.  

 
 

Prof. Dr. Ulrich Krohs 080590 
Wissenschaftliche Erklärungen und wissenschaftliches Verstehen 

Zeit: Di 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: 08.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.205 Typ: Seminar 

Was heißt es, ein Phänomen naturwissenschaftlich zu erklären? Es gibt viele Versuche, diese Frage einheitlich zu 
beantworten. Aber ist das sinnvoll angesichts dessen, was alles als Erklärung zählt? Darunter fallen ja so unterschiedliche 
Dinge wie die Angabe der Ursachen von Blitz und Donner, die Berechnung der Bahnen von Billardkugeln mittels der 
Stoßgesetze oder die Angabe, dass wir Herzen haben weil Herzen Blut pumpen. Der Verstehensbegriff ist nicht minder 
mehrdeutig. Meist wird er als das geisteswissenschaftliche Gegenstück zum Begriff des Erklärens betrachtet. Verstehen 
heißt, herauszufinden, was eine Person mit einer (schriftlichen, mündlichen oder künstlerischen) Äußerung gemeint hat.  
Aber auch in den Geisteswissenschaften wird erklärt und in den Naturwissenschaften verstanden. Die Biologie liefert uns 
ein Verständnis der Vererbung und des Zellstoffwechsels, die Kosmologie der Entwicklung des Weltalls. Was heißt hier, 
dass wir etwas verstehen?  
Im Seminar beschäftigen wir uns mit möglichen Antworten auf solche wissenschaftsphilosophischen Fragen. Die Literatur 
wird in der ersten Sitzung vorgestellt, die Texte elektronisch zur Verfügung gestellt. 

 
 

Prof. Dr. Ulrich Krohs 080609 
Wissenschaftsforschung und Forschungsethik 

Zeit: Mi 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: 09.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.205 Typ: Seminar 

Dieses Seminar thematisiert soziologische, historische und ethische Perspektiven auf die Wissenschaften. 
Reflektiert wird auch die Zusammenarbeit dieser Disziplinen untereinander sowie mit der 
Wissenschaftsphilosophie. Dies erfolgt ausgehend von Texten, die sich mit dem Verhältnis von 
Grundlagenforschung zu angewandter Forschung und mit dessen historischem Wandel beschäftigen, mit der 
Konstitution wissenschaftlicher Gegenstände im Labor, mit der Problematik interdisziplinärer Forschung, sowie 



II. Seminare 

mit dem möglichen Missbrauch von Forschungsergebnissen bzw. der so genannten Dual Use-Problematik sowie 
mit der Frage nach der Forschungsfreiheit. Die zu erarbeitenden Texte werden zu Beginn des Semesters bekannt 
gegeben. Bei der Ausgestaltung einiger Themen können die spezifischen Interessen der Teilnehmer:innen 
berücksichtigt werden. 

 
 

Eva-Maria Landmesser 080597 
Wie bewirkt man Transformation? 

Zeit: Mi 12-14 Uhr  Eignung:  
Beginn: 09.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.206 Typ: Seminar 

„Aufgewachsen in der DDR – Reiß‘ die Mauer ein mit meinem Transformer“… während der Rapkünstler Marteria die 
Errungenschaft der deutsch-deutschen Wiedervereinigung mit diesen Zeilen für sich und eine Spielfigur reklamiert, hat 
sich bei älteren Generationen insbesondere der Mythos ins kollektive Gedächtnis eingebrannt, David Hasselhoff habe mit 
einem Lied, das nach Freiheit sucht, zum Mauerfall beigetragen. Ohne einen Anspruch auf historische Wahrheit zu 
erheben, legen beide Beispiele einen Einfluss von Kunst bzw. Künsterl:innen auf gesellschaftlichen Wandel und politische 
Revolutionsprozesse nahe. Grund genug, diese mögliche Verbindung zum Thema eines philosophischen Seminars im 
Modul für Kulturphilosophie und Ästhetik zu machen. Anknüpfungspunkt ist dabei insbesondere das Werk und Wirken 
von Joseph Beuys und seiner Vision, durch Kunst eine langsame gesellschaftliche Revolution herbeizuführen. Neben der 
Erarbeitung kunst-ästhetischer Grundlagen werden im Seminar Texte von Angela Davis, Hannah Arendt, Silvia Federici 
und Chantal Mouffe gelesen, um das Untersuchungsvorhaben dahingehend zu erweitern, wie mit der Möglichkeit 
gesellschaftlicher Transformation innerhalb der politischen Theorie und Philosophie umgegangen wird.  

 
 

Finn Marz 080598 
Philosophie der Kreativität 

Zeit: Di 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: 08.04.2025 Bereich:  
Raum:  Typ: Seminar 

Es ist en vouge, kreativ zu sein und sich als kreativ zu inszenieren. Aber was heißt es eigentlich, kreativ zu denken und 
kreativ zu handeln? Was unterscheidet Letzteres von gewöhnlichem Handeln, und weswegen halten wir es für lobenswert? 
Können wir Menschen überhaupt im eigentlichen Sinne kreativ sein, oder wäre ein solcher Anspruch Anmaßung (weil es 
etwa – wie uns Autoren wie Abaelard nahelegen – ernst genommen nur einen creator gibt?) Und wenn wir Menschen 
kreativ sein können, können nur wir Menschen kreativ sein? Was ist z. B. mit Computern, die doch einiges hervorbringen, 
was wir bei einem Menschen klarerweise als kreatives Werk auffassen würden?  
Im Seminar werden wir das Phänomen der Kreativität aus ganz verschiedenen Perspektiven betrachten: Wir werden 
Ausflüge in die Sprachphilosophie (Wie funktioniert sprachliche Neuschöpfung?), in die allgemeine Handlungstheorie 
(Muss man Regeln brechen, um kreativ zu handeln?), in die (Meta-)Logik (Kann man in der Logik kreativ sein?), in die 
Metaphysik (Gibt es jemals ontologisch radikal Neues?) und in viele andere Bereiche der Philosophie unternehmen. Auf 
diese Weise soll verständlicher werden, was wir tun und meinen, wenn wir einander Kreativität zuschreiben, und welche 
Rolle die Kreativität(szuschreibung) für unsere Kultur spielt. 

 
 



II. Seminare 

Prof. Dr. Walter Mesch 080567 
Erkenntnistheorie bei Platon und Aristoteles 

Zeit: Do 12-14 Uhr  Eignung:  
Beginn: 10.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.208 Typ: Seminar 

In der Antike wird das Erkenntnisproblem nicht als Thema einer einzelnen philosophischen Disziplin verstanden, sondern 
in enger Verbindung mit anderen Grundproblemen behandelt. Dies gilt vor allem für Platon, dessen Philosophie insgesamt 
darauf zielt, durch theoretische Erkenntnis zu einer gelingenden Praxis anzuleiten und ein gutes Leben zu ermöglichen. 
Die Erkenntnissuche wird dabei nicht nur methodisch reflektiert (Dialektik), sondern auch psychologisch 
(Anamnesislehre) und ontologisch (Ideenlehre). Wir werden diesen Zusammenhang anhand zentraler Passagen aus 
wichtigen Dialogen erarbeiten. Im Anschluss soll es darum gehen, wie Aristoteles, der berühmteste und einflussreichste 
Schüler Platons, das platonische Vorbild rezipiert, kritisiert und transformiert. Die behandelten Texte werden kurz vor 
Semesterbeginn über das Learnweb zur Verfügung gestellt. Es ist aber durchaus sinnvoll, schon vorher tätig zu werden. 
Zur Vorbereitung hilfreich wäre besonders, sich bei Platon einzulesen. Gut geeignet sind der Menon (besonders bis zur 
Lösung des sogenannten „Menon-Problems“ durch die Anamnesislehre, 86c) und die Politeia (vor allem die Ideenpassage, 
473b-480a, und die Gleichnispassage, 505d-518b, die im Blick auf die Idee des Guten, Epistemologie, Ontologie und 
Dialektik verbindet). Einen alternativen Einstieg bietet der spätere Dialog Theaitetos (der durchgängig danach fragt, was 
Wissen bzw. Wissenschaft ist). 

 
 

Prof. Dr. Walter Mesch, Prof. Dr. Peter Rohs 080620 
Proklos, Timaios-Kommentar 

Zeit: Di 12-14 Uhr  Eignung:  
Beginn: 08.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.2026 Typ: Seminar 

Der Timaios, der anhand der Ideentheorie den Aufbau des sichtbaren Kosmos behandelt, war neben dem Parmenides 
Platons einflussreichster Dialog für das Verständnis der Gesamtanlage seiner Philosophie. In der spätantiken 
Kommentierung fand er deshalb auch eine besonders große Aufmerksamkeit. Zugänglich wird der Reichtum dieser 
Tradition vor allem durch den monumentalen Kommentar von Proklos aus dem 5. Jahrhundert, der hier Grundzüge seiner 
eigenen Platon-Deutung in der Auseinandersetzung mit früheren Vorschlägen und dem platonischen Primärtext entwickelt. 
Das Seminar wird anhand ausgewählter Passagen des Kommentars die wichtigsten Themen, Probleme und Konzeptionen 
der platonischen Kosmologie und Naturphilosophie behandeln: das Verhältnis von sichtbarem Kosmos und Ideenkosmos, 
das demiurgische Modell des Timaios, die Rolle der Ursachen, das Verständnis des Weltkörpers, der Weltseele und der 
Zeit. Der Text ist durch eine neue englische Übersetzung, die in Auszügen vor dem Semester über das Learnweb zur 
Verfügung gestellt wird, leicht zugänglich. Zur Vorbereitung ist allerdings eine (wenigstens kursorische) Lektüre des 
platonischen Primärtextes zu empfehlen. Literatur: Platon, Timaios (Übersetzung bei Meiner und Reclam), Proclus, 
Commentary on Plato´s Timaeus, (six volumes, general editor: Harold Tarrant), Cambridge 2007 ff., Werner Beierwaltes, 
Proklos. Grundzüge seiner Metaphysik, Frankfurt am Main 2014³, Radek Chlup, Proclus. An Introduction, Cambridge 
2012, Matthias Perkams, Proklos, in: Grundriss der Geschichte der Philosophie, Die Philosophie der Antike 5/3, § 152, 
1909-1971)       

 
 



II. Seminare 

Prof. Dr. Walter Mesch, Prof. Dr. Oliver R. Scholz 080570 
Heinrich Scholz: Arbeiten zur Geschichte der Logik und Metaphysik 

Zeit: Mi 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: 09.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.208 Typ: Seminar 

Der von 1928 bis zu seinem Tode in Münster tätige Gelehrte Heinrich Scholz (1884-1956) hat sein Programm der 
Philosophie als strenger Wissenschaft nach einem an der Mathematik und Logik orientierten Ideal von 
Wissenschaftlichkeit ausgerichtet. Im Unterschied zu vielen Zeitgenossen hat Scholz stets an der Möglichkeit einer 
wissenschaftlichen allgemeinen Metaphysik (Ontologie) festgehalten. 
In zahlreichen Abhandlungen und Vorlesungen hat Scholz die Vorgeschichte und Geschichte dieses Erkenntnisideals 
rekonstruiert. Die dadurch freigelegte Traditionslinie beginnt in der Platonischen Akademie bei Platon und seinem Schüler 
Aristoteles und führt über Augustinus und Anselm zur Idee einer Universalwissenschaft (mathesis universalis) bei 
Descartes und Leibniz und schließlich zur modernen Logik (Bolzano, Frege, Russell u.a.).  
In dem Seminar sollen die Hauptstationen dieser Entwicklungslinie nachvollzogen und kritisch erörtert werden. Dabei ist 
auch auf die Methoden zu achten, mit denen Scholz die philosophischen Klassiker logisch-rational rekonstruiert hat.  
Textgrundlage: Scholz, Heinrich: Mathesis universalis. Abhandlungen zur Philosophie als strenger Wissenschaft, hg. v. 
Joachim Ritter, Hans Hermes und Friedrich Kambartel, Basel und Stuttgart 1961, ²1969; ergänzend: Scholz, Heinrich:  
Abriß der Geschichte der Logik, Freiburg und München ²1959, 1967 (EA: Geschichte der Logik, Berlin 1931). 

 
 

Dr. Sibille Mischer 080562 
Austin, Zur Theorie der Sprechakte (How to Do Things with Words) 

Zeit: Mi 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: 09.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.201 Typ: Seminar 

„Der Worte sind genug gewechselt/Lasst mich auch endlich Taten sehn“, lässt Goethe den Direktor im Vorspiel zum Faust 
sagen. Dass zwischen Worten und Taten, Sprechen und Handeln ein Gegensatz besteht, wobei die Tat oft für 
aussagekräftiger als das bloße Wort gehalten wird, ist eine tief verwurzelte Vorstellung. Sie ist nicht falsch, führt aber in 
die Irre. Denn natürlich tut man auch mit Worten etwas: Mit Worten können wir Menschen beleidigen, schuldig sprechen, 
taufen oder heiraten, sie unterrichten oder informieren und vieles mehr. Auch kritisieren wir nicht selten das, was Menschen 
sagen (oder schreiben), in derselben Weise, wie wir ihre Handlungen kristieren, nämlich aus einer wertenden oder 
moralischen Perspektive. 
Die Einsicht, dass wir sprechend handeln, ist der Ausgangspunkt der Sprechakttheorie, die unter anderem vom Oxforder 
Philosoph John Langshaw Austin begründet wurde. Sie hat das Bild von der Funktion der Sprache fundamental geändert. 
Austin hielt 1955 in Harvard eine Reihe von Vorlesungen zu diesem Thema, deren Manuskript 1962 posthum unter dem 
Titel „How to do Things with Words“ herausgegeben wurde. Der Text zählt zu den Klassikern sowohl der 
Sprachphilosophie als auch der Linguistik und markiert einen wichtigen Wendepunkt in der modernen Philosophie. Austin 
geht darin der Frage nach, wie wir sprachliche Äußerungen gebrauchen – oder einfacher: Was wir tun, wenn wir 
miteinander sprechen. Im Seminar wollen wir seine Antwort anhand einer genauen Lektüre des Buches nachverfolgen. Da 
Austin sehr viele Beispiele gibt, die sich ohne Bedeutungsverlust nur schwer übersetzen lassen, werden wir im Seminar 
auch mit dem englischen Original arbeiten. Die deutsche Bearbeitung ziehen wir heran, wo sie nützlich ist. 
Hinweise zur Anmeldung und Teilnahme: 



II. Seminare 

Bitte melden Sie sich in HISLSF an und kommen Sie außerdem unbedingt zur ersten Seminarsitzung, um die elektronische 
Anmeldung (die erfahrungsgemäß zunächst eine Interessenbekundung darstellt) zu bestätigen. Sollten Sie aus wichtigem 
Grund (z.B. Krankheit) in der ersten Sitzung verhindert sein, melden Sie sich bitte spätestens am Abend vorher per Mail. 
Literatur:  
J. Austin, How To Do Things With Words: The William James Lectures delivered at Harvard University in 1955 (edited 
by J.O. Urmson and Marina Sbisà. Harvard University Press 1962 u.ö. (online zugänglich über die ULB) 
J.L.Austin, Zur Theorie der Sprechakte. Hrsg. und bearbeitet von Eike von Savigny, Stuttgart, Reclam 2010 u.ö. 

 
 

Dr. Sibille Mischer 080593 
Von der Praxis zur Theorie (und zurück zur Praxis): John Deweys Philosophie 

Zeit: Di 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: 08.04.2025 Bereich:  
Raum: KTh V (Johannisstraße 8-10) Typ: Seminar 

John Dewey (1859-1952) war einer der Hauptvertreter des Pragmatismus und gilt als einer der bedeutendsten US-
amerikanischen Philosophen des 20. Jahrhunderts und zugleich als ein Klassiker der Pädagogik. Seine Produktivität ist 
beeindruckend: In den 47 Bänden seiner „Collected Works“ finden sich Schriften zur Erkenntnistheorie, Metaphysik, 
Logik, Ethik, Pädagogik und politischen Theorie. Dewey hat zu Lebzeiten als Intellektueller an zahlreichen öffentlichen 
Debatten teilgenommen und als Reformer seine Ideen in einer Schulgründung verwirklicht. Bis heute prägen seine 
Vorstellungen die Debatten über Demokratie, pädagogische Praxis und soziale Reformen. 
Ausgangspunkt von Deweys Denken ist die Vorstellung, dass unser Denken ein Werkzeug der organischen Anpassung 
darstellt. „Denken tritt erst dann auf, wenn wir auf eine Schwierigkeit stoßen, erst in dem Augenblick, wenn die 
gewohnheitsmäßigen oder institutionellen Formen des Handelns sich als unzulänglich für die Situation erwiesen haben“, 
so Dewey in einer Vorlesung zur Sozialphilosophie. Eine von der Praxis abgehobene Wahrheit kann es nach der 
pragmatistischen Grundüberzeugung schon deswegen nicht geben, weil sich der Wahrheitsgehalt von Vorstellungen an 
ihrem Nutzen für uns Menschen bemisst. Mit nützlichen Ideen gewinnen wir zugleich Macht. Diese Macht sollen wir 
Dewey zufolge in den Dienst gesellschaftlicher Verbesserungen stellen. Auch der Wert der Philosophie besteht letztlich in 
dem Dienst, die sie uns Menschen und unserem demokratischen Zusammenleben leistet. Damit die Philosophie ihre 
Aufgabe erfüllen kann, muss sie sich Deweys Überzeugung nach dem gewöhnlichen Leben zuwenden; sie muss 
anerkennen und vermitteln, dass wir Menschen nicht reine Geister im Dienste der Wissenschaft, sondern lebendige Wesen 
mit Gefühlen und Bedürfnissen sind. 
Im Seminar sollen ausgewählte Beiträge aus den verschiedenen philosophischen Gebieten, mit denen Dewey sich befasst 
hat, gelesen und diskutiert werden. (Sollten Sie das Seminar im A-Modul in den BA-Studiengängen der Philosophie 
belegen und im Rahmen einer Arbeitsgruppe ein Thema für eine Prüfung vorbereiten wollen, können Sie hierbei jeweils 
einen Schwerpunkt auf einen bestimmten Themenkomplex legen.) Die Collected Works sind bei weitem nicht vollständig 
ins Deutsche übertragen worden, doch wichtige Aufsätze und Werke liegen mittlerweile in Übersetzungen vor. Zu 
Seminarbeginn wird die genaue Textauswahl bekannt gegeben. 
 
Hinweis zur Anmeldung: Bitte melden Sie sich (bis spätestens am Vorabend der ersten Seminarsitzung!) in HIS-LSF an  
und kommen Sie zur Bestätigung Ihrer Anmeldung unbedingt in die erste Sitzung. Sollten Sie aus einem wichtigen Grund 
(Krankheit o.ä.) an der Teilnahme in der ersten Sitzung verhindert sein, melden Sie sich bitte bis spätestens um 10 h vor 
der Seminarsitzung per E-Mail ab. (Ihre Anmeldung in HIS-LsF kann dann so berücksichtigt werden, als wären Sie 
anwesend gewesen.) 
Literatur zur Einführung: Martin Suhr, John Dewey zur Einführung, Hamburg 2005 
 



II. Seminare 

Jochen Müller 080591 
Bullshit: Philosophische Perspektiven auf ein Alltagsphänomen 

Zeit: Mi 12-14 Uhr  Eignung:  
Beginn: 09.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.208 Typ: Seminar 

„One of the most salient features of our culture is that there is so much bullshit.“ Mit diesen Worten leitet der US-
amerikanische Philosoph Harry Frankfurt seinen 1986 erstmals veröffentlichten und mittlerweile auch jenseits der 
akademischen Philosophie berühmt gewordenen Essay „On Bullshit“ ein. Offenbar hat Frankfurt damit zugleich einen Satz 
ausgesprochen, dessen Wahrheitswert sich nicht nur durch eine gewisse zeitliche, sondern auch durch eine kulturelle 
Invarianz auszuzeichnen scheint: Bullshit gibt es heute nicht weniger als damals und das gilt sowohl für die amerikanische 
als auch für zahlreiche andere Kulturen (die unsere eingeschlossen).  
 
Was genau ist Bullshit aber überhaupt? Mit dieser Frage vollzieht sich der Einstieg in eine philosophische 
Auseinandersetzung mit diesem Alltagsphänomen. Frankfurts Antwort auf diese Frage lautet im Kern, dass Bullshit das 
sprachliche Resultat von Sprecher*innen ist, die überhaupt nicht mehr um die Wahrheit oder Falschheit ihrer Aussagen 
bekümmert sind. Damit unterscheidet sich der Bullshitter nicht nur von den Aufrichtigen, sondern auch von den Lügnern: 
Letztere erkennen das, was wahr ist, immer noch als wahr an, entscheiden sich dann aber bewusst dafür, das Falsche zu 
sagen. Der Bullshitter hingegen kümmert sich schlichtweg gar nicht mehr darum, was wahr und was falsch ist. 
 
In diesem Seminar werden wir zunächst Frankfurts Essay lesen und unser Verständnis desselben anhand zusätzlicher 
Literatur zum Thema vertiefen. Diese Vertiefungsstrategie soll dann um eine Verbreiterungsstrategie ergänz werden: So 
werden wir im Rückgriff auf weitere Texte u.a. auch der Frage nachgehen, wie sich Bullshit zu offenbar verwandten 
Phänomenen wie Fake News oder Pseudowissenschaft verhält. Für Studierende, die dieses Seminar im Rahmen des Moduls 
„Angewandte theoretische Philosophie“ besuchen, wird der Anwendungsbezug zudem über weitere Texte, die im Laufe 
des Semesters in Kleingruppen erarbeitet werden, hergestellt. 
 
Die genaue Literaturauswahl sowie die Details zur Seminarorganisation werden in der ersten Seminarsitzung bekannt 
gegeben. 

 
 

Felix Oepping 080559 
Naming and Necessity 

Zeit: Do 12-14 Uhr  Eignung:  
Beginn: 10.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.201 Typ: Seminar 

Wir lesen gemeinsam einen Klassiker der modernen Sprachphilosophie, nämlich Naming and Necessity von Saul Kripke. 
Wir lesen die originale englische Version. Alle Teilnehmer:innen besorgen sich bis zur ersten Sitzung bitte das Buch und 
lesen die ersten beiden Seiten der Einleitung. Weitere Voraussetzungen gibt es nicht. Es ist hilfreich, wenn Sie die 
Vorlesung zur Sprachphilosophie bereits besucht haben oder parallel besuchen.   

 
 



II. Seminare 

Dr. Lucia Oliveri 080641 
Künstliche Sprache in der Frühen Neuzeit 

Zeit: Di 10-12 Uhr  Eignung:  
Beginn: 08.04.2025 Bereich:  
Raum: ULB 201 (Krummer Timpen 5) Typ: Seminar 

Die Vorstellung, dass die Gewinnung wissenschaftlicher Erkenntnisse stark von der Sprache beeinflusst wird, wird von 
den Philosoph*innen der Frühen Neuzeit durch das Wissen über die kognitiven Fähigkeiten des Menschen motiviert. 
Rationale Prozesse entfalten sich in Form von Argumenten und Diskursen, die nichts anderes sind als Verknüpfungen von 
Zeichen, die Definitionen wissenschaftlicher Gegenstände ausdrücken. Angesichts des Zusammenhangs zwischen 
Wissenserwerb und Sprache entwickelt sich das philosophische Projekt der Schaffung einer künstlichen Sprache, die 
sowohl zur Verbesserung rationaler Denkprozesse als auch zur Vermeidung von Fehlern dienen soll. Ziel des Seminars ist 
es, die kognitiven und sprachphilosophischen Voraussetzungen dieser Projekte zu untersuchen und eventuell ihren Einfluss 
auf die Idee einer formalen Sprache zu erläutern. 
Literaturhinweis: Oliveri, L. (2022). Universal Language in Early Modern Philosophy: Between Naturalistic and Artificial 
Language Schemes. In: Jalobeanu, D., Wolfe, C.T. (eds) Encyclopedia of Early Modern Philosophy and the Sciences. 
Springer, Cham. https://doi.org/10.1007/978-3-319-31069-5_230 

 
 

Dr. Lucia Oliveri 080642 
Imagination und Kreativität 

Zeit: Mi 10-12 Uhr  Eignung:  
Beginn: 09.04.2025 Bereich:  
Raum: Cont BH-7 (Georgskommende 33) Typ: Seminar 

Kreativität wird in unserer Gesellschaft als individuelles und positives Skill verstanden. „Kreative Köpfe“ werden für ihre 
Fähigkeit gelobt und belohnt, außerhalb vorgefertigter Schemata zu denken, um etwas Neues zu schaffen, was im 
Allgemeinen als das Ergebnis der Anwendung der Imagination einer Person angesehen wird. Imagination und Kreativität 
sind voneinander abhängig, und diese Beziehung ist nicht nur in der Kunst, sondern auch in den Wissenschaften zu 
beobachten und wird üblicherweise mit dem so genannten Genie in Verbindung gebracht. Ziel des Seminars ist es, dieses 
Paar in Frage zu stellen: Braucht man Imagination, um kreativ zu sein? 
Literaturhinweis: Kind, Amy. 2022. Imagination and Creative Thinking. Cambridge: Cambridge University Press. 

 
 

Prof. Dr. Oliver R. Scholz 080611 
Wissenschaftstheorie der Geistes-, Kultur- und Sozialwissenschaften 

Zeit: Mo 16-18 Uhr  Eignung:  
Beginn: 07.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.208 Typ: Seminar 

Im ersten Teil des Seminars lesen wir klassische Texte zur Philosophie der Geistes-, Kultur- und Sozialwissenschaften 
(u.a. von Max Weber, Karl Popper, C.G. Hempel, William Dray und Michael Scriven). Im zweiten Teil sollen einzelne 
Disziplinen (u.a. Geschichtswissenschaft, Philologie, Soziologie, Politikwissenschaft) exemplarisch vorgestellt und in 
methodischer Hinsicht verglichen werden. 



II. Seminare 

Teilnahmevoraussetzungen: Vorkenntnisse in der allgemeinen Wissenschaftstheorie; Bereitschaft zur aktiven Mitarbeit; 
Bereitschaft zur Übernahme eines Impulsreferates. 

 
 

Tanja Stahl 080595 
Philosophie der Gefühle 

Zeit: Mi 10-12 Uhr  Eignung:  
Beginn: 09.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.201 Typ: Seminar 

In diesem Seminar begeben wir uns auf einen Streifzug durch das Dickicht der menschlichen Gefühle. Unsere 
Erkundungstour beginnt mit der grundlegenden Frage, was ein Gefühl überhaupt ist. Anschließend widmen wir uns 
besonderen Gefühlen bzw. Gefühlsfamilien: Was trennt Neid von Eifersucht? Ist Eifersucht stets eine lästige 
„Leidenschaft, die mit Eifer sucht, was Leiden schafft“, oder gibt es auch legitime Fälle von Eifersucht? Wie unterscheidet 
sich Angst von Furcht? Kann es manchmal gut sein, Angst zu empfinden? Sind Zorn und Wut dasselbe? Was macht uns 
traurig, was schenkt uns Hoffnung? Welche Freude ist die höchste Freude und darf im Leben eines Menschen nicht fehlen? 
Worauf dürfen wir stolz sein, und wofür sollten wir uns schämen? Was unterscheidet Scham von Schuldgefühlen? … 
 
Ziel des Seminars ist es, Instrumente für die Analyse und Kriterien für die Beurteilung von Gefühlen zu erwerben, sowie 
eine feinkörnigere Sprache für die Beschreibung unserer Gefühle und der unserer Mitmenschen zu gewinnen. Die Lektüre 
wird in der ersten Sitzung bekannt gegeben.  
 

 
 

Prof. Dr. Niko Strobach 080568 
Weltbild und Sprache: Farbprädikate 

Zeit: Di 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: 08.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.201 Typ: Seminar 

Zum Thema „Weltbild und Sprache“ ließe sich vieles lesen, etwa Sellars oder Quine. Aber eine Fallstudie bietet sich 
besonders an: der Gebrauch von Farbprädikaten, also sprachlichen Ausdrücken wie „ist-gelb“ oder „ist-grün“. Zwar ist es 
das Gras, das grün ist, nicht das Gehirn oder (ggf.) der Geist. Aber Farbprädikate sind verblüffend sprachrelativ. Teilen 
hier Wörter die Welt nach Belieben ein? Man könnte dazu Texte von vielen Autoren lesen: Locke, Frege, Husserl, 
Wittgenstein, Whorf, Hardin – und vielleicht werden einige Textausschnitte von manchen von ihnen das Programm 
bereichern. Im Mittelpunkt soll aber die Lektüre des Buchs „Through the Language Glass“ von Guy Deutscher stehen. Es 
ist kein typisches Fachbuch der theoretischen Philosophie. Aber man kann es mit Gewinn als philosophisches Buch lesen, 
denn – so die Arbeitshypothese - es lässt sich damit philosophieren. Wir lesen das englische Original. Wer mitmachen will, 
kaufe bitte das Buch (ca. 10 Euro) vor Semesterbeginn. Einzelheiten werden in der ersten Sitzung besprochen.     

 
 



II. Seminare 

Prof. Dr. Niko Strobach 080569 
Logik II: Sprachen des Abstrakten seit 1847 

Zeit: Do 16-18 Uhr  Eignung: verlangt Vorkenntnisse aus Logik I 
Beginn: 10.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.201 Typ: Seminar 

Ein Forschungsprojekt zur Geschichte der mathemaischen Logik bringt es mit sich: Das bewährte Logik II-Format wird 
historisch. Auf dem Programm in diesem Semester stehen Sprachen des Abstrakten seit dem 19. Jahrhundert. 1847 wurde 
als Startpunkt gewählt, weil in diesem Jahr das Buch The Mathematical Analysis of Logic von George Boole erschien, 
dessen Inhalt eine Rolle spielen soll. Auch andere Klassiker werden eine Rolle spielen. An Auswahl fehlt es nicht: Gottlob 
Frege, Giuseppe Peano, Georg Cantor, Ernst Schröder, Bertrand Russell oder Alfred Tarski könnten hinzukommen. 
Material steht rechtzeitig im Learnweb bereit. Einzelheiten werden in der ersten Sitzung besprochen. Der Kurs ist nur für 
Studierende geeignet, die den Stoff des Grundkurses „Logik und Argumentationstheorie“ kennen.     

 
 

Prof. Dr. Niko Strobach (zus. mit Prof. Dr. Michael 
Custodis) 

080596 

Musik und Theorie: Platon und die Folgen 

Zeit: Do 12-14 Uhr  Eignung:  
Beginn: 10.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.205 Typ: Seminar 

Darf der Staat bestimmte Musik verbieten? Ist Tanzen Bürgerpflicht? Platon (427-347 v. Chr.) meinte: ja. Wir wollen uns 
zunächst eingehend ansehen, welchen Inhalt seine Verbotsvorschläge im Staat (Politeia) haben und wie er sie begründet. 
Folgen soll ein Blick in sein Werk Die Gesetze (Nomoi). Platons Ansicht steht am Beginn einer langen Tradition der 
Befürwortung von Musikzensur, die bis weit ins 20. Jahrhundert reicht. Texte von Befürwortern wie von Betroffenen, die 
sich damit beschäftigen, sollen im zweiten Teil im Vordergrund stehen. Kann man sie zurückbeziehen auf oder 
kontrastieren mit Platon? Und: Ist jede Musikzensur illegitim? Material steht rechtzeitig im Learnweb bereit. Einzelheiten 
werden in der ersten Sitzung besprochen. 

 
 

Magnus Tappert 080631 
Sozialontologie und soziologische Theoriebildung 

Zeit: Mi 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: 09.04.2025 Bereich:  
Raum: F 3 (Fürstenberghaus) Typ: Seminar 

Als Subdisziplin der Philosophie untersucht die Sozialontologie „die Seinsweise und den Aufbau der sozialen Wirklichkeit 
sowie ihre Fundierung in basaleren Wirklichkeiten; sie analysiert die kategoriale Struktur der sozialen Interaktion und 
Aggregation sowie ihre Relationen zu physischen, biologischen und zur individuell-geistigen Wirklichkeit.“ (Scholz 2008: 
1229) Schaut man in die Soziologie, findet man dort in Form der Sozialtheorien jene „Grundkonzepte für die Analyse der 
‚Vergesellschaftung‘ und Subjektivierung von Individuen und für das Verständnis sozialer Institutionen und Praktiken.“ 
(Rosa, Oberthür 2020: 16). Sie legen fest, „was als soziologische Empirie auftauchen kann“ (Lindemann 2006: 83) und 
sind daher nicht empirisch widerlegbar. Ihren Wert zeigen sie vor allem in den auf ihnen aufbauenden Theorien begrenzter 
Reichweite und Gesellschaftstheorien. Anscheinend liegt hier ein Verwandtschaftsverhältnis vor: „Diese teilweise parallel 



II. Seminare 

geführten, zu einem großen Teil sich überschneidenden und wechselseitig sich inspirierenden Theorieanstrengungen 
zwischen Sozialontologie und Sozialtheorie kreisen beide um die Aufklärung ‚sozialer Entitäten‘“ (Fischer 2022: 15). Ob 
es aber angemessen ist, die beiden Begriffe synonym zu verwenden (vgl. ebd.: 17), ist eine der Fragen, die uns das Semester 
über begleiten werden.  
In diesem Seminar werden verschiedene sozialontologische Ansätze und Sozialtheorien genauer beleuchtet, um darauf 
aufbauend ein Verständnis dafür zu gewinnen, welchen Herausforderungen sich jedes Vorhaben einer weiterführenden 
soziologischen Theoriebildung gegenübersieht. Jedoch sind sozialontologische bzw. sozialtheoretische Grundannahmen 
nicht nur für die Sozialwissenschaften von Bedeutung, sondern sie beeinflussen auch unser alltägliches Sprechen über 
Sozialität, Gesellschaft und Politik. Sie sind daher, anders als es auf den ersten Blick erscheinen mag, auch von praktischer 
Relevanz: Woraus besteht eine Gesellschaft? Wo verlaufen ihre Grenzen? Kann man zwei Gesellschaften miteinander 
vergleichen? Diese und weitere Fragen werden im öffentlichen Diskurs zumeist ignoriert bzw. als bereits beantwortet 
vorausgesetzt. Dass das Niveau der Debatten darunter leidet, kann nicht verwundern. Umso wichtiger ist es, sich mit 
sozialontologischen Ansätzen und Sozialtheorien zu befassen.   

 
 

Prof. Dr. Christian Thein 080565 
Was ist Wahrheit? – Philosophische Antworten und Debatten 

Zeit: Mo 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: 07.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.208 Typ: Seminar 

Traditionell hat sich die Philosophie als jene Disziplin verstanden, die nach Wahrheit(en) strebt. Insbesondere die 
Metaphysik in ihren Ausdifferenzierungen als >metaphysica specialis< oder >metaphysica generalis< zielte auf die letzten 
Gründe und Ursachen, die jegliches empirische und soziale Wissen fundieren. Noch die cartesianischen Meditationen sind 
trotz ihrer subjektivitätsbezogenen Wende von dieser philosophischen Grundidee geprägt, wenn sie sich als >Meditationen 
über die erste Philosophie< präsentieren. Erst mit der Wende zur Moderne und infolge des mit Kant ansetzenden neuen 
Kritizismus in der Philosophie ist die Frage, ob und wenn ja wie Wahrheit auch im Kontext der Ausdifferenzierung der 
Wissenschaften und einzelwissenschaftlichen Verfahrensweisen verstanden werden kann, zu einer primär meta-
philosophischen geworden. Seit dem 19. Jahrhundert wird so nicht nur eine Diversifizierung von Wahrheitsansprüchen, 
sondern auch von Konzepten über Wahrheit in den unterschiedlichen philosophischen Strömungen sichtbar, die bis hin zu 
einer radikalen Kritik von Wahrheitsansprüchen reichen.  
In diesem Seminar wollen wir jenen Konzepten und Theorien über Wahrheit nachgehen, die das Denken der modernen 
Philosophie prägen und sich teils konträr gegenüberstehen. Gedacht ist an die auszugsweise und vergleichende Lektüre 
von Schlüsseltexten aus der pragmatischen Tradition (William James bis Richard Rorty und Jürgen Habermas), der logisch-
semantischen Sprachphilosophie (Alfred Tarski und Peter F. Strawson bis Wolfgang Künne), der French Theory (insb. 
Michel Foucault und Gilles Deleuze) sowie der ‚alten‘ Kritischen Theorie (Max Horkheimer und Theodor W. Adorno).   
 
Den Teilnehmenden wird ab der zweiten Sitzung ein gebundener Reader für die vorbereitende und begleitende Lektüre der 
Schlüsseltexte zur Verfügung gestellt. 
 
Ein Kompendium mit Grundlagentexten zur pragmatischen und sprachphilosophischen Tradition stellt der Suhrkamp-
Verlag bereit: 
Gunnar Skirbekk (Hg.): Wahrheitstheorien. Eine Auswahl aus den Diskussionen im 20. Jahrhundert. Frankfurt a.M. 1977 
     

 
 



II. Seminare 

Prof. Dr. Christian Thein 080616 
Aristoteles, Marx und Arendt über Arbeiten, Herstellen und Handeln 

Zeit: Di 10-12 Uhr  Eignung:  
Beginn: 08.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.201 Typ: Seminar 

Im Ausgang von der aristotelischen Unterscheidung von >praxis< und >poiesis< in der Nikomachischen Ethik, Buch I und 
VI, sollen in diesem Seminar die unterschiedlichen Anknüpfungspunkte an die damit verbundenen Handlungsbegriffe in 
den Schriften von Karl Marx (‚Ökonomisch-philosophische Manuskripte‘ und ‚Kritik der politischen Ökonomie‘) und 
Hannah Arendt (‚Vita Activa‘) nachgegangen und zugleich die entscheidenden konzeptuellen Transformationen sichtbar 
gemacht werden. In den Philosophien von Marx und Arendt verbinden sich so – in unterschiedlicher Weise – 
anthropologische, kultur- und gesellschaftstheoretische sowie sozialethische Motivlagen hinsichtlich der Beschreibung und 
Kritik von praktischen Handlungsweisen und -räumen in der bürgerlichen und kapitalistischen Moderne.  
 
Die für das Seminar relevanten Originaltexte werden in einem Reader zur Verfügung gestellt. 
 
Zur vorbereitenden Lektüre sei empfohlen:  
Christian Thein: Konstellationen und Kontexte einer Kritik der instrumentellen Vernunft. In: Ders.: Konstellationen und 
Transformationen. Zwischen alter und neuer Kritischer Theorie. Weinheim/Basel: Beltz-Juventa 2025. (Open-Access-
Publikation ab März 2025) 
 
 
 

 
 

PD Dr. Andreas Vieth 080572, 080573 
A. C. Ewing: Ethik (Gruppe 1 und 2) 

Zeit: Gruppe 1: Mo 14-16 Uhr; Gruppe 2: Di 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: Gruppe 1: 07.04.2025; Gruppe 2: 08.04.2024 Bereich:  
Raum: Gruppe 1 und 2: DPL23.206 Typ: Seminar 

Nur einmal hat die philosophische Ethik in der Geschichte ein höheres Niveau erreicht als es sich in den leider 
eher kümmerlichen Resten der stoischen Ethik erahnen lässt. Nach der Antike und dem weitgehenden Verlust 
der philosophischen Diskussionen dieser Zeit brauchte die Ethik bis in die 20er und 30er Jahre des 20. 
Jahrhunderts, um wieder ein nennenswertes Niveau und eine vernünftige philosophische Methodologie zu 
erreichen. In Auseinandersetzung mit Henry Sigdwick (1838-1900) haben sich Philosophen wie George Edward 
Moore (1873-1958) und William David Ross (1877-1971) mit der Philosophischen Ethik auseinander gesetzt. 
Sie sind wegweisend geblieben. Aber nur wenige haben sich mit dem gewiesen Weg konstruktiv kritisch 
auseinandergesetzt. Die Ethik-Einführung von Alfred Cyril Ewing ist ein solches Beispiel, das seit den 50er 
Jahren des letzten Jahrhunderts die Themen der Ethik innovativ aufbereitet. Seine Themenfolge ist: Egoismus 
und Altruismus, Glück, Pflicht, Güter- oder Pflichtethik?, Definitionen von "gut" und "sollen", moralische 
Urteile, Verdienst und Verantwortlichkeit. 

 
 



II. Seminare 

PD Dr. Andreas Vieth 080574, 080575 
Epikur (Gruppe 1 und 2) 

Zeit: Gruppe 1: Mi 14-16 Uhr; Gruppe 2: Do 14-16 Uhr  Eignung:  
Beginn: Gruppe 1: 09.04.2025; Gruppe 2: 10.04.2024 Bereich:  
Raum: Gruppe 1: DPL23.206; Gruppe 2: DPL23.208 Typ: Seminar 

Karl Marx hat seine Dissertation über Epikur (*342/41-.-271/70 v. Chr. v. Chr.) verfasst (MEW 40). Vielleicht 
hat seine politische These „Jedem nach seinen Bedürfnissen“ (MEW 19, 21) Wurzeln in Epikurs hedonistischer 
Ethik. Möglicherweise war Marx aber auch von der geradezu hegelianischen Systematizität der Philosophie 
Epikurs beeindruckt. Ontologie, Kosmologie, Erkenntnistheorie, Sprachphilosophie und Ethik sind systematisch 
aus einem Guss. Im Gegensatz zu einem hegelschen System handelt es sich bei Epikur aber um Zuckerguss. Für 
ihn war Philosophie eine Art Therapie – besser: Psychotherapie. Orientierungslosigkeit in der Welt und im Leben 
bewirkt Leid. Dieses Leid gilt es zu heilen. Im Erreichen der Gesundheit stirbt dann der Eros der Philosophie – 
er wird zu einem unerschütterlichen „einfach nur zusammen leben“. Methodisch gesehen resultiert das aus 
Orientierungslosigkeit erwachsende Leid aus falschen Ideen, die sich im Kopf festsetzen. Seine Philosophie ist 
ein kunstvolles Arrangement von einzelnen Ideen, die aufgrund ihres Denkstils miteinander harmonisieren. 
Dieses zuckersüße „System“ war in Sentenzen und Aphorismen verfasst, die von den SchülerInnen (auch Frauen 
gehörten zu seiner Schule!) auswendig zu lernen waren. Aber man kann sie auch im Denken philosophisch 
durchdringen und ihre Systematik nachvollziehen. Die Logik seines Systems ist exakt, weil sie als Lebensform 
heilt. Es gibt also ein klares geltungstheoretisches Kriterium seiner Logik! Zu diesem Heilungsprozess gehörte 
eine Besonderheit seiner Schule: der Garten. Der Epikureismus war daher die Lebensform eines ideell 
aufgeklärten Lebensgenusses von Freunden. Die überlieferten Texte reichen trotz allem aus, dieses System zu 
erkennen. Epikur wurde schon in der Antike verleumdet. Seneca und Kant dagegen schätzten ihn. Seneca hat 
ihn in seinen Briefen an Lucilius intensiv rezipiert, obwohl er gemeinhin als Stoiker gilt (Ep. 1-29). Kant gilt in 
seiner Ethik als antihedonistisch (aber respice „Achtung“); er lobte dennoch die Selbstbeherrschung der 
Epikureer und rühmte ihre Naturphilosophie (AA 9, 30). Leider war es für die Rezeptionsgeschichte Epikurs 
maßgeblicher, dass er vielen verhasst war, weil sich mit heilendem Zuckerguss kein Geld verdienen lässt und 
weil sein Lebensideal nicht im Heischen nach Anerkennung besteht. Beides provoziert Philosophen und 
Politiker. 

 
 

PD Dr. Andreas Vieth 080581, 080582 
Hobbes: Vom Menschen, Vom Bürger (Gruppe 1 und 2) 

Zeit: Gruppe 1: Di 10-12 Uhr; Gruppe 2: Mo 10-12 Uhr  Eignung:  
Beginn: Gruppe 1: 08.04.2025; Gruppe 2: 07.04.2025 Bereich:  
Raum: Gruppe 1 und 2: DPL23.208 Typ: Seminar 

Gegenstand des Proseminars sind die politische Philosophie von Thomas Hobbes und ihre anthropologischen 
Grundlagen. 

 
 



II. Seminare 

PD Dr. Andreas Vieth 080606, 080607 
H. L. A. Hart: Der Begriff des Rechts (Teil 1 und 2) 

Zeit: Teil 1: Mo 18-20 Uhr; Teil 2: Do 10-12 Uhr  Eignung:  
Beginn: Teil 1: 07.04.2025; Teil 2: 10.04.2024 Bereich:  
Raum: Teil 1 und 2: DPL23.208 Typ: Seminar 

H.L.A. Harts The Concept of Law (1961) ist ein Meilenstein der modernen Rechtsphilosophie und hat die Debatten um 
das Wesen des Rechts, seine Struktur und seine normative Autorität nachhaltig geprägt. Mit seinem analytischen Ansatz 
schuf Hart nicht nur eine präzise Begrifflichkeit zur Beschreibung rechtlicher Phänomene, sondern etablierte zugleich eine 
Methodik, die normative und deskriptive Dimensionen des Rechts differenziert analysiert. Dieses Seminar widmet sich der 
intensiven Auseinandersetzung mit Harts Hauptwerk. Im Mittelpunkt steht die Frage, was Recht ausmacht und wie es sich 
von Moral und anderen sozialen Ordnungen unterscheidet. Besonderes Augenmerk legen wir auf zentrale Konzepte wie 
die Unterscheidung zwischen Primär- und Sekundärregeln, die Rolle der Rule of Recognition und die Analyse rechtlicher 
Verpflichtungen. Die Diskussion wird von Harts analytischer Methodik geleitet, die durch sprachliche Klarheit, präzise 
Begriffsarbeit und philosophische Strenge gekennzeichnet ist. Ziel ist es, nicht nur Harts Argumente zu verstehen, sondern 
auch die impliziten Annahmen und die Tragweite seiner Position zu hinterfragen. 

 
 
 



III. Kolloquien 

	

III.	Kolloquien	
 
 

Prof. Dr. Franziska Dübgen 080625 
Kolloquium für Politische Philosophie und Rechtsphilosophie 

Zeit: Do 16-18 Uhr, 14tgl.  Eignung:  
Beginn: 10.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.206 Typ: Kolloquium 

Wir diskutieren Abschlussarbeiten von Studierenden, laufende Promotions- und Habilitationsprojekte, lesen 
aktuelle Veröffentlichungen aus den Bereichen der Politischen Philosophie und der Rechtsphilosophie und 
diskutieren Vorträge aus der laufenden Forschung sowie jüngst erschienene Buchpublikationen von eingeladenen 
wissenschaftlichen Gästen. Das Kolloquium findet während des laufenden Semesters 14-tägig statt und wird 
ergänzt durch einen Block gegen Ende des Wintersemesters. Der Kolloquiumsplan wird in der ersten Sitzung 
ausgeteilt und gemeinsam vervollständigt. 

 
 

Prof. Dr. Ulrich Krohs, Prof. Dr. Oliver R. Scholz 080622 
Kolloquium zur Besprechung von Abschlussarbeiten 

Zeit: Mi 16-18 Uhr  Eignung:  
Beginn: 09.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.206 Typ: Kolloquium 

Das Kolloquium bietet die Gelegenheit, Teile von Qualifikationsarbeiten (von Bachelorarbeiten bis zur 
Habilitationsschrift) konstruktiver Kritik auszusetzen. Die Vorbesprechung und die Terminvergabe finden in der 
ersten Sitzung statt. 

 
 

Prof. Dr. Walter Mesch 080624 
Kolloquium zur Besprechung von Abschlussarbeiten 

Zeit: Do 14-17 Uhr  Eignung:  
Beginn: 10.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.205 Typ: Kolloquium 

Das Kolloquium gibt die Möglichkeit zur Besprechung von Abschlussarbeiten. Welchen Text wir zum Einstieg lesen, wird 
zu Beginn des Semesters mitgeteilt. Vorschläge sind wie immer willkommen. 

 
 



III. Kolloquien 

Prof. Dr. Michael Quante 080626 
Doktorandenkolloquium 

Zeit:   Eignung:  
Beginn:  Bereich:  
Raum:  Typ: Kolloquium 

 
In dieser Blockveranstaltung werden am Lehrstuhl betreute Abschlussarbeiten sowie dort durchgeführte 
aktuelle Forschungsprojekte präsentiert und gemeinsam diskutiert. Die Teilnahme ist nur nach Einladung 
möglich 

 

 
 

Prof. Dr. Reinold Schmücker 080630 
Forschungskolloquium zur Kulturphilosophie, Ethik und Politischen Philosophie:  

Besprechung von Abschlussarbeiten 
Zeit: Blockveranstaltung  Eignung:  
Beginn: Vorbesprechung: 06.05.2025, 18-20 Uhr Bereich:  
Raum: DPL23.206 Typ: Kolloquium 

In diesem Kolloquium werden laufende Forschungsprojekte – insbesondere Abschlussarbeiten (B.A. und M.A.) 
und Dissertationen zu Themen der Ethik, der Kunst- und Kulturphilosophie und der Politischen Philosophie – 
vorgestellt und ausführlich diskutiert. Außerdem können Strategien zur zeitnahen Fertigstellung von 
Qualifikationsschriften erarbeitet werden. Von Studierenden, die bei mir eine Abschlussarbeit schreiben 
wollen, erwarte ich, dass sie am Kolloquium teilnehmen. 
 
Geplant ist, dass das Kolloquium als mehrtägige Blockveranstaltung im unmittelbaren Anschluss an die 
Vorlesungszeit außerhalb von Münster stattfindet. Hierfür entstünden den Teilnehmenden voraussichtlich 
keine Fahrt-, Unterbringungs- oder Verpflegungskosten. Auf Wunsch der Teilnehmenden können aber auch – 
zusätzlich oder stattdessen – einzelne oder wöchentliche Termine am Mittwochnachmittag vereinbart werden. 
 
Eine Vorbesprechung, bei der alle wichtigen Informationen zum Ablauf des Kolloquiums gegeben und alle 
nötigen Vereinbarungen getroffen werden, findet am 6. Mai 2025 um 18 Uhr c. t. statt.  
 
Wenn Sie bisher noch nicht am Kolloquium teilgenommen haben, kommen Sie doch einfach schon einmal im 
Wintersemester 2024/25 am Mittwochnachmittag um 16 Uhr vorbei, um andere Teilnehmerinnen und 
Teilnehmer kennenzulernen und sich ein Bild zu machen, ob Sie gerne mitdiskutieren möchten. Die genauen 
Termine und den Veranstaltungsraum erfahren Sie, wenn Sie mir eine E-Mail schreiben (an: res@uni-
muenster.de). Bitte machen Sie darin ein paar Angaben zu Ihrer Person, Ihren Interessensgebieten sowie bisher 
besuchten Lehrveranstaltungen. Ich schreibe Sie dann auch für das aktuell laufende Kolloquium ins Learnweb 
ein, damit Sie die jeweils vorzubereitenden Texte herunterladen und vor den Sitzungen lesen können. 

 
 



III. Kolloquien 

Prof. Dr. Niko Strobach 080621 
Kolloquium zur Besprechung von Abschlussarbeiten 

Zeit: Di 18-20 Uhr, 14-tägig  Eignung:  
Beginn: 08.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.208 Typ: Kolloquium 

In diesem Kolloquium sollen Ideen zu laufenden Forschungsprojekten ausgetauscht und es soll besonders 
relevante neuere Forschungsliteratur gelesen werden. Bei Bedarf werden im Entstehen befindliche 
Abschlussarbeiten (B.A., Master), Dissertationen und Forschungspapiere besprochen.  Teilnehmende werden 
persönlich benachrichtigt 

 
 

Prof. Dr. Christian Thein 080623 
Kolloquium zur Besprechung von Abschlussarbeiten 

Zeit: Mo 18-20 Uhr (14tägl.)  Eignung:  
Beginn: 14.04.2025 Bereich:  
Raum: DPL23.205 Typ: Kolloquium 

In dem Kolloquium werden Abschlussarbeiten (MEd, MA), Qualifikationsarbeiten (Promotionen, Habilitationen) sowie 
andere Forschungsprojekte vorgestellt und diskutiert. Darüber hinaus können übergreifende Fragen und Diskurse der 
Philosophie und Fachdidaktik anhand von ausgewählten Texten erarbeitet und diskutiert werden. Thematisch kann das 
gesamte Spektrum der Philosophiedidaktik, der Sozial- und Bildungsphilosophie, sowie der modernen 
Philosophiegeschichte abgedeckt werden. 
 
Neue Teilnehmerinnen und Teilnehmer werden gebeten, sich per E-Mail vorab für das Kolloquium anzumelden 
(thein@uni-muenster.de). Der Semesterplan wird gemeinsam in der ersten Sitzung am 14. April erstellt.  
Die folgenden Sitzungen finden dann im zweiwöchigen Rhythmus, jeweils von 18:00 – 20:00 Uhr statt. 
 
Ein das Semester abschließender Block mit zwei Sitzungen findet am Freitag, 11.7.24 von 9-13 Uhr statt. 
 
 
 
 

 



IV. Studentische Arbeitsgruppen/Tutorien 

	

IV.	Studentische	Arbeitsgruppen/Tutorien 
 
 
 

Ariane Filius 080552, 080553, 080554,080555, 080556 
Schreibwerkstatt 

Zeit:   Eignung:  
Beginn:  Bereich:  
Raum:  Typ: Tutorium 

In der Schreibwerkstatt erlernen Sie das erste wichtige Handwerkszeug für das Lesen und Schreiben 
philosophischer Texte. Wie erschließe ich mir einen schwierigen philosophischen Text? Wie rekonstruiere ich 
ein Argument? Wie finde ich ein Thema für meine Hausarbeit? Wie muss ich vorgehen, wenn ich eine Hausarbeit 
schreibe? Zu solchen und vielen weiteren Fragen bietet Schreibwerkstatt Informationen, Tipps und Übungen. 
Außerdem besprechen Sie in der Gruppe Ihre eigenen Texte und erhalten Feedback dazu. 
Am besten besuchen Sie das Tutorium in dem Semester, in dem Sie auch Ihre erste philosophische Hausarbeit 
schreiben.  
  
Voraussetzung für den Besuch eines Tutoriums: 1) Sie müssen im gleichen Semester ein Philosophie-Seminar 
besuchen, für das Sie eine Hausarbeit als Prüfungsleistung verfassen. Die Schreibwerkstatt begleitet Sie bei 
diesem Schreibprojekt. 2) Sie müssen in der vorlesungsfreien Zeit an einer Studiengruppe im Umfang von etwa 
10 Stunden teilnehmen. Die Termine dafür werden in der Gruppe vereinbart. 
 

 
 
 

Ariane Filius 080558 
Philosophische Texterschließung 

Zeit:   Eignung:  
Beginn: 10.4.2025 einmaliger Termin Bereich:  
Raum:  Typ: Arbeitsgemeinschaft 

In der Philosophie geht es, ganz allgemein gesprochen, um die Auseinandersetzung mit Argumenten. Vermittelt 
werden diese meistens in schriftlicher Form. Um also die Argumente, die uns von einer bestimmten Position 
oder philosophischen These überzeugen wollen, analysieren und evaluieren zu können, müssen wir in der Lage 
sein, diese beim Lesen zu erkennen und zu verstehen. Bei der Lektüre philosophischer Texte stellt man jedoch 
schnell fest: So leicht ist das oft nicht. Daher ist es hilfreich, Methoden für die Texterschließung 
kennenzulernen und über das Lesen selbst zu reflektieren. Diese Grundlagen vermittelt Ihnen die Übung 
„Philosophische Texterschließung” in Form studentischer Lesekreise. In einer Arbeitsgruppe mit 4-6 
Student:innen erarbeiten Sie zwei philosophiegeschichtlich bedeutsame Texte - zunächst angeleitet durch 
vorbereitete Materialien, im weiteren Verlauf dann selbstständig. Ein:e Tutor:in begleitet Sie bei Ihrer Arbeit. 
Die Termine während des Semesters können von jeder Gruppe individuell festgelegt werden.  

In der verpflichtenden Einführungsveranstaltung am 10.04.2025 um 18 Uhr c.t. erhalten Sie alle wichtigen 
Informationen zur Organisation und Durchführung der Lesekreise sowie eine Einführung in das Lesen 



IV. Studentische Arbeitsgruppen/Tutorien 

philosophischer Texte. Außerdem können Sie direkt an diesem Abend mit Kommiliton:innen in Kontakt treten 
und Arbeitsgruppen bilden. 

Voraussetzungen für die erfolgreiche Teilnahme: Teilnahme an der einmaligen Einführungsveranstaltung sowie 
regelmäßige Teilnahme an den Sitzungen des Lesekreises; Führen eines Verlaufsbogens sowie Ausfüllen eines 
Reflexionsbogens am Ende des Semesters. 

 



Sprechstunden 
Name, Vorname  Ort Zeit Kontakt Anmerkung 

Ach, Johann S. 507 n.V. ach@uni-muenster.de  

Bärmann, Jule 316 Di 15-16 Uhr jule.baermann@uni-muenster.de  
Bayertz, Kurt 304 n.V. bayertz@uni-muenster.de  
Blundell, Anna Maj 223 Mo 12-13 Uhr a_blun02@uni-muenster.de  
Bohlmann, Markus 312 Mi 14-16 Uhr markus.bohlmann@uni-muenster.de Anmeldung per E-Mail 
Branahl, Johannes 321 n. V. j_bran33@uni-muenster.de  
Dresenkamp, Timo 212 Mo 13-14 Uhr; Mi 14-15 

Uhr; Do 11-12 Uhr u. 
14-15 Uhr 

philsem.service@uni-muenster.de  

Dübgen, Franziska 332 Mi 14-15 Uhr fduebgen@uni-muenster.de Anmeldung per E-Mail 
Filius, Ariane 309 n. V. ariane.filius@uni-muenster.de  
Giladi, Tal Meir 321 Mo 16-17 Uhr talmeirgiladi@gmail.com Anmeldung per E-Mail 

Gregor-Gehrmann, 
Kerstin 

311 Mo 16-17 Uhr kerstin.gregor@uni-muenster.de  

Güttner, Luca 308 Do 17-18 Uhr l_guet02@uni-muenster.de  

Herrera Castillo, Laura 321 n. V. laura.herreracastillo@uni-muenster.de  

Hoffmann, Martin 215 Di 13-14 Uhr und n.V. martin.hoffmann@uni-muenster.de  

Jeromin, Gesche 310 n.V.  gjeromin@uni-muenster.de Anmeldung per E-Mail 

Jung, Eva-Maria 302 Mi 14-15 Uhr eva-maria.jung@uni-muenster.de Anmeldung per E-Mail 

Kahmen, Anna 322 Di 14 Uhr anna.kahmen@uni-muenster.de  

Koj, Nicolas 320 Mi 16 Uhr n_koj001@uni-muenster.de Anmeldung per E-Mail 

Krohs, Ulrich 221 Mi 11:30-12:30 Uhr ulrich.krohs@uni-muenster.de  

Landmesser, Eva-Maria 331 Di 14-15 Uhr e_land01@uni-muenster.de  

Marz, Finn 452 n. V. finn.marz@uni-muenster.de  

Mesch, Walter 220 Mi 16-17 Uhr walter.mesch@uni-muenster.de  

Mischer, Sibille 336 Di 16-17 Uhr mischer@uni-muenster.de  

Müller, Jochen 511 n.V. jochen.mueller@uni-muenster.de  

Oepping, Felix 213 Do 14-16 Uhr felix.oepping@uni-muenster.de  

Oliveri, Lucia 326 Mi 13-14 Uhr l_oliv02@uni-muenster.de  

Rohs, Peter 304 n.V. peterrohs@t-online.de  

Quante, Michael 335 n.V. tanja.uekoetter@uni-muenster.de  

Schmücker, Reinold 222 n.V. res@uni-muenster.de Anmeldung per E-Mail 

Scholz, Oliver R. 334 Do 13-14 Uhr oscholz@uni-muenster.de  

Stahl, Tanja 454 n.V. tanja.stahl@uni-muenster.de  

Strobach, Niko 219 n.V. nstro_01@uni-muenster.de  

Tappert, Magnus 319 Mi 12-14 Uhr magnus.tapper@uni-muenster.de  

Thein, Christian 333 Di 14-15 Uhr thein@uni-muenster.de  

Vieth, Andreas 313 Mo 16-17 Uhr vieth@uni-muenster.de  

 


