Peter Petersen

Zeit in der Therapie:
Rahmen — Kairos - Flul3

Therapeutische Zeit: die grof3e Unbekannte

Zitieren bitte mit folgenden Angaben:

Vortrag auf der Tagung 4. Jahrestagung des Deutschen Fachverbandes

far Kunst und Gestaltungstherapie, Hannover 7. bis 9. Marz 1997

Online verfugbar unter: www.uni-muenster.de/Musgttipie/Literaturdienst/downloads.html




2

Si memo a me quaerat, scio
si quaerenti explicari velim
nescio

Einleitung -
Mein Wissen und Nichtwissen um die Zeit

Vor einem halben Jahr iibernahm ich dieses Thema mit grofer Freude, Inge Burandt bot es
mir damals an. Denn zu Zeit und Augenblick, Kairos und FluB}, werde ich einiges zu sagen
wissen, so glaubte ich. Als ich dann das Thema genauer betrachtete und untersuchte,
verdeckte es sich zusehends - oder es wurde eine unendliche Geschichte. ,,Wenn mich
niemand danach fragt, weil} ich es; wenn ich es aber dem Fragenden erklédren soll, weil ich
nichts®. Diese bekannten Worte des Philosophen und Kirchenvaters Aurelius Augustinus (354
- 430 n.Chr.) aus seinen ,,Bekenntnissen bestitigten sich mir. Allerdings sind diese Worte
sinnentstellend aus dem Zusammenhang genommen. Ich mdochte Thnen deshalb das fast
gesamte 14. Kapitel aus dem 11. Buch seiner Confessiones vorlesen. Es heifit in diesem Text:

»Denn was ist Zeit? Wer kann das leicht und kurz erklaren? Wer kénnte dieses Wort, wenn er
es spricht, auch in Gedanken nur umfassen? Und doch kennt unsere Sprache kein vertrauteres
und kein geldufigeres Wort als das der Zeit. Und immer wissen wir dabei, wovon wir
sprechen, und verstehen’s auch, wenn andere davon sprechen. Was also ist die Zeit? Solang
mich niemand danach fragt, ist mir’s, als wiilite ich’s; doch fragt man mich und soll ich es
erkléren, so weil ich’s nicht. Doch kann ich zuversichtlich sagen, da3 ich weif, es giibe keine
Vergangenes, wenn nichts verginge, keine kiinftge Zeit, wenn nichts in Zukunft kiime, und
keine gegenwirtige Zeit, wenn nichts uns gegenwirtig wire. Wie aber ist’s mit jenen beiden
Zeiten, der vergangenen und der kiinftigen? Denn die vergangne ist nicht mehr und die
zukiinftige, die ist noch nicht. Die gegenwirtige aber, wenn die immer gegenwiirtig wiire und
nie in ein Vergangenes {iberginge, die wiire nicht mehr Zeit, die wire Ewigkeit. Wenn also
nun die gegenwirtige Zeit nur deshalb Zeit ist, weil sie hintibergeht in die Vergangenheit, wie
kdénnen wir dann sagen, daf3 sie sei, da doch fiir sie der einzge Grund des Seins nur der ist, dai}
sie nicht mehr sein wird? So dall wir also dann von Zeit nur sprechen kénnten, wenn etwas

strebt, nicht mehr zu sein.™

Aurelius  Augustinus hat damit wie in einem Programm wesentliche Fragen der

Kulturgeschichte des Abendlandes fiir 1 % Jahrtausende bis zum heutigen Tage in Worte



Wl

gefalit. Diese Fragen und die Art der Antworten bestimmen heute unsere therapeutische und
okologische Wirklichkeit. Ich wiederhole deshalb einige dieser Fragen nochmals.

Wie ist das Wesen der Zeit? Hat sie tiberhaupt ein Sein oder ist sie dasjenige, das uns ins

Nichts fiihrt? Das Nichts, das Ausgeldschtsein jeglichen Lebens begegnet uns bei depressiven
Menschen, denen das Leben und die Zeit verddet ist - die ewige Uhr ist tot; ebenso bei den
Menschen, deren Vergangenheit in der Amnesie, einer totalen Erinnerungsliicke endet. Die
Zukunftslosigkeit - no future - ist nicht selten an die ausgeloschte Vergangenheit angebunden.
Deshalb ist unsere therapeutische Suche nach zugedeckten Ereignissen der eigenen
Vergangenheit von existentieller Wichtigkeit. Der philosophische Existentialismus und
Nihilismus des 19. und 20. Jahrhundert hat diese Fragen in seinen Grundlagen bewegt (etwa
Martin Heidegger in ,,Sein und Zeit®).

Eine andere Frage richtet sich auf unser inneres Zeiterleben. Wie kommt Zukunft auf uns zu?

Wie gestalten wir diesen Flufl im Hier und Jetzt der Gegenwart? Wie sind wir prisent? Und
wie kénnen wir Vergangenes in die Gegenwart zuriickgewinnen: in die Erinnerung, womit wir
auch unsere innere Identitiit neu bestimmen?

Seit nahezu 100 Jahren fiihrt die Psychoanalyse den Kampf um die Erinnerung unter Sigmund
Freuds Leitwort ,,Erinnern, Wiederholen, Durcharbeiten® (erstmals 1914 publiziert). 10 Jahre
vor Freuds Aufsatz beschrieb der Philosoph Edmund Husserl, Begriinder der philosophischen
Phinomenologie, in seinen Goéttingen Vorlesungen im Wintersemester 1904/1905 unsere
Aufmerksamkeit, unsere Intentionalitdt, wenn sie sich auf Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft richtet. Wenn Aufmerksamkeit das natiirliche Gebet der Seele ist (Malebranche), so
liest sich diese Phdnomenologie des inneren Zeitbewulitseins in der Tat wie eine Meditation.
So wurde durch diese beiden Geistesriesen, Husserl und Freud, am Anfang unseres
Jahrhunderts eine jahrzehntelange psychologische Praxis und Forschung eingeldutet, wie sie
uns dauernd in unserem therapeutischen Alltag begleitet - mit sehr verschiedenen Facetten,
die vom Menschenbild der sogenannten orthodoxen Psychoanalyse reicht bis zur
humanistischen Psychologie Erich Fromms, der Individualpsychologie Alfred Adlers und der
Komplexen Psychologie C.G. Jungs.

Eine dritte Frage ergibt sich nochmals aus der ersten - jedoch jetzt grundsitzlich gestellt.
Verflieit die Zeit ins Nichts oder wird die Zeit gegriindet durch ein tieferes Sein? Bei
Augustinus hoérten wir: Zukiinftiges flieft auf uns zu, konzentriert sich im Jetzt. Und
verschwindet in der Vergangenheit. Ist dieses Verschwinden Ausdruck des absoluten Nichts?

Oder offenbart sich hier das tragende, tiefere Sein unseres Lebens und der Welt {iberhaupt?



Scheint hier so etwas wie Ewigkeit au, von der Augustinus spricht? Bei Augustinﬁs hat es die
schon bekannte Wendung: ,,.Die gegenwirtige (Zeit) aber, wenn die immer gegenwirtig wire
und nie in ein Vergangenes iiberginge, die wire nicht mehr Zeit, die wire Ewigkeit. Hier hat
Ewigkeit die Version von immer dauernder Gegenwart, so wie wenn die Gegenwart
quantitativ verldngert wire. Jedoch kann es auch einen ganz anderen Sinn haben: namlich
wenn gegenwirtiges Erleben sich verdichtet, sich intensiviert, auf die Spitze treibt, dann
erleben wir Ekstase, dann ist die flieBende, vergingliche Zeit aufgehoben. Solche Ekstasen
sind den Verliebten ebenso vertraut wie den Mystikern, dem Kiinstler in der Helligkeit seiner
schopferischen Moment ebenso wie dem Therapeuten, der den Kairos zwischen sich und seine
Patientin Gestalt werden [4Bt. Hier leuchtet das Licht der Vertikale in den FluB der

Horizontale hinein.

Wenn wir uns mit einer anderen Wendung radikal unserem inneren Zeiterleben zuwenden,
kénnen wir bemerken: ,Im Zeitflu, im stetigen Herabsinken in die Vergangenheit
konstituiert (bildet) sich eine nicht flieBende, absolut feste, identische, objektive Zeit. Das ist
das Problem*® (§31, S. 420, Husserl).

Diesem Problem der objektiven Zeit geht die Philosophin Hedwig Conrad-Martius im
Gefolge Heideggers und Husserls in ihrem Buch ,,Die Zeit” nach. Liegt unserem subjektiven
Zeiterlebnis eine reale, objektive Zeitbewegung zugrunde? Gibt es im Dasein der Welt und
damit im Dasein des Menschen eine fortschreitende Seinsbewegung? Auf diese Fragen
antwortet Hedwig Conrad-Martius mit der Konzeption einer donischen Raumzeitbewegung in
einer ,,ewigen Welt“. Bisher kaum beachtete aristotelische Thesen riickt sie damit in ein neues

Licht, Quantenphysik und Relativititstheorie erfahren eine philosophische Erhellung.

Einen dhnlichen Briickenschlag zwischen (psychologischem) Zeiterleben und (physikalisch)
gemessener Zeit versucht Marie-Luise von Franz (eine Schiilerin C.G.Jungs - in den 60er
Jahren war ich ihr Lehranalysand) in ihrem Buch ,Zahl und Zeit - psychologische
Uberlegungen eine Anniherung von Tiefenpsychologie und Physik®. Damit schlieBt sie an

den Gedanken der Synchronizitit Jungs an.'

' Flir den niher Interessierten mochte ich hinweisen auf die philosophische Dissertation von Toshio Kawai ,,Bild
und Sprache und ihre Beziehung zur Welt (Uberlegungen zur Bedeutung von Jung und Heidegger fiir die
Psychologie); hier werden wiederum Briicken zwischen der neueren Existenzphilosophie und der
archetypischen Psychologie Jungs geschlagen. Zur Eindordnung des Synchronizitiitsbegriffes siehe Gebser S.
537.



L

Was ist Synchronizitit? Der Physiker Wolfgang Pauli und der Tiefenpsychologie Carl Gustav
Jung haben Phénomene der Synchronizitit beschrieben als die Gleichzeitigkeit nicht-causaler
Ereignisse, bei denen aber gleichwohl zwingend ein struktureller Zusammenhang gegeben ist.
Beispiel: Eine lange Zeit festgefahrene therapeutische Beziehung 18st sich bei beiden
Therapiepartnern, ohne da sie sich sehen, nachdem die Therapeutin in einer
Supervisionsgruppe eine Wandlung ihrer Einstellung erfuhr. Ein zweites Beispiel: Eine
Patientin vertieft sich intensiv in eine Rot-Meditation - ihre vorher kalten FiiBe werden warm.
Oder aus der prinatalen psychologischen Forschung das bekannte Phinomen: bei
beruhigenden Wiegenliedern stellen sich flieflende Kindsbewegungen ein, wiihrend das Kind
bei hektischem Sound energisch zappelt. Mechanische Kausalitit ist hier nicht anzunehmen -
es sind nicht-mechanische Strukturzusammenhénge.

Eine hoffnungsspendende Fundgrube ist die kulturphilosophische Zusammenschau des
dringenden Zeitproblems bei Jean Gebser ,,Ursprung und Gegenwart (1949 erstmals
publiziert, seither mehrfach wieder aufgelegt). Dem Einbruch der Zeit in das Denken seit der
Renaissance, besonders jedoch im 20. Jahrhundert, sind verschiedene Abschnitte iiber die

Psychologie (S. 527-541) und die Philosophie (S. 542-558) gewidmet.

A. Die Tiefenpsychologie beriicksichtigt (S. 530)

,»1. die Zeit als intensivierbaren ,,Faktor* und als Energie

[Re]

. iiberwindet sie den Dualismus,
3. zeigt sie Ansitze zur Sichtbarmachung bzw. Bewulitwerdung des Vor-Zeithaften und
damit der Zeitfreiheit, die nie rational vorstellbar oder irrational erfahrbar, sondern stets

nur arational wahrnehmbar ist*.

Unter Arationalitit versteht Gebser eine u.a. in der tiefenpsychologischen Praxis geiibte
Wahmehmungsweise, die auch nicht-rationale Phidnomene (z.B. Affekte, Triume,
Gestimmtheiten) in voller BewuBtheit vergegenwirtigt und durchsichtig werden 1i3t, ohne
sich den damit verbundenen Impulsen auszuliefern (die Psychoanalyse spricht hier beim
Ausliefern von ,agieren®). Ich erldutere einige Aussagen Gebsers: ,,Die Traumzeit ist eine
andere als die Uhrenzeit oder als der Begriff Zeit” (S. 532). ,Die Bewulitwerdung des
Unbewufte ist nichts anderes als die psychische Form des Einbruches der Zeit in unser
BewuBtsein®™ (5.532) - wobei in diesem Einbruch die Ambivalenz deutlich wird. Ambivalenz

als Ausdruck der polaren Struktur des Psychischen in dieser sogenannten unbewuften Schicht




des Menschseins. Besonders lesenswert ist die im besten Sinne kritische Untérscheidung
Gebsers im Hinblick auf die Jungsche Psychologie. Zwar gelingt der Tiefenpsychologie Jungs
der Ausbruch aus dem beschrénkenden rationalen Bewuftsein der immer noch herrschenden
Wissenschaften, auch der Psychologie. Jedoch: ,,das Fehlen des Geistigen, das selbst nur
psychologisiert wird, beldBt alles in nichts-als-psychologischer Konfiguration® (S.536). Das
geistige Element kann nicht zur Wirkung kommen.

,Die Archetypen selbst bzw. die archetypischen Strukturen sind von ewiger Prisenz; das aber

besagt, dal} sie zeitfrei sind* (5.541).

B. In der Philosophie #uBert sich die Uberwindung des rein rationalen Denkens (S.542 ff.):

»1. im Einbezug der ,.Zeit* als Eigen-Element in das philosophische Denken;

o]

. im Eingestdndnis der Unzulénglichkeit des Rationalen;

(O8]

. in der Hinwendung zum Ganzen und zur Diaphanitét™ (S.544).

Diaphan ist fiir Gebser ein grundlegender Begriff: das Durchsichtigwerden und
Durchsichtigwerdenlassen nicht rational falbarer, vorbewufiter und unbewuBter Phdnomene.
Einige Erlduterungen dazu:

»In dem Moment, da Descartes die analytische Methode einfiihrt, die immer quantitativ ist,
entwirft Pascal seine Philosophie des Herzens, die qualitativer, wertméfiger Art ist. Fragen
wir mit Romano Guardini: ,,Was ist das Herz im Pascal’schen Sinn? Vor allem eines: nicht
Ausdruck des Emotionalen im Widerspruch zum Logischen; nicht Gefiihl im Widerspruch
zum Intellekt; nicht ,,Seele im Widerspruch zum ,,Geist™. ,,Coeur® ist selbst Geist, eine
Erscheinungsform des Geistes. Der Akt des Herzens ist ein fiir die Erkenntnis ,,gebender*
Akt. Bestimmte Gegenstidnde gelangen nur im Herzensakt zur Gegebenheit...Wir stehen hier
vor einer menschlichen Grundstruktur...Das Phinomen hingt daran ... wie sich Wesen und
Wert zueinander verhalten. ,,Wert" ist der Kostbarkeitscharakter der Dinge.” Das Herz ist ,,bei

Pascal das Organ fiir den Wertcharakter des Seins. Alles Seienden®. -

Diese aufgrund der Pascal’schen Texte erfolgende Interpretation ist deshalb so bedeutsam,
weil sie das blof} Rationale und das Irrationale auswinkelt. Hinzu kommt die Akzentuierung,
die Pascal selbst der ,Netteté* verleiht, der ,,Sauberkeit”, ein Begriff, der ,,das Moment der
Klarheit, aber auch das der Reinheit” enthilt. Im Zusammenhang mit ihr sagt Pascal: ,,Es gibt
Geister von zweierlei Art: der eine ist der geomatrische (Guardini kommentiert: d.h. abstrakt-

logische), der andere jener, den man ,,de finesse” nennen kann. Die Art zu sechen, die dem



ersten eignet, ist langsam, hart und nicht zu beugen; der zweite hat eine Biegéamkeit des
Denkens, so daf} er dieses zu gleicher Zeit auf die verschiedenen liebenswerten Teile dessen
richten kann, was er liebt. Hier driickt sich indirekt das aus, was wir als perspektivisches
(nicht zu beugendes) Denken und als die umfassende Klarheit und Durchsichtigkeit des
perspektivischen Wahrnehmens und Wahrgebens geschildert haben” (Gebser S. 545). Und
Gebser fihrt in anderem Zusammenhang fort: ,,Von dieser ,,Lichtung® spricht Heidegger auch
als dem ,,Offenen”. Im Anschlufl an die Bildhaftmachung des on (griech.: sein), des Sein,
durch Parmenides (in Heideggers Sprache: ,Das Anwesen des Anwesenden®) als
»~wohlgerundeter Kugel®, sowie im Anschlul} an ein Wort Rilkes von der ,,Wirklich heilen und
vollen Sphére und Kugel des Sein* und dessen, was Rilke als ,,Weltinnenraum* bezeichnete,
sowie im Anschlul an die ,Logik des Herzens Pascals, fithrt Heidegger aus: ,,Im
unsichtbaren Innersten des Herzens ist der Mensch erst dem zugeneigt, was das zu Liebende
ist: die Ahnen, die Toten, die Kindheit, die Kommenden. Dies gehért in den weitesten
Umkreis, der sich jetzt als die Sphére der Prisenz des ganzen heilen Bezuges erweist. Zwar ist
auch diese Prdsenz wie diejenigen des gebriuchlichen Bewuftseins des rechnenden
Herstellens eine solche der Immanenz. Aber das Innen des ungebriduchlichen BewulBtseins
bleibt der Innenraum, in dem fiir uns jegliches iiber das Zahlhafte der Rechnung hinaus ist und
frei von solcher Schranke tiberflielen kann in das entschrinkte Ganze des Offenen.*

Durch diese Ausfithrungen erhilt die ,,Kugel des Seins™ eine Transparenz die sie weder bei
Parmenides noch bei Rilke hat. Der bildhaft-mythische Bezug bei Parmenides und die
ausgesprochen magische Verhaftung Rilkes, die nur potentiell die Transparenz enthalten,
werden hier {iberwunden. Heidegger verweist auf seine Weise drauf, was wir als die magische
Grundstimmung und Verflochtenheit Rilkes bezeichnen miissen: ,,.Die hier genannte Kugel
des Seins, d.h. des Seienden im Ganzen, ist das Offene als das Geschlossene der schrankenlos

ineinander {iberflieBenden und so zueinander wirkenden reinen Kréfte* (Gebser S. 556/57).

Was gehen uns als Therapeuten diese Gedanken tiber #donische Zeitbewegung und iiber
Synchronizitdt an? Lohne es sich fiir uns, unsere Gedanken und unsere Zeit dabei zu
verschwenden? Ist uns die wortlose Not, der gemalte Schrei unserer Patienten nicht ndher auf
den Leib geschrieben als diese abstrakte Philosophie und Grundsatzpsychologie?

Ich antworte darauf ganz kurz zweifach. In meiner Lebenspraxis als Therapeut empfinde ich
eine stirkere Sicherheit und auch Zuversicht - fiir meine eigene Identitit wie auch fiir die

Bezichung zu meiner Patientin - im Bewufitsein einer donischen Zeitbewegung, einer



Zeitbewegung, die das rasch verfliefende Hier und Jetzt triigt. Zudem hoffe ich, allmahlich
jene Krifte zu spiiren, die im Unsichtbaren unseren Weg bestimmen - es sind Kriifte der Zeit.
Eine andere Antwort kommt aus meiner zweifachen Identitit als Therapeut und als
Wissenschaftler: diese Antwort richtet sich auf unser zukiinftiges therapeutisches Handeln.
Unser heutiges Denken bestimmt einen Teil der gesellschaftlichen Zukunft. Der Mensch
handelt nicht nur wie er denkt. Es geht noch weiter dariiber hinaus, es geht um die gesamte
Existenz: der Menschheit, der Mensch ist, was er denkt, das er ist.

Aus solchen Griinden lohnt es sich fiir mich als Therapeut, {iber die Zeit zu reflektieren. Denn
»was einmal gedacht wurde, kann nicht mehr zuriickgenommen werden“ (Diirrenmatt: ,,Die
Physiker®). Ich komme mit dieser letzten Frage tiber den Zusammenhang zwischen erlebter

innerer Zeit und gemessener duferer Zeit endlich zu sprechen auf die Zeit in der Therapie.

Zeit in der Therapie: Verleugnung und Suche

Philosophie und Psychologie haben uns Hinweise gegeben auf eine mégliche Wahrnehmung
der Zeit, ein Konzept der Zeit.* Zeit in der Therapie jedoch bedarf einer Weiter-Entwicklung
dieser genannten Zeitbegriffe. Denn Zeit in der Therapie ist immer dialogische Zeit, Zeit zu
zweit oder Zeit in der Gruppe. Dagegen der Zeitbegriff der bisherigen Wissenschaften
entspringt dem Denken im stillen Kdmmerlein des Philosophen, in der individuellen Psyche
des Wissenschaftlers und Denkers. Das Denken des Therapeuten dagegen vollzieht sich nur
im Dialog. Bei der Betrachtung der Zeit in Philosophie und Psychologie zeigt sich auch:
entsprechend der rationalen Struktur unseres BewuBtseins ist fiir uns das Problem des Raumes
viel eher der Reflexion zugénglich als das der Zeit.* Als Therapeuten jedoch sind wir vielmehr
orientiert auf die Zeit, als auf den Raum, wihrend der Mediziner in seinen Konzepten und

dementsprechend auch in seinem medizinischen Handeln vielmehr raumbezogen ist.

Wir konnten das raumbezogene Denken der Medizin tiberspringen oder beiseite lassen und

uns unmittelbar der dialogischen Zeit zuwenden. Es wiirde sich aber zeigen: das

*Die neuere Denkerfahrung der Zeit in den Naturwissenschaften, Sozialwissenschaften und Kiinsten ist ebenfalls
zusammengefaft bei Gebser (S. 493-522, 5. 559-669).

’Das Problem des Raumes scheint viel eher der Relexion zuginglich zu sein als das der Zeit. Zeit wird erortert
bei Augustinus, Boithius, Fran v. Baader, Hegel, Kierkegaard, Bergson, Conrad-Martius, Nikowski. In der
Dichtung bei Milten (,,On time™), T.S. Eliot (Zeit ist ein Exil*), Proust (A la recherche du temps perdu®), Johann
Peter hebel (,,Unverhofftes Wiedersehen®), Thomas Mann (,,Zauberberg®), Wilhelm Raabe.



medizinischer Verstandnis von Zeit holt uns dann von hinten ein, wenn es nicht zuvor
reflektiert ist.

Das medizinische Verstdndnis von Zeit fiihrt uns auf Descartes’ Menschenbild zuriick. Die
cartesianische Anthropologie unterscheidet die res extensa, die duferen, mefibaren Dinge, von
der res cogitans, den inneren, seelischen Erlebnisse. Diese Spaltung des Menschen und die
darauf aufbauende Lehre von der mechanisch zu verstehenden Menschmaschine hat letztlich
zum Siegeszug der mechanistischen, klassischen Medizin bis zum heutigen Tage gefiihrt.
Entsprechend dieser Spaltung des Menschen ist auch die (Uhren-) Zeit der wissenschaftlichen
Medizin mefbar gemacht - der qualitative Erlebnisaspekt der Zeit ist einem wissenschaftlich-
medizinischen Labor fremd. Diese Entfremdung der Zeit erlaubt eine beliebige Zerstiickelung
- das Zeitgefiihl, der Sinn fiir die Lebenszeit ist erfolgreich verdriangt. Ein Produkt dieser
Verdringung ist die préparierte Zeit (Miiller), wie z.B. in der Embryonen-Medizin:
Reproduktionsmediziner frieren Embryonen ein - also Menschen im frithesten
Entwicklungsstadium. Der Gedanke, dieser Zeitsprung sei ein gewaltsamer Eingriff in die
Biographie dieses werdenden Menschen, ist ihnen véllig fremd. Diese entfremdete und
entfremdende Manipulation der Zeit wird nicht erkannt, geschweige denn gefithlt. Auch das
Fiihlen wird in diesen Wissenschaftlerkreisen externalisiert; und zwar in Form von Angst.
Angst besteht lediglich vor dem in Deutschland geltenden Embryonenschutz-Gesetz, das die
experimentelle Manipulation von Embryonen verbiete: die gesetzliche Norm nimmt diesen
Wissenschaftlern eigenes Denken und Fiihlen ab. Die Seele, der Geist, das Ich - diese
wissenschaftlichen Begriffe existieren im Reproduktionslabor nicht.

Die Technik hat hier eine solche Perfektion erreicht, dal der Mensch ohne sich selbst
auskommt (lec). Diese klassische Medizin lebt aus dem Motiv: sie wollen nicht wissen, was
sie tun - denn wiiiten sie es, dann miifiten sie ihrem Handeln ein Moratorium auferlegen, eine
Pause der Besinnung und der Geduld. Diese extreme Entfremdung der Zeit tritt in der
klassischen, naturwissenschaftlichen Medizin deutlich hervor. Sie ist deshalb ernst zu
nehmen, weil diese naturwissenschaftliche Medizin sich als Grundlage der wissenschaftlichen

Medizin schlechthin versteht und um diese Macht einen gnadenlosen Kampf fiihrt.

Patientenorientiert eingestellte drztliche Wissenschaftler (Gross, Hartmann) versuchen diese
Doktrin zu mildern. Der augustinischen Grundfrage ,,Was ist die Zeit** jedoch weichen Arzte
aus und geben statt dessen pragmatische Antworten mit der anders formulierten Frage: Wie

gehen Arzte und ihre Patientlnnen mit ihrer Zeitlichkeit um? (Hartmann). Fritz Hartmann



10

entwirft eine wohl iiberlegte Praxeologie, eine Ordnung der Zeit des Krankseins: von der
melibaren physikalischen Zeit {iber die biologische in Rhythmen verlaufende Zeit, die
biographisch bedeutungsvolle und erlittene Zeit, die inhaltlich gestaltete persénliche Zeit, die
mit den drztlichen Verordnungen geregelte medizinische Zeit, die dem Gespriich gewidmete
frztliche Zeit bis zu der in Ewigkeit und Endlichkeit des persénlichen Daseins eingebetteten
mythischen Zeit. Ahnliche pragmatisch Ordnungen der Zeit, anthropologisch grundsétzlicher
gefaBt, finden wir ebenfalls bei Arzte: meBbare Weltzeit der Materie; zyklische, periodenhaft
verlaufende Zeit des biologischen Lebens; erlebnisimmanente Zeit der Seele; biographische,
historische Zeit der geistigen Person - diese Ordnung in der klassischen Viergliederung gab es
schon lange in den abendléndischen Wissenschaften (etwa bei Pollnow in diesem
Jahrhundert).

So passend wie diese pragmatische Zeitordnung drztlichen Handelns fiir den érztlichen Alltag
sein mag, so gibt sie doch keine Antwort auf die Grundfrage nach dem Wesen der Zeit in der
Therapie. Moglicherweise wird diese Grundfrage deshalb pragmatisch iiberspielt, weil es hier
nur eine radikale Antwort gdbe. Und diese Antwort liegt nicht in Richtung auf eine weitere
Medikalisierung des Arzttums und eine noch tiefere Entfremdung durch die (High-Tech)-
Medizin, sondern in Richtung auf eine fundamentale Neuorientierung der Heilkunst und

Heilkunde (Petersen 1992, Petersen 1994).

An dieser Zerstiickelung der gemessenen Zeit éndern auch ethologische Untersuchungen nicht
(Sentker): dem Erleben einer - wenn auch gelegentlich gedehnten oder gestauten - Zeit scheint
ein immer gleicher, archetypischer Rhythmus des Lebens im 3-Sekunden-Takt bei véllig
verschiedenen Volkern und Kulturen zugrunde zu liegen: kurze Bewegungen wie Winken,
Streicheln, zorniges Aufstampfen mit dem FuB, freundliches Héndeschiitteln, dauern immer
etwa 3 Sekunden lang, bevor die Bewegungsabfolge veriindert wird. Die Physikerin und
Philosophin Eva Ruhnau folgert daraus: ,Das bewulte Jetzt scheint sprach- und
kulturunabhiingig 3 Sekunden zu betragen (Sentker).

Auch in der Psychoanalyse und Psychotherapie ist das Zeit-Thema wenig bearbeitet (Petzold);
das ist deshalb bemerkenswert, weil Psychoanalyse und Psychotherapie das seelische Erleben
wie auch die Kommunikation zur Doméne ihrer wissenschaftlichen Forschung erhoben haben.
Das Zeitgefiihl, der Zeitsinn, gehdren zum innersten Besitz unseres Menschseins - so wie
unsere Geschlechtlichkeit, unsere Identitit als Mann und Frau unser Selbstsein und unser

Menschsein begriindet. Fehlt der Zeitsinn, so fiihlen wir uns leer, das Leben ist sinnlos. Es



Ll

gibt keine Vergangenheit und keine Zukunft - wir leben nur im Hier und Jetzt, vﬁllig verloren,
wie in der Unendlichkeit, wie in einem scheinbaren Paradies. Aber jedes Ziel fehlt, weil wir
zukunftslos sind (das Gegenteil von zukunftsoffen). Dieser totale Mangel findet sich bei
Patienten mit Borderline-Strukturen und Psychosen, ebenso bei schweren Psychosomatosen,
z.B. Patienten nach Organtransplantation, wie Elisabeth Wellendorf sie erlebt und miterlitten
hat.

Aus diesem Grund auch ist die Frage: Was ist die Zeit? nicht nur sinnvoll, sie ist notwendig.
Es ist eine Grundfrage, wie wir bei Augustinus hérten.

Auch wenn dieser Grundfrage in der Psychoanalyse nicht nachgegangen wird, so gibt es doch
Versuche, das Wesen der Zeit in der Therapie zu umbkreisen (Diederichs, Strotzka). Die
transparente und vollsténdige Zeitgestalt einer Biographie ist Aufgabe der Psychotherapie.
Das urspriinglich zyklische Zeiterleben (bei mit der Natur verbundenen Menschen, wie den
Bauern) ist durch die industrielle Revolution einer linearen, eindimensionalen,
kontinuierlichen Zeitauffasung gewichen, in der mit der Ideologie des Fortschritts die Zeit-
Not herrscht. Das Zeitgefiihl offenbart sich bei unerfiillten Wiinschen in einem verlangsamten
Zeitflu, dagegen fliefit das Zeiterleben schnell bei (vom Uber-Ich) frustrierten Wiinschen.
Unsterblichkeit und Zeitlosigkeit wird immer auf die Mutter bezogen, begrenzte Zeit auf den
mit Bart und Sense imaginierten Vater. Der Freudsche Grundsatz, das Unbewufte ist zeitlos
(z.B. im Traum) heiit im Wortlaut: ,,Im Es findet sich nichts, was der Zeitvorstellung
entspricht; keine Anerkennung eines zeitlichen Ablaufes und, was hochst merkwiirdig ist und
seiner Wiirdigung im philosophischen Denken wartet, keine Veriinderung des seelischen
Vorgangs durch den Zeitablauf* (Freud, Gesammelte Werke XV, S. 80) ist nach Strotzka
wahrscheinlich bestreitbar. Bestreitbar u.a. deshalb, weil Freud mit diesem Zeitbegriff eine
lineare, rationale Zeitvorstellung verbindet, nicht aber die mythische BewuBtseinsschicht (im
Sinne Gebsers) beriicksichtigt, die z.B. zyklische oder andersartig geordnete Abldufe, wie den
labyrinthdren Ablauf widerspiegelt. Der zwanghafte Wunsch, die Zeit totzuschlagen
entsprechend der Theorie von Irvine Schiffer (,,The trauma of time“, nach Strotzka) diirfte
sich in unserer gesellschaftlichen 6konomischen Zeit-Not des Jet-Set-Zeitalters wiederfinden.
Die Frage, dal} diese totgeschlagene Zeit bei unseren héchsten politischen Représentanten
wenn nicht unverantwortliche, so doch unbesonnene Entscheidungen zur Folge haben
konnten, diese Frage wagt man schon gar nicht erst zu stellen. Es bleibt den Therapeuten

tiberlassen, diese I'rage im wohl abgesicherten Therapiestiiblein mit ihren Patienten zu



12

erdrtern - abgesichert gegentiber Auswirkungen auf die politische und gesellschaftliche
Realitat.

Aber Therapeuten diirfen und kénnen sich auch nicht vor der Quantifizierung von Zeit in
ihren theoretischen Betrachtungen schiitzen: Grundsatzfragen richten sich auf die mégliche
Standardisierung von Dauer und Frequenz der Therapien - es heifit: ,,Mehr Zeit ist besser als
weniger Zeit® (Diederichs) - auch wenn die Strukturierung (=Quantifizierung) der Zeit
letztlich der Individualitdt jedes interaktionellen Prozesses zwischen Therapeut und Patient
vorbehalten bleiben muf3 (Diederichs). Vers6hnlich und allgemein wird Zeit als das
Geheimnis jeder Therapie und des Lebens angesehen - und ,,der Umgang mit Zeit in der
analytischen Psychotherapie entspricht keinem linearen, sondern einem zyklischen
Zeitverstindnis, einem sich wiederholenden Muster von Zeitgeben und Zeitbegrenzung*
(Diederichs). Diese goldenen Worte konnen dennoch nicht dariiber hinwegtiduschen: das
Zeitproblem wird den Philosophen durch die Psychoanalytiker zugeschoben (Strotzka). Eine
gediegene Betrachtung der Zeit in der Therapie gibt es nicht. Ich kehre deshalb nochmals zu
den Philosophen zuriick, jedoch jetzt mit einer neuen Wendung.

Ich wiederhole nochmals Gebser in einem Auszug: ,In dem Moment, als Descartes (1596-
1650) die analytische Methode einfiihrt, die immer quantitativ ist, entwirft Pascal (1623-1662)
seine Philosophie des Herzens, die qualitativer, wertmiBiger Art ist. Fragen wir mit Romano
Guardini: ,,Was ist das herz im Pascalschen Sinne? Vor allem eines: nicht Ausdruck des
Emotionalen im Widerspruch zum Logischen; nicht Gefiihl im Widerspruch zum Intellekt;
nicht Seele im Widerspruch zum Geist®. Coeur ist selbst Geist, eine Erscheinungsform des
Geistes. Der Akt des Herzens ist ein fiir die Erkenntnis gebender Akt. Bestimmt Gegenstiinde
gelangen nur im Herzensakt zur Gegebenheit. ... Wert ist der Kostbarkeitscharakter der dinge.
Das Herz ist bei Pascal fiir den Wertcharakter des Seins. Alles Seienden® (Gebser S. 545).

Mit seinen gefliigelten Worten ,,Das herz hat seine Griinde, von denen der Verstand nichts
weill* und ,,Es ist das Herz, das Gott spiirt, und nicht der Verstand* weist Blaise Pascal auf
eine philosophische Logik des Herzens hin, die in der abendlédndischen Philosophie immer
wieder aufbrach (Schifer). Wir finden diese Strémung bei Henri Bergson: ,Die Zeit ist
Zeugung oder sie ist schlechthin nichts” (nach Gebser S. 547), und bei Martin Heidegger
(,,Holzwege*): ,Im unsichtbaren Innersten des Herzens ist der Mensch erst dem zugeneigt,
was das zu Liebende ist: die Ahnen, die toten, die Kindheit, die Kommenden* (nach Gebser

Seite 556).



13

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft konzentrieren sich im Moment der Liebe. Auch bei
Karl Jaspers taucht diese Haltung in der bewufiten Bescheidung auf: ,,Der Mensch ist mehr,
als er von sich weill* - ein Grundsatz in der Gegnerschaft zum manipulativen Ubermut
biotechnologiebesessener Mediziner.

Die Grundfrage aber: Was ist Zeit in der Therapie? bleibt auch hier unbeantwortet. Diese
Liicke hat moglicherweise einen verstindlichen Grund: Philosophen und Psychologen sind
der Frage nach dem Wesen der Zeit im stillen Kdmmerlein, also individualistisch
nachgegangen. Therapeuten stellen sich die Frage im Dialog. Es kénnte sein, daB3 aus dem

Dialog die Frage anders zu formulieren wire und dann auch andere Antworten kommen.
So erscheint die Philosophie als individualistische Vorreiterin, dagegen die klassische

Medizin als gewaltsame Verleugnerin der dialogischen Zeit - uns Therapeuten ist die Suche

nach der Zeit aufgegeben.

Rahmen: In der Beschriinkung zeigt sich erst der Meister

Zeit in der Therapie kann sich nur innerhalb eines Rahmens entfalten. Dort wird
therapeutische Zeit fiir uns wahrnehmbar. Der Rahmen ist fest, aber nicht starr. Er richtet sich
beweglich nach der therapeutischen Situation: am Krankenbett eines Sterbenden ist er ein
anderer als im Therapieraum bei der Musiktherapie eines autistischen Kindes.

Ubrigens bevorzuge ich das deutsche Wort Rahmen vor dem englischen setting; setting heiBt
so viel wie die Einfassung, der Rahmen, der Hintergrund (Cassels). Der therapeutische
Rahmen beruht immer auf einer ausdriickliche, manchmal auch stillen, immer aber fiir die
Therapiepartner transparenten Ubereinkunft. Warum hebe ich den Rahmen so besonders
hervor? Ohne ihn wiirde Therapie in die Unendlichkeit zerflieen. Die Zeit konnte sich nicht
konzentrieren und nicht intensivieren. So verstanden gleicht der Rahmen einer Pflicht: ,,daB
man liebt, was man sich selbst befiehlt (Goethe, Maximen und Reflexionen) in freier
Ubereinkunft. Nicht grenzenlose Expansion ist das Geheimnis von Therapie - vielmehr
erkennen wir als Therapeuten eine individuelle Norm an. Diese Norm definieren wir immer
wieder neu zusammen mit unseren Patienten. Im Sinne dieser individuellen Norm sagt
Goethe:

»vergebens werden ungebundene Geister



14

nach der Vollendung reiner Héhe streben

in der Beschriankung zeigt sich erst der Meister

nur das Gesetz kann uns die Freiheit bringen.*
Der spanische Philosoph Ortega y Gasset hat in seiner ,Meditation iiber den Rahmen*
treffende Worte gefunden; zwar meint er den Bilderrahmen ebenso wie den Rahmen der
Schauspielbithne - aber seine Worte treffen auch unseren therapeutischen Rahmen. Der
Rahmen ist um so besser, je schmuckloser er ist. Die therapeutische Art ist eingehegt von
Rahmen - ohne ihn wirke sie wie ein gepliinderter, nackter Mensch. Auch deshalb bedarf die
Therapie des unbedingten Geheimhaltungsschutzes, der Schweigepflicht.
Der Rahmen verlangt den therapeutischen ProzeB zu seiner Erfiillung. ,So wie das
Nervensystem den Blutkreislauf erfordert und umgekehrt; wie der Leib bestrebt ist, in einem
Kopf zu enden.” So wartet der Rahmen auf die Erfiillung, statt selbst zu erfiillen. Die
dialogische Spannung zwischen den Therapiepartnern allein kann die Erfiillung gebéren - aber
sie kann nicht durch den therapeutischen Rahmen iibergestiilpt werden. Solche
Uberstiilpungen kdnnen von seiten der Patientin ebenso wie vom Therapeuten geschehen.
Unsere konzentrierte Aufmerksambkeit - sie ist ein Teil des Rahmens - richtet sich auf den
Gegenstand der Therapie. Je selbstloser, unscheinbarer diese hochste Aufmerksamkeit ist, je
weniger wir davon Aufhebens machen, um so intensiver kann der therapeutische Prozef
hervortreten - so wie der Bilderrahmen das Bild zur Schau stellt und dabei selbst unsichtbar

wird.

Der Therapierahmen kann unsere héchste Aufmerksamkeit nur lenken und sammeln, wenn
der Rahmen eine deutlich markierte, scharfe und strikte Grenze bildet - eine Grenze zwischen
der Lebenswelt unseres Alltags und der imaginéren Therapiewelt. Der Rahmen ist ein Drittes
zwischen Lebenswelt und Therapiewelt. Natiirlich ist die Welt unserer Therapien eine
Wirklichkeit, aber sie ist eine imagindre, eine imaginative Wirklichkeit. Diese Wirklichkeit
der Bilder kann eine ungeheure Macht sein: wenn wir sie gestalten, sind ihre Imaginationen
nicht nur die Voraussetzungen unserer inneren Ein-Bildungen bis in die vegetativen
psychosomatischen Funktionen unseres Korpers hinein - ebenso kénnen diese Bilder als
Schubkriifte gesellschaftlicher Gestaltungen und Umgestaltungen wirken. Freilich wirken sie
aus ihrem Eigensein heraus - ihr Wirken ist nicht den Zwecken verhaftet, es ist ein ,,Wirken

ohne worum willen* (Meister Eckhart).



Ortega y Gasset findet fiir diese Insel der Kunst gute Worte. Ich méchte fiir einen Moment
dabei verweilen. Die Kunst - ,,wie kann soviel auf so schmaler Fliche sein? Offenbar, weil es
ist, ohne zu sein ... alles genieft ein rein virtuelles Dasein ... das Kunstwerk ist eine Tiir ins
Irreale, die sich durch Zauberei in unserer wirklichen Umwelt 6ffnet ... Das Kunstwerk ist
eine imaginére Insel, die rings von Wirklichkeit umbrandet ist ... Bemalte Leinwiinde sind
Locher ins Ideale - kleine Ausluge ins Unwahrscheinliche, in das wir hineinschauen durch das
hilfreiche Fenster des Rahmens ... Nur wenn es uns Atemwolken von Triumen und den
blauen Dunst des Mérchen zublést, besteht es (das Kunstwerk) zu Recht.

Das was Ortega y Gasset iiber den Inhalt des Rahmens, ndmlich das Bild als Kunstwerk sagt,
das liefle sich auch tiber den Inhalt psychotherapeutischer Sitzungen sagen. Anderenorts habe
ich die inneren Beziehungen zwischen Kunstwerk und Kunst in der modernen Psychotherapie
und in der modernen Kunst dargelegt (Petersen 1992).

Im Gegensatz zum rdumlichen Rahmen des Bildes und der Schaubiihne ist der Rahmen der
Therapie ein dynamisches Gebilde. Es geht aus der Ubereinkunft der Therapiepartner als
sogenannter therapeutischer Pakt hervor. Der Dialog ist der Stoff, aus dem Patientin und
Therapeut ihren Rahmen immer wieder neu zu weben haben. Die Farbe dieses Rahmens
gleicht jenen Gegenstianden, die meist in den Therapiebiichern abgehandelt werden: der Raum
der Therapie; das Geld und die Finanzierung; die gemessene Zeit; die Therapiemittel wie
Farbe, Hélzer, Musikinstrumente, Worte usw.. Das Entscheidende ist der Dialog. ,,Dal} wir

miteinander reden, macht uns zu Menschen (Karl Jaspers).

Der Rahmen als dialogische Einhegung und als notwendige Begrenzung ist die Voraussetzung
von Zeit in der Therapie. nach diesen langen Vorbereitungen komme ich nun endlich zum
Thema ,,Was ist Zeit in der Therapie™? Zu dieser Frage nach der Zeit in der Therapie sind mir
jedenfalls finf Phdnomene bekannt: Synchronizitdt, der therapeutische ProzeB', der
Rhythmus, der Kairos und der Fluf}. Ich werde jetzt nur {iber zwei von ihnen, Kairos und FluB}

sprechen.

*Der Gottingen Molekularbiologe Friedrich Cramer legt in seinem wissenschaftlichen Alterswerk eine Art von
Lebensbekenntnis ab. Auf die Grundfrage ,,Was ist die Zeit?" ist seine Antwort: Sie ist nicht unverénderlich. Die
Zeit selbst hat eine Geschichte, sie ist entstanden und wandelt sich. Sein zeitbegriff umfafit aktuelle Erkenntnisse
von Physik und Biologie, von Chaostheorie und Kosmologie. ,,Eine Wissenschaft vom Wrden ist im Entstehen
... Der Begriff des Zeitbaumes erlaubt es, das Entstehen des Neuen in einer offenen Welt zu beschreiben®
(5.264) - so endet das Buch. Diese zeittheorie entspricht in vielen Elementen dem Zeitbegriff des
therapeutischen Prozesses (Petersen 1994).



Kairos - Begegnung im Augenblick

Begegnen: sich selbst finden im Du

Begegnung - was ist das fiir ein eigentiimliches Wort? Martin Buber hat zutreffenderweise
den Dialog in seine Nihe gebracht. Aber wenn Sie sich dem Wortklang des griechischen
»dialogos® oder gar des lateinischen ,,oppositio hingeben und deren Ursprung nachgehen, so
wird die Eigenstindigkeit der Be-Gegnung unmittelbar deutlich. In der Tat ist die
indogermanische Herkunft des Kernwortes ,,gegen” sprachwissenschaftlich unbekannt. Ist es
eine germanische Eigenbildung?

In der Begegnung tritt mir nicht nur der Gegner entgegen, der den Kampf mit mir sucht - das
Gegeniibersein ist fundamentaler: Es ist der Andere schlechthin (Theunissen). Er ist anders als
Ich. Aus diesem Anderssein wachsen Ich und Du. Begegnung geht immer auf das personale
Gegeniiber, den Anderen als in selbst und als Du selbst. So gebiert Begegnung Selbstheit -
auch Selbstindigkeit, Alleinsein, Einsamkeit.

Im Wahrnehmen und im Annehmen der Eigenart des Anderen {iberwinde ich zwar die
Einsamkeit von Ich und du - aber die Begegnung kann nur dann erfiillte Wirklichkeit werden,
wenn Ich und Du in ihrem vollen Alleinsein auch bestehen bleiben. So entsteht unerhorte
Spannung.

Begegnung schafft keine Geborgenheit - eher Konfrontation, aber nicht die zerstérende,
sondern die anerkennende, zutiefst verstehende. Die abendldndische Geschichte seit den
Agyptern mit ihren Krisen, Kdmpfen, Revolutionen, ihren gegliickten und verfehlten
Spriingen und Mutationen, kann wie eine Vorbereitung auf die Begegnung wirken. Nur der
echte Gegner, der sich mir in aller Deutlichkeit und Schérfe zeigt, kann mir auch Rede und
Antwort stehen - und nur von ihm kann ich mich in die Ver-Antwortung nehmen lassen.
Antwort und Ver-Antwortung entspringen der Begegnung.

Zwel Begriffe, heute im Zusammenhang mit Therapie gebraucht, kénnen durch ihren
Gegensatz den Sinn von Begegnung verdeutlichen: ich meine Ubertragung und Beziehung;
beide Worte bezeichnen etwas, was nicht Begegnung ist.

Ubertragung ist gefesselte Beziehung. Der Andere wird unfrei gemacht, indem er in seiner
Eigenart, seinem Anderssein, tiberhaupt nicht wahrgenommen wird. Ubertragung bewirkt
Isolation, die aber unbewuft bleibt. Es gibt nur ein unbewuftes Konglomerat (Kollusion), in
dem Ich und Du noch nicht einmal vorhanden sind. Beziehung lebt vom Mit-Menschlichen,

von der Schwingung und der Sympathie (oder auch Antipathie) der Lebens- und



17

Erlebnisweisen. Beziehung lebt aus der Fiihlung und Einfithlung von Gemeinsamkeiten.
Begegnung lebt nicht aus der Mit-Menschlichkeit; Begegnung bringt vielmehr den Zwischen-

Menschen hervor aus der dialogischen Spannung von Ich und Du.

Begeonen - ein Widerfahrnis

»Der Mensch ist zu einem groflen Teil das, was ihm passiert ist“ (Dilthey). Das, was mir in
den Therapien passiert, ist hiufig das Unerwartete, wen nicht Unerhdrte - auch wenn es
nahelag. Ich habe es weder gemacht noch absichtlich herbeigewiinscht; es ist gekommen wie
der Dieb in der Nacht. Wenn das Widerfahrnis schirfere Konturen trigt, liegt es hiufig
auflerhalb der Regeln der Kunst und wird deshalb von den Therapieschulen als Argernis und
Stein des Anstofles betrachtet. Therapieprotokolle {iber Widerfahrnisse verschwinden nicht
nur wegen dieser sozialen Unangepalitheit in den Schulbaden der Therapeuten: die Intimitét
der Begegnung erfordert es und der Schutz vor der Sensationsgier. Widerfahrnisse eignen sich
nicht zum Publizieren - sie werden fast immer mifiverstanden, weil der Leser meist nur das
Drumherum begreift, den Kern der Sache, die Begegnung aber iibersieht.

Begegnung im Augenblick? Was ist das: der Augenblick? Die Franzosen sagen zum
Augenblick ,,coup d’oeile” - der Schlag des Auges. Dieser Schlag der Augen zwischen Ich
und Du 1st kein Schlagabtausch, es ist der ziindende Blitz zwischen beiden Therapiepartnern.
Jedoch sollte dieser ,,Blitz sich schimen, im Blitzableiter zu enden® (Lec 1996) - hier wiirde
die hochgespannte Intensitét dieses schopferischen Augenblicks nur sinnlos neutralisiert. Wer
in diesem Moment selbst ,.keine Funken fiir neues Leben tibrig hat, der verkohlt restlos* (Lec
1996). Der Gefahr einer expansiven Explosion nach auflen wirkt die Mach des Rahmens
entgegen - der Rahmen fiihrt in die Enge wie auch in die Intensivierung. Diese intensive
Engfiihrung geht durch den eigenen Nullpunkt. Paul Celan sagt das gleiche fiir die
Dichtkunst: ,,Die Kunst erweitern? Nein. Sondern geh mit der Kunst in deine allereigenste
Enge und setze dich frei* (Band III, S. 200). Beispiele dieser verengenden Freisetzung finden
sich in kunsttherapeutischen Methoden wie dem Mess-Painting (Schottenloher), dem
Ausdrucksmalen nach Arno Stern, dem gefiihrten Zeichnen nach Ortrud Deuser und dem

Arbeiten am Tonfeld nach Heinz Deuser.

Wenn das Ereignis wider mich fihrt, habe ich seine StoRkraft und seine blendende helle
auszuhalten. Thm standzuhalten erfordert Festigkeit und Stirke - sein Anprall kann voller

Gewalt sein. Der Therapeut, der sich mit den technischen Instrumenten seiner Kunst als



18

Schutzpanzer umgibt, 1Bt sich nicht auf das Widerfahrnis ein: er benutzt seine nbtwendigen
Instrument als Abwehrmittel, damit ihm selbst nur ja nichts passiere. ,,Wer nur das Nahen der
Liebe liebt, lernt nie die Begegnung kennen®, sagt Saint-Exupéry (,,Stadt in der Wiiste*). Das
Widerfahrnis riickt uns unmittelbar auf den Leib; es kostet uns ein Stiick Leben - und es ist
unser Leben. Rilke sprach von der ,,Arbeit der Liebe”: Wer sich auf das Widerfahrnis der

Begegnung einléft, hat diese Arbeit der Liebe zu leisten.

Um dem Widerfahrnis gewachsen zu sein, bedarf es des scharfen Blickes und rascher
EntschluBBkraft. Die griechische Antike priagte den Begriff ,kairos”, den ,richtigen
Augenblick®, fiir dieses Ereignis.

Zur Illustration fiige ich ein Epigramm des Dichters Poseidipp bei, der die Statue des Lysipp
(Hofkiinstler Alexanders des Groflen 423 - 356 v.Chr.) kommentiert. Nun das Epigramm des
alexandrinischen Dichters Poseidipp, der in Form eines Dialoges zwischen einem Besucher
der Palidstra in Olympia und der Statue des Kairos dieses Werk des Lysipp beschreibt:

Woher stammt der Bildhauer?

Aus Sikyon.

Wie heifst er?

Lysipp

Aber wer bist du?

Kairos, der alles bezwingt.

Warum gehst du auf Zehenspitzen?

Ieh laufe unabldssig.

Warum hast du an beiden Fiiflen Fliigel?

Ich fliege wie der Wind.

Warum tragst du in der rechten Hand ein Messer?

Um die Menschen daran zu erinnern, dafl ich (d h. der giinstige Augenblick) spitzer bin als
Jede Spitze!

Aber warum fallt dir eine Haarlocke in die Stirn?

Damit mich greifen kann, wer mir begegnet.

So ist’s beim Zeus!

Warum bis du kahl am Hinterkopf?

Wenn ich mit befliigelten Fiiflen an jemandem voriibergeflogen bin, wird mich keiner von

hinten erwischen, so sehr er sich miihte!



19

Aber zu welchem Zweck hat der Kiinstler dich geschaffen?

Euch, ihr Menschen, zur Lehre hat er mich hierher in den Vorhof der Paldistra gestellt. *

Der Kairos ist wie gereinigte Zeit, durch die die Ewigkeit in die rdumliche Welt hineinstrahlt.
Erhard Kistner sagt es in ,,Mykenai“ mit treffenden Worten: ,,Unsere Sehnsucht geht auf das
Unwiederholbare, das nur einmal geschieht. Das wahre Ereignis kehrt niemals wieder, es
geschieht unterm Prégdruck der Erstmaligkeit, wie der Tod, wie die Liebe. Ein Widerfahrnis
kann immer nur einmal, solange die Sterne kreisen, geschehen; dann verzeichnen wir: ersten

Mal, niemals wieder.*

Riickhaltlosigkeit

Begegnung in der Therapie steckt voller Gefahren. Wer nicht sicher ist, der mége nicht den
»schmalen Grat betreten, darauf Ich und Du sich begegnen“ (Buber). Wer auf dieser
Gratwanderung Ballast mitnimmt, dessen Ful} wird stocken, und wer nach hinten schaut, der
stiirzt in den Abgrund. Nur wer ohne Riickblick und ohne gefesselte Riickbindung mutig dem
anderen entgegenschreitet, ist begegnungsfihig. Aber wehe, wenn sich der Therapeut zuvor
nicht sichert. Er wiirde seinen Patienten und sich selbst fahrldssig den mannigfachen Gefahren
ausliefern. Er muf} vorher sein diagnostisches Wissen eingesetzt haben, er muf} seinen eigenen
Schatten und dessen dunkle Regungen gepriift haben, und er mufl sich selbst als
Geschlechtswesen kennen; mit anderen Worten, er mub sich selbst ebenso wie das Leiden des
Patientenpartners unbarmherzig zum Objekt gemacht haben. Das ist ein Akt des Tétens.
Wissenschaft und Diagnose fixieren, legen fest, sie wecken kein Leben. Aber das stihlt - auch
gegen die Verfithrung der macht, gegen den Hohenrauch der Lust und gegen die Versuchung
des Wunders, welche allemal der Begegnung in der Therapie auflauern,

In der Begegnung selbst aber hat der Therapeut sein Wissen hinter sich gelassen und
vergessen - kein Seil der Erinnerung hindert ihn, den freien Raum zwischen ihm und seinem

Patienten sich erfiillen zu lassen.

FluB: Erst der FluBl verbindet uns

Kairos ist wie das blitzhafte Himmelslicht. Es erleuchtet und durchglinzt. Vor der Blendung
miissen wir vielleicht unsere Augen schlieffen. Immer aber wissen wir: das Ereignis geschah

uns. Ganz anders der Flu}. Er gehért dem Unterirdischen an. Sein Strémen zwischen Ich und



20

Du ist oft génzlich unbewuBt. Der FluB ist ein Tiefenphinomen - deshalb entzieht er sich der
rationalen Begrifflichkeit vollig. Wenn Therapeuten (wie Strotzka und Diederichs) sich
berechtigte Gedanken machen tiber die Frequenz und Linge der Therapiesitzungen, so ist
diese gemessene Zeit ein Oberflichenphinomen - die gemessene Zeit hat ihre Basis im
Zeitfluf} zwischen Patientin und Therapeut.

Schon das Wort Basis ist ungenau - denn die Basis einer Siule ist statisch. Der FluB ist das
dynamische, sich stindig wandelnde Element.

Dabei gibt es eine Paradoxie: dieser FluB zwischen den Therapiepartnern flieft
diskontinuierlich, nicht stetig. Diese Diskontinuitit des Zeitflusses finden wir auch bei den
Physikern (Cramer) und Philosophen (Conrad-Martius) als hervorragenden Aspekt des
Zeitbegriffes. Der Flu3 146t offenbar Liicken frei fiir Eindriicke und Einbriiche, aus denen sich
Neues bilden kann. Solche aus der Diskontinuitit notwendigerweise sich ergebenden
Einbriiche kénnen die Illusion eines rettungslosen Absturzes in Bodenlose hervorrufen - von
diesem gefihrlichen Irrtum sind die realen Einbriiche im Zeitflul zu unterscheiden. Diese
Einbriiche sind vielmehr eine Aufforderung zum Sprung - denn der therapeutische Prozef
lduft in Spriingen, in Mutationen ab, nicht als ein Kontinuum. Patientin und Therapeut sind
zum Sprung bei einer neuen Prozefphase herausgefordert. Dabei hat der Therapeut
gelegentlich die Chance des Vorsprunges iiber den Abgrund: indem er am gegenseitigen Rand
der Spaltung steht, kann die Patientin, gefiithrt durch das Halteseil, nachspringen, auch wenn
der Abgrund sich erst durch die Suchbewegung der Patientin auftat, der Therapeut also am
Leitseil der Patientin ging.

Natiirlich ist der FluBl zwischen den Therapiepartnern nicht vorsatzlich herstellbar. Ein Fluf}
ist kein Kanal. Kanéle in der Landschaft entsprechen den rationalen Therapieregeln, wie sie in
den Therapieschulen zur Sicherheit von Patientin und Therapeut ausgearbeitet sind. Wenn
dort von Kunstfehlern die Rede ist, so sind immer Regelverletzungen gemeint. Ganz anders
der Flu}: so wie der FluB} in der Landschaft gewaltig zu Tale stiirzt oder gemichlich in
Méandern durch die Ebene fliefit, so gehorcht der ZeitfluB zwischen den Therapiepartnern
eigenen autonomen Gesetzen. Am Anfang einer Therapie stellt er sich ein, und zwar ziemlich
schnell - oder er fehlt {iberhaupt. Es kommt darauf an, ihn auch wirklich wahrzunehmen, in zu
erkennen. Denn er ist eine wichtige Voraussetzung fiir die Therapie iiberhaupt. Deshalb muf}
sich ein Wahmehmungsorgan zu ihm ausgebildet haben.

Wie nehme ich diesen Flull wahr? Jedenfalls mit dem ganzen Kérper, nicht nur mit dem Kopf

- aber auch dritber hinaus mit meinen intuitiven Wahrnehmungsorganen fiir den Umbkreis:



2]

diese Organe richten ihre Aufmerksamkeit auf Atmosphirisches - es beriihrt die in der
psychoanalytischen Praxistheorie sogenannte Szene. Szenische Vorginge kénnen die
Atmosphiére des ganzen Therapieraumes mit einbeziehen.

Wenn ich den FluB vermisse - besonders am Beginn einer Therapie - so mahnt mich das zu
duferster Vorsicht. Ich pflege mich auf eine ldngere risikoreiche Therapie nur dann
einzulassen, wenn ich den Flul gesptirt habe und spiiren kann. Denn: der Fluf ist das
eigentlich Tragenden und Verbindende in der Therapie. Insofern ist er der unbewufite Grund
fiir das notwendige tiefe Vertrauen und die Loyvalitéit zwischen den Therapiepartnern.

Er ist wie eine dynamische Existenz als unbewuBter Grund, auf der alles ruht, auch wenn es
sich stindig bewegt.

Mir scheint: der Kairos wie auch der FluB reichen in die donische Zeitsphére hinein, so wie
Hedwig Conrad-Martius sie offengelegt hat. Es ist nicht die Sphére des Jenseits, sondern es ist
die Ewigkeit, von der bei Augustinus die Rede war.

Der Fluf3 ist weder eine Gratwanderung noch ein Seiltanz - diese Bilder gehéren zur Sphire
des Kairos, dem Augenblick der Begegnung. Uberhaupt ist der Strom bildlos: er ist reine
Energie, Energie ist jenseits des Bildes, jenseits eines imaginativen Inhalts (Gebser).

Das Strémen des Flusses ist zutiefst unbewufit. Weil es sich vollkommen dem rationalen
zugriff entzieht, wird es in die verponte Ecke geschoben, es wird zum Tabu. So wird es
irrtiimlicherweise gleichgesetzt mit unbewuften aggressiven, sexuellen und destruktiven
Triebkréften. Dieser Irrtum ist teilweise aus Sigmund Freuds Libidotheorie und seinen
Gedanken zum Energetischen versténdlich. Ich mache deshalb einen Exkurs zur Bedeutung
des Energetischen.

Wenn Intensitéten die sichtbaren Spitzen sind, so ist die unsichtbare Energie der sie tragende
Strom. Die hier erreichte Tiefenstruktur scheint mir der magischen Struktur, also einer reinen
Kraft-Dimension zu entsprechen, so wie sie Jean Gebser als magische Struktur beschreibt.

Es gibt verschiedene Konzepte, um diese eigenartige Tiefenwirkung der Kunst verstandlich zu
machen. Ein  Zugang ist der  kulturphilosophische, ein  anderer  der
entwicklungspsychologische. Der Kulturphilosoph Jean Gebser unterscheidet verschiedene
Entwicklungsphasen im Laufe der Menschheitsgeschichte, deren Spuren sich auch heute noch
in jedem Menschen als Strukturen abgeschichtet haben: die heutige, inzwischen iiberfillige
rationale Kultur ist zielgerichtet, perspektivisch, basiert auf dem hellen Tagbewulitsein. Die
davorliegende mythische Struktur ist bildhaft, geleitet von den groflen, sich in Traumbildern

und Mythen niederschlagenden Urbildern, sie entspricht unserem heutigen Traumbewuftsein



(3]
(§8]

und ist historisch der vorgriechischen Epoche zuzuordnen. Die magische Struktur ist auf
Kraftstrome ausgerichtet. Bildinhalte fehlen. Sie entspricht unserem heutigen
Schlafbewultsein. Historisch entspricht sie etwa dem Steinzeitalter, von dem es ethnologisch
erforschte Reste in unserem Jahrhundert gibt (Lommel 1952). Magisch Naturpraktiken wie
Regenmachen deuten auf die unmittelbare Verbindung von Krafizentren im Menschen und in
der Natur hin (Lommel 1969). Kérperliche Heilung im produktiv-magischen Sinn (z.B.
Homoopathie), nicht aber im mechanistischen Sinn, diirften am ehesten so zu verstehen sein,
daf hier Kraftstrome der magischen Schicht angestoBen werden. Entsprechend diirfte es auch
verstindlich sein, wenn durch Kunstwerke starke Emotionen (als Ausdruck der mythischen
Schicht) oder Kraftstrome (magische Schicht) mit direkter korperlicher Auswirkung ausgeldst
werden. So wéren auch direkte musiktherapeutische Wirkungen zu verstehen (Ruland 1990).
Fine ahnungshafte Prophetie des Novalis konnte hier ihre Erfiillung finden: ,,Jede Krankheit
ist ein musikalisches Problem - die Heilung eine musikalische Auflésung®™ (Neue Fragmente

Nr. 393).

Die neuere Entwicklungspsychologie (Koéhler, Stern) hat in der frithen Kindheit
Wahrnehmungsweisen erkannt, die sich grundsitzlich von der spiteren semantischen
(rationalen) Wahrnehmungsweise unterscheiden. Diese friihkindliche Wahmehmung (beim
Kleinkind 2.-7. Monat) orientiert sich an episodischen Ganzheiten mit globalen
Erfahrungsqualitéiten wie Form, Intensitéit, Zeitmuster - dagegen sind die von der Physiologie
des Erwachsenen abgeleiteten Sinneswahrnehmungen (Sehen, Horen, Tasten, Schmecken,
Riechen usw. mit ihren spezifischen Wahrnehmungsmodalititen) im Vergleich zu diesen
globalen, friilheren Mustern fragmentiert. Das Kind verliert, wenn es in die rationale,
fragmentierte Erwachsenenwahrnehmung hineinwichst, zumindest einmal das bewufte
Erleben der Ganzheit in diesem Sinne.

Schon Freud fiihlte sich Anfang des Jahrhunderts (1920) in seinem Aufsatz ,Jenseits des
Lustprinzips™ veranlaft, grundsitzliche Gedanken zur seelischen Energie (Libido) zu
formulieren. Mogen die damals formulierten Ideen mechanistisch, spekulativ klingen, mégen
sie auch schematisch mifibraucht worden sein: Freud hat mit diesem Aufsatz eine Schicht
seelischen Erlebens angesprochen, die jenseits der Welt der inneren Bilder und schon erst
recht jenseits rational erfaBbarer Realitédten liegt. Es geht um die Kraftprozesse als solche - es

geht hier um die ,,Produktivkraft als Energie, die zu Umwandlungen und Verwandlungen



23

fihig ist* (Lyotard 1982), nicht um die Libido als ,,Begehren nach etwas® oder um den

~Mangel an* (also Libido als Finalitétsprinzip oder dessen Mangel, die Frustration).

Um das Energetische in seinen Umwandlungsprozessen zu beschreiben, gebraucht Lyotard
(1982) den Begriff Lyse im Gegensatz zur Analyse; Lyse heifit Auflosung, Verfliissigung von
Abschottungen, dagegen werden in der Analyse elementare Konstruktionsprinzipien
herausgearbeitet (Lyotard 1982, S. 50). Am Beispiel der modernen Malerei weist Lyotard
darauf hin, wie Abschottungen zwischen Kubismus und Surrealismus, zwischen Fotographie

und Aquarell aufgeldst werden (S. 52).

Entscheidend ist nicht zuerst, den Sinn von etwas zu ermitteln (Analyse), sondern: ,,Ehe wir
verstehen wollen, sollten wir lieber versuchen, das Energetische, das bei der Malerei eine
Rolle spielt, statt es in ein theoretisches Diapositiv (Gebédude) umwandeln zu wollen, zu
verfliissigen und in einer Art Zufallsproduktion im Sinne von John Cage zu iiberfiihren* (S.
52}

Bei der energetischen Betrachtungsweise geht es nicht um begriffliche Verkniipfungen,
sondern es geht um die Beobachtung von Energiestromen, um Verschiebung, Biindelung, Stau
von Energie, um Energie-Transformation.

Ein Aspekt des Energetischen mufl dem Heilkundigen und dem Arzt im traditionellen Sinn
wie eine Blasphemie erscheinen: Arzte pochen - zu Reclit - seit altersher auf den Satz der
Erfahrung (Kritiker sprechen vom Dogma der Erfahrung): probate und sichere therapeutische
Methoden haben sich im Laufe von Jahrzehnten und Jahrhunderten als fester Bestand der
Erfahrung angesammelt. Arztliche Erfahrung ist insofern das aus der Tradition kristallisierte
Konzentrat; es ist ein Edelstein - so erscheint es konservativen Arzten und Therapeuten.
Dagegen stelle der Kulturphilosoph Jean-Francois Lyotard den Satz: die moderne Kunst ist
ein ,,Experiment mit dem Empfinden® (S5.64)... ,,Experimentieren ist der Erfahrung diametral
entgegengesetzt” (S. 73). Hier wird &sthetisches Neuland erkundet und gefunden. ,,.Die Kunst
besteht heute in der Erkundung von Unsagbarem und Unsichtbarem, man stellt dafiir seltsame
Maschinen auf, mit denen sich das, was zu sagen die Ideen und was zu spiiren die Stoffe

fehlen, vernehmbar und spiirbar werden 1d0t* (Lyotard 1986; S. 70).

Das Vordringen des Energetischen [4B3t sich ablesen an weiteren Phinomenen der Kunst.

Waihrend die klassische und traditionelle Kunst Wert legt auf das Unverénderliche, auf Einheit



24

des Seins und des Sinnes, auf Transparenz und wihrend sie der Sehnsucht nach Sinn und
Romantik huldigt, 148t die postmoderne Kunst eine ungeheure Vielfalt und
Inkommensurabilitdt der Werke zu Wort kommen (Lyotard 1986, S. 76). Die klassische
Einheit ist dahin und abgeschrieben. Das muf} den Besucher der Documenta in Kassel ebenso
verwirren wie den modernen Arzt und Therapeuten, unter dessen Augen klassische
Krankheitsbilder ebenso wie die bekannten Charaktertypen der Vergangenheit sich auflésen in
eine uniiberschaubare und nicht miteinander vergleichbare Vielfalt. Mit Lyotard (1986) zu
sprechen: die Disziplin des Unendlichen erscheint (S. 60). Unvergleichliche Vielfalt und ein
Zipfel der Unendlichkeit kann nur bei einer ganz neuen Haltung des Kiinstlers in Erscheinung
treten: er verschwendet sich, statt sich auf die Eroberung seiner Identitit zu konzentrieren.
,»otatt den Leser, den Horer oder Betrachter auf sich selbst zurlickzuwerfen oder ihm ein

System zu beweisen, fiihrt er sie in die Disziplin des Unendlichen® (S. 60).

Das Energetische wird sichtbar mit der Lésung von Perspektive. Die Losung oder sogar die
Zerschlagung der Perspektive ist der preis dafiir, dal der Mensch sich mit der ihm
unbewufiten Erlebnisschicht von Kraft und Energie mehr verbindet als bisher. Dieser
Bewultseinssprung, eine Mutation der Menschheit (Bertaux), kann auch ins Nichts und damit
ins Verderben fiihren, denn sichere Gefilde werden verlassen. Dal} dabei auch destrulktives,
nicht nur sensibles und produktives Chaos hochschdumt, ist ein notwendiger Prozef3. Diese
Lésung von der Perspektive bezieht sich zunéchst einmal auf die Malerei - so wie ich es mit
Lyotard anhand Cézannes ,,Stilleben mit Zwiebel beschrieb. Aber dieser Sprung geht iiber
die Malerei hinaus. ,,Als man die Gesetze der Perspektive festlegte, wurden dadurch die
bildenden Kiinste (also alle Kiinste) an die Leine gelegt. Der Kiinstler bekam seinen Standort
zugewiesen, von dem aus er zu operieren hatte” (Malewitsch, S. 22).

Auch iiber die Kiinste hinaus ,,ibt der perspektivische Keil groBlen Einflufl auf die
menschliche Psyche aus ... Als die Kunst aber Wachstum und Entfaltung forderte, mufite die
Katakombe der Keilperspektive zerschlagen werden. man fing an, die Welt anders zu sehen,
wir entdeckten ihre mannigfaltigen Bewegungen® (Malewitsch, S. 23). Die Perspektive in der
bildenden Kunst ist das Symbol des rationalen, verrdumlichten Denkens: unser so gestaltetes
Denksystem macht Ereignisse immer in rdumlicher Art fest. die Zeit als immanente Kraft
dagegen wird nicht begrifflich verortet, lokalisiert, so z.B. auch in der klassischen
Psychoanalyse auf der biographischen Zeitachse, die aber rdumlich vorgestellt wird, ndmlich

mit Lingen-Breiten-Ausdehnung (,,dann und dann ist es passiert, an dem und jenem Ort..*).



rJ
Lh

Erst durch die Losung vom Ort kommen wir zum Erleben von Intensititen und von Energie -

zu zeitimmanenten Kraftprozessen.

Paul Klee hat diesen allgemeinen Zusammenhang {iber Raum und Zeit schon 1920 in seinen
Schopferischen Konfessionen formuliert. Er stellt das bisherige Denken auf den Kopf, indem
er nicht die statische rdumliche Struktur, sondern die Dynamik der Zeit und der Bewegung
zum priméren Prozell der Wirklichkeit erhebt. ,Bewegung liegt allem Raum zugrunde ...
Denn auch der Raum ist ein zeitlicher Begriff. Wenn ein Punkt Bewegung und Linie wird,
fordert das Zeit. Ebenso, wenn sich eine Linie zur Fliche verschiebt. Desgleichen die

Bewegung von Flidchen und Riaumen® (Klee 1981, S. 78).

Schlufy
Therapeutische Zeit - die grolle Unbekannte und die durchscheinende Intensitiit

Ich werfe abschlieflend einen Blick auf 3000 Jahre abendldndischer Geistesgeschichte. Um
etwa 900 v. Chr. schreibt der Prediger Salomo (965-926 v.Chr.): ,,Ein Jegliches hat seine Zeit
und alles Vorhaben unter dem Himmel seine Stunde: Geboren werden hat seine Zeit, Sterben
hat seine Zeit; Pflanzen hat seine Zeit, Ausreilen, was gepflanzt ist, hat seine Zeit; Toten hat
seine Zeit, Heilen hat seine Zeit; ... Weinen hat seine Zeit, Lachen hat seine Zeit; Klagen hat
seine Zeit, tanzen hat seine Zeit; .. Schweigen hat seine Zeit, reden hat seine Zeit; Lieben hat
seine Zeit, hassen hat seine Zeit; Streit hat seine Zeit, Frieden hat seine Zeit;* Und zum
Schluf} das belehrende Fazit: ,,Man miihe sich, wie man will, man hat keinen Gewinn davon!®

(Prediger 3, V. 1-9).

Wer so schreibt, der lebt in tiefem Vertrauen - zumal wenn er die eigene Miihe, die
persdnliche Aktivitdt vor der Zeit relativiert. Aber dieses BewuBtsein des richtigen
Augenblicks und des ZeitgeméBen hat sich iiber die Jahrtausende gehalten. Ein modernes
franzosisches Sprichwort sagt: Die Zeit schont nichts, was ohne sie zustande gekommen ist (le
temps ne respecte rien que c¢’est fait sans lui).

Schon aus diesem fast drei Jahrtausende alten Dokument héren wir: Die Zeit galt auch damals

schon als ,abgeteilter Abschnitt* (tid), etymologisch abgeleitet aus der indogermanischen



26

Wurzel da (i) ,teilen, zerschneiden, zerreilen®, altindisch dati heifit ,.trennt, ;[eilt, méht,
schneidet ab®, griechisch daiesthai heif3t ,,verteilen” (Duden S. 778, Kluge S. 878).

Daraus konnen wir sehen: die geteilte und vermessene Zeit als solche, wie sie uns in der Uhr
als Maligeber objektiviert entgegentritt, muf} nicht ein festgefiigter Grund der Entfremdung
sein. Die Teilung des Zeitflusses ist auch notwendiger Bestandteil therapeutischer Arbeit.
Aber die abendldndische Entwicklung bis heute hat uns in das rationale Gefiingnis der
priparierten Zeit gefiihrt - mit ihren groBartigen und destruktiven Produkten der Hochtechnik.
Es ist unsere Aufgabe als Therapeuten: die dialogische Zeit in der Therapie nicht nur zu
verwirklichen - da tun wir immer in einer gelingenden Therapie - sondern sie als grofe
Unbekannte auch benennen. Aspekte von Kairos und Flufl sind dabei wie transparente
Intensititen, die einen Ausblick in den Kosmos der Zeit freigeben.

Es gibt Wegweiser fiir diesen achtsamen, behutsamen und verantwortlichen Weg. Blaise
Pascal sprach von der Logik des Herzens als Wegweiser. Unsere Patienten zeigen uns ihre
Wunden - geschiitzt oder ungeschiitzt. Es sind auch die Verbrennungswunden unserer
unerbittlichen technischen Zivilisation. Ihre Wunden kénnen ein Leitseil fiir uns sein, uns aus
dem beschrinkten Gefingnis des rationalistischen Zeitbewultseins zu befreien. Unser
Mitgefiihl kann die Briicke sein aus ihrem und unserem Gefédngnis. ,,Es gibt eine Rettung,,

eine einzige, flir die miide Seele: die Liebe zum anderen Menschen® (Ortega y Gasset).

Literatur:

Adam, H. Aufzeichnungen zu verschiedenen Themen, Manuskriptdruck 1985,
einsehbar bei P. Petersen

Augustinus, A. Bekenntnisse (ii.v. Hefele), Stuttgart/Hamburg: Dtsch. Biicherbund
1962

Bertaux, P. Mutation der Menschheit, (st. 555), Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1979

Buber, M. Das Problem des Menschen, 4. Aufl., Heidelberg: Lambert Schneider
1971

Cassels’s German u. English Dictionary, London: Cassels’s 12 ed. 1975

Celan, P. Gesammelte Werke (in 5 Bédnden), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1983

Cramer, F. Der zeitbaum (Grundlegung einer allgem. zeittheorie), it Nr. 1849,

Frankfurt/M./Leipzig: Insel 1996



Conrad-Martius, H.

Deuser, H.

Deuser, O.

Diederichs, P.

Duden

Franz, M.-L.v.

Freud, S.

Freud, S.

Gebser, J.

Gebser, .

Goethe, J.W.v.

Heidegger, M.

Husserl, E.

Gross, R.

Hartmann, F.

Die Zeit / 1. Aufl., Miinchen: Kasel 1954

Bild und Bildung nach der Arbeit am Tonfeld in: P. Baukus und J.
Thies (Hrsg.) Kunsttherpaie, S. 208 -211, 2. Aufl., Stuttgart u.a.:
Gustav Fischer 1997

Gefiihrtes Zeichnen, in: P. Baukus und J. Thies (Hrsg.), Kunsttherapie,
S. 201-207, 2. Aufl., Stutgart u.a.: Gustav Fischer 1997

Uber den Umgang mit der Zeit inder der analytischen Psychotherapie,
Vortrag, Uni-Klinikum Steglitz/FU Berlin, Okt. 1994,
Psychosomatische Klinik, Adr.: Prof. Diederichs, Regensburger Str.
25, 10777 Berlin

Das Herkunftsworterbuch (Bd.7), Mannheim/Wien/Ziirich:
Dudenverlag 1963

Zahl und Zeit (Psychologische Uberlegungen einer Anniherung von
Tiefenpsychologie und Physik), 2. Aufl., Stuttgart: Klett-Cotta, 1990
(Frankfurt/M.: Suhrkamp 1980)

Erinnern, Wiederholen, Durcharbeiten, Ges. W.Bd.X, London: Imago
Publ. 1941

Gesammelte Werke, London: Imago Publ. 1946

Abendlédndische Wandlung, Ullstein Buch Nr. 107, Frankfurt/M.:
Ullstein 1956

Ursprung und Gegenwart (1949, 1953 dva; 1973 dtv; dtv 1992*)
Gesamtausgabe Br. II-1V, Schaffhausen: Novalis 1978

»Was wir bringen®, (Sonett zum 26.6.1802, Lauchstitt) in: Georg
Biichmann: Gefliigelte Worte S. 196, Ziirich: Exlibris 1964

Sein und Zeit, I, Halle: Niemeyer 1928

Vorlesungen zur Phanomenologie des inneren ZeitbewubBtseins *
Hgg. v. Martin Heidegger, in: Jahrbuch fiir Philosphie u.
phanomenologische Forschung (9.Bd.), S. 367-496, Halle 1928
* vor allem aus: WS 1904/05 Géttinger 4-Std.-Vorlesg.

Der Arzt und die vierte Dimension, Dtsch. Arztebl. 80: H. 27/28: 36-
39 (1983)

Medizinische Anthropologie - Zeitgestalt und Auer im Kranksein,
Ztschr. Psychother. med. Psychol. 35: 32-40 (1985)



Kistner, E.

Kawai, T.

Klee, P.

Kluge, F.

Kohler, L.

Lec, St.

Lec, St.

Lommel, A.

Lommel, A.

Lyotard, J.-F.

Lyotard, J.-F.

Malewitsch, K.

Miiller A.
u.M. Klaus

Novalis

Ortega y Gasset, J.

Petersen, P.

Petersen, P.

28

Olberg, Weinberge, Frankfurt/M.: Insel Taschenbuch 1975 -
Bild u. Sprache u. ihre Beziehung zur Welt (Uberlegungen zur
Bedeutung von Jund und Heidegger fiir die Psychologie), Wiirzburg:

Kd&nighausen u. Neumann 1988

Das bildnerische Denken (Form- u. Gestaltungslehre) Bd. 1, 4. Aufl.,
Basel/Stuttgart: Schwabe 1981

Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache/ 21. Aufl.,
Berlin/New York: de Gruyter 1975

Neuere Ergebnisse der Kleinkindforschung (Ihre Bedeutung fiir die
Psychoanalyse), Forum d. Psychoanalyse 6: 32-51 (1990)

Alle unfrisierten Gedanken (hrsg. v. Karl Dedecius), 3. Aufl.,
Miinchen: Hauser 1984

Allerletzte unfrisierte Gedanken, Miinchen: Hauser 1996

Die Unambal (Ein Stamm in Nordwestaustralien), (Menogr.
Volkerkd.; hrsg. Hamburg. Museum Voélkerkd., Nr. 11), Hamburg:
Vlg. Museum f. Vélkerkunde 1952

Fortschritt ins Nichts (Die Modernisierung der Primitiven
Australiens), Ziirich/Freiburg 1.Br.: Atlantis 1969

Essays zu einer affirmativen Asthetik, Berlin: Merve 1982

Philosophie und Malerei im Zeitalter ihres Experimentierens, Berlin:
Merve 1986

Uber die neuen Systeme in der Kunst, Ziirich: Edition Howeg 1988

Die préparierte Zeit (Der mensch in der Krise seiner eigenen Ziel-
setzung), 2. Aufl., Stuttgart: Radius 1972

(Werke in einem Band), 2. Aufl., Berlin u. Weimar: Aufbau Vlg. 1984

Meditation iiber den Rahmen, in: J. Ortega y Gasset, Uber die Liebe,
S. 61-73, Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt 1954

Heil-Kunst - Sprung in die therapeutische Zukunft (Eine Auseinander-
setzung mit Kunst u. Kunstbegriff in der modernen Medizin im Lichte
der neueren Kiinste) in: H.-H. Decker-Voigt (Hrsg.) Spiele der Seele,
S. 57-109, Bremen: Trialog 1992

Der Therapeut als Kiinstler (Ein integrales Konzept von Psychothera-
pie und Kunsttherapie) 3. Aufl., Paderborn: Junfermann 1994, 262 S.



Petzold, H.

Pollnow, H.

Prediger, S.

Ruland, H.

de Saint-Exupéry, A.

Schifer, L.

Schottenloher, G.

Sentker, A.

Stern, A.

Stern, D.

Strotzka, H.

Zeit und Psychotherapie (Editorial), Integrative Therapie 12/3: 155-
162 (1986)

Das Zeit-Seele-Problem und die psychologische Korrelation, in: Die
Biologie der Person (Handbuch d. allg. u. spez. Konstitutionslehre)
Bd. II, S. 1061-1092, Berlin/Wien: Urban u. Schwarzenberg 1931

in: Die Bibel (Altes Testament), Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft
1981

Musik als erlebte Menschenkunde, Stuttgart u. Kassel: G. Fischer u.
Biérenreiter 1990

Die Stadt in der Wiiste, Stuttgart u.a.: Europiischer Buchclub 1951

Blaise Pascal, in: Ottfried Hoffe (Hrsg.) Klassiker der Philosophie I, S.
323-337, Miinchen: Beck 1981

»Mess-Painting*: Spontanes Malen als therapeutischer Prozef3, in: P.
Baukus u. J. Thies (Hrsg.) Kunsttherapie, S. 84-99, 2. Aufl., Stuttgart
u.a.: Gustav Fischer 1997

Die Zeit als Hirngespinst, Die Zeit Nr. 51, S. 33 (13.12.1996)
Spur, Ausdruck der Kommunikation, Vortrag Internat. Kolloqu.
Dresden 2./3.7.1993, ,,Die Bedeutung der Grundformen in Kunst u.

Therapie*

Die Lebenserfahrung des Sduglings, Stuttgart: Klett-Cotta 1992, (The
interpersonal world of the infant, New York Basic Books 1985)

Psychoanalyse und Zeit, Integrative Therapie 12/3: 163-174 (1986)



