
Seite 1 von 5 
 

 

Die Sunniten (allgemeiner Überblick) 

 

Die Grundlagen des sunnitischen Selbstverständnisses: 

Die Sunniten sind die zahlenmäßig größte Gruppe des Islam. Ihre Eigenbezeichnung ist Ahl 

as-sunna wa-l-ǧamāʿa = Die Leute der sunna und der Gemeinschaft. Die Sunniten sehen sich 

als die Anhänger der prophetischen sunna und als diejenigen, die der Gemeinschaft folgen, 

also nicht sektiererisch und spaltend agieren. Dahinter steckt die Vorstellung, dass ihre 

Auffassung den wahren Islam repräsentiere, den der Prophet verkündet haben soll und dem 

seine Anhänger gefolgt sein sollen. Diese bilden nach sunnitischer Vorstellung mit zwei 

weiteren Generationen die ursprüngliche Gemeinschaft, von der sich dann Häresien 

abgespalten hätten. 

Kernelement aller Formen des Sunnitentums ist der Glaube, dass die ersten drei Generationen 

von Muslimen, also die Prophetengefährten (Ṣaḥāba), die darauf folgende Generation 

(Tābiʿūn) und die darauf folgende Generation (Atbāʿ at-tābiʿīn) den wahren Islam tradiert und 

vor Verfälschung beschützt hätten. Diese als as-Salaf aṣ-ṣāliḥ = die lautereren Altvorderen 

bekannten Generationen seien die Garantie für die Unverfälschtheit der Religion und ihre 

Glaubenslehre (ʿaqīdat as-salaf), die man von ihnen überliefert, gilt als die Glaubenslehre, wie 

sie der Prophet verkündet habe. 

Da für die Sunniten die ersten drei Generationen einen Vorbildcharakter haben, wobei 

insbesondere der ersten Generation, den Ṣaḥāba, eine ganz besondere Hochachtung geschenkt 

wird, gehört es zu den grundlegenden sunnitischen Auffassungen, die ersten vier Kalifen als 

rechtmäßige Kalifen zu betrachten. 

Abū Bakr (51 vor der hiǧra – 13/573-634), ʿUmar (40 vor der hiǧra – 23/584-644), ʿUṯmān 

(47 vor der hiǧra – 35/577-656) und ʿAlī (23 vor der hiǧra – 40/600-661) gelten alle als 

rechtmäßige Kalifen, denn für die Sunniten ist die schiitische Vorstellung, dass die Ṣaḥāba 

den Willen des Propheten missachtet hätten, undenkbar. Die sunnitische Theologie ist so weit 

gegangen, die Reihenfolge dieser Kalifen auch als deren Rangreihenfolge bei Gott zu 

betrachten. So sei Abū Bakr vorzüglicher (afḍal) als ʿUmar, dieser vorzüglicher als ʿUṯmān 

und dieser wiederum vorzüglicher als ʿAlī. Man wertete bereits die Vorstellung, dass ʿAlī 

vorzüglicher sei als ʿUṯmān, selbst wenn man die Rechtmäßigkeit seines Kalifats nicht 

anzweifelte, als schiitische Häresie. Trotzdem betonen die Sunniten, dass der Prophet keinen 

Nachfolger bestimmt hätte. Nach sunnitischer Vorstellung habe außerdem bereits der Prophet 

selbst die besondere Rolle seiner Gefährten und der darauffolgenden zwei Generationen 

erwähnt. 

Die ersten zwei, eigentlich sogar die ersten drei Jahrhunderte des Islam liegen im Dunkeln, 

die Quellenlage ist schlecht. Aus den ersten beiden Jahrhunderten des Islam sind kaum 

islamische Quellen erhalten und bei der wenigen Literatur, die aus dieser Zeit stammen soll, 

stellt sich immer die Frage, ob diese Texte nicht Fälschungen oder zumindest mit späteren 

Interpolationen versehen sind. Es sind diese beiden ersten Jahrhunderte, über die etwa 

Sunniten, Schiiten oder Muʿtaziliten später berichten, wie jeweils aus ihrer Sicht sowohl die 



Seite 2 von 5 
 

 

eigene Gruppierung als auch die anderen Gruppierungen entstanden seien. Man muss sich bei 

allen Berichten und Angaben islamischer Quellen zu diesen Ereignissen und Personen immer 

vor Augen führen, dass es für die islamischen Gruppierungen dabei um Heilsgeschichte geht 

und dass Geschichte für alle diese Gruppierungen die Funktion hat, nachzuweisen, dass sich 

gerade die eigene Strömung in lückenlosen Lehrer-Schüler-Verhältnissen, bestehend aus 

aufrichtigen und frommen Personen, auf den Propheten zurückführen könne, während die 

Anderen eben Lügner, Frevler und Ketzer seien. Es versteht sich von selbst, dass man diesen 

Darstellungen nicht trauen kann, denn es handelt sich eigentlich um Theologie – also um 

Konstruktion – und nicht um Geschichtsschreibung im modernen Sinne, also den Versuch, 

herauszufinden wie etwas wirklich gewesen ist. 

Allen Strömungen des Islam (mit Ausnahme der so genannten islamischen Philosophie, für 

die Religion nicht wirklich von Interesse war) ist gemein, dass sie versuchen, zu belegen, dass 

ihre Lehren die Lehren des Propheten und seiner wahren Anhänger (im Gegensatz zu den 

Lügnern und Häretikern) sind. Ob Theologie, Recht oder Mystik: Alle islamischen 

Strömungen behaupten, die Lehren des Propheten genau zu kennen und ihnen zu folgen. 

Warum eine Religionsgemeinschaft, die so sehr an der Befolgung und Bewahrung der Worte 

und Taten einer bestimmten Person interessiert ist, die Literatur ihrer ersten beiden 

Jahrhunderte nicht bewahrt, die für sie die wertvollste Literatur überhaupt sein müsste, ist 

nicht nachvollziehbar. Für diese Situation gibt es nur zwei Erklärungen: Entweder hat es diese 

Literatur nie gegeben, oder ihr Inhalt wurde von späteren Generationen nicht mehr akzeptiert, 

so dass man sie nicht weiter überlieferte oder sogar bewusst verschwinden ließ. Beide Fälle 

bedeuten, dass die islamische Geschichtsdarstellung nicht stimmen kann und dass die 

Ursprünge dieser Religion und ihrer Literatur anders gewesen sein müssen als die Quellen es 

behaupten. 

Für alle islamischen Strömungen gilt, dass ihre Existenz in der uns heute bekannten Form erst 

gegen Ende des 3./9. Jh. wirklich nachweisbar ist. Es gibt eine große Fülle an Informationen 

über die Frühzeit des Islam, doch diese stammt eben nicht aus dieser Frühzeit selbst, sondern 

aus späteren Jahrhunderten. 

 

Die Richtungen des Sunnitentums: 

Grundsätzlich gibt es zwei Hauptströmungen innerhalb des Sunnitentums: 

Die Salafīya  

Die Salafīya geht davon aus, dass den Salaf zu folgen ist. Diese seien nach Ansicht der 

Salafīya nur dem qurʾān und der sunna gefolgt. Daraus folgt für die Salafīya die Ablehnung 

der Pflicht, einer Rechtsschule folgen zu müssen und vor allem die Ablehnung der 

systematischen, rationalistischen Theologie, denn die Salaf hätten sich allein mit dem qurʾān 

und der sunna begnügt. Diese Variante des Sunnitentums ist ursprünglich immer eine 

Minderheit gewesen. In den letzten Jahrhunderten ist sie jedoch sehr groß und einflussreich 

geworden und hat das, was im Folgenden als „Traditionssunnitentum“ beschrieben wird, stark 



Seite 3 von 5 
 

 

zurückgedrängt. Die Salafīya ist dem Sufismus gegenüber ablehnend eingestellt. Die Salafiten 

schätzen Gelehrte wie Aḥmad b. Ḥanbal, Ibn Taimīya und Muḥammad b. ʿAlī aš-Šaukānī. 

Das Traditionssunnitentum 

Mit diesem Begriff soll hier die Variante des Sunnitentums bezeichnet werden, die bis zum 

Erstarken der Salafīya in den letzten hundert bis zweihundert Jahren den sunnitischen Islam 

fast ausschließlich geprägt hat. Diese Variante zeichnet sich durch folgende Elemente aus: 

1. Im Recht gibt es die Pflicht zum taqlīd bei einer der vier sunnitischen Rechtsschulen 

(Ḥanafīya, Mālikīya, Šāfiʿīya, Ḥanbalīya), verbunden mit der Ansicht, dass das Tor 

des iǧtihād geschlossen sei. 

2. In der Theologie gibt es neben der Glaubenslehre der Salaf zwei theologische Schulen 

des kalām, deren Befolgung zulässig ist: Ašʿarīya und Māturīdīya. Diese anerkennen 

die Glaubenslehre der Salaf, verteidigen diese jedoch durch eine rationalistische und 

systematische Theologie. Für die Salafiten liegt bereits in dieser aus ihrer Sicht 

falschen Methode eine Verfälschung des Glaubens. 

3. Der Sufismus wird akzeptiert oder sogar gefördert, sofern er die šarīʿa anerkennt. 

Auch diese Variante des Sunnitentums anerkennt die Salaf, doch wird deren Rolle anders 

interpretiert als bei den Salafiten. In der Theologie ist man der Ansicht, dass die 

Glaubenslehre der Salaf durch rationalistische Argumente verteidigt und erläutert werden 

darf. Daher haben sich zwei Schulen des kalām herausgebildet. Im Recht ist man der Ansicht, 

dass man den Ergebnissen der Salaf folgen muss. Die Salaf seien am besten in der Lage 

gewesen, den Islam zu verstehen. Die vier Rechtsschulen Ḥanafīya, Mālikīya, Šāfiʿīya und 

Ḥanbalīya hätten die Lehren der Salaf am besten bewahrt, so dass man diesen Lehren folgen 

müsse. Die späteren Generationen könnten nicht mehr die Qualität der Salaf erreichen. 

Während also die Salafiten unter Befolgung der Salaf verstehen, dass man deren Beispiel 

folgen und wie diese sich direkt an qurʾān und sunna orientieren solle, verstehen die 

Anhänger der Rechtsschulen darunter, den überlieferten Lehren der Salaf zu folgen.  

Zwischen beiden Hauptströmungen gibt es Mischformen und es gibt auch Versuche, neuere 

Formen sunnitischen Denkens zu entwickeln. 

 

Sunnitisches Recht: 

Es gibt kein einheitliches sunnitisches Recht, sondern zahlreiche Lehren, die von großen 

Gelehrten unter den Salaf überliefert werden und es gibt Rechtsschulen, die auf bestimmte 

Rechtslehrer aus der Frühzeit des Islam zurückgeführt werden. Es gibt einige Fragen, bei 

denen man von einer schiitischen oder sunnitischen Position im Recht sprechen kann, weil 

zumindest die überwiegende Mehrheit der Gelehrten beider Gruppierungen eine bestimmte 

Position vertritt, doch gibt es in der Regel keine einheitliche sunnitische oder schiitische 

Position in Rechtsfragen. 

Obwohl es ursprünglich mehr als vier Rechtsschulen gab, sind lediglich vier Schulen übrig 

geblieben (s.o.) und für die Traditionssunniten zu anerkannten Schulen geworden. Nach ihrer 



Seite 4 von 5 
 

 

Ansicht ist der Muslim verpflichtet, einer dieser vier Rechtsschulen zu folgen (taqlīd zu 

betreiben). Die Salafiten lehnen die Befolgung der Lehren von Rechtsschulen ab und 

verlangen die Befolgung von qurʾān und sunna. Das bedeutet, dass sie den iǧtihād (die 

eigenständige Rechtsfindung) befürworten. Da sie in der Rechtsmethodik für Methodenlehren 

plädieren, die wenig Flexibilität bei der Interpretation der Hauptrechtsquellen (qurʾān und 

sunna) einräumen, bringt der iǧtihād aber keine Erneuerung im Rechtsdenken. 

Neben Salafiten und Traditionssunniten gibt es Gelehrte, die den iǧtihād befürworten und 

dabei für Positionen in der Rechtsmethodik eintreten, die mehr Flexibilität erlauben und es 

gibt Säkularisten, die für einen Islam ohne islamisches Recht eintreten. 

 

Sunnitische Glaubenslehre: 

Für die sunnitische Theologie sind zunächst sechs Glaubenselemente entscheidend, wie sie im 

so genannten Gabriel-ḥadīṯ erwähnt werden: 

1. Der Glaube an Gott 

2. Der Glaube an die Engel 

3. Der Glaube an die geoffenbarten Bücher 

4. Der Glaube an die Propheten 

5. Der Glaube an das göttliche Gericht 

6. Der Glaube an die Bestimmung in ihrem Guten wie in ihrem Bösen.  

Die ersten fünf Punkte werden in dieser Reihenfolge auch im qurʾān (Sure 2, Vers 285) 

erwähnt und sind Konsens unter allen Muslimen (nicht dagegen alle Einzelheiten, wie diese 

Punkte zu verstehen sind). Der sechste Punkt findet sich so nicht im qurʾān und wird 

zumindest in der Form wie die Sunniten ihn verstehen von Muʿtaziliten, Zaiditen und Iṯnā 

ʿAšariten verworfen, die die Lehre von der Prädestination ablehnen. 

Wichtige Punkte sunnitischer Glaubenslehre sind: 

 Gott ist einer, transzendent und unvorstellbar. Trotzdem dürfen die anthropomorphen 

Beschreibungen Gottes in qurʾān und sunna nicht allegorisch interpretiert werden. 

Stattdessen muss man sagen, dass Gott z.B. eine Hand hat (wegen z.B. Sure 67, Vers 

1), die bi-lā kaif (ohne wie) ist. Man darf also die Hand nicht allegorisch, aber auch 

nicht wörtlich verstehen. Hier haben spätere Ašʿariten und Māturīditen auch die 

allegorische Deutung als zulässig anerkannt, was bei den Salafiten auf heftige 

Ablehnung gestoßen ist. 

 Die Gläubigen werden Gott „ohne wie“ im Paradies schauen. 

 Der qurʾān ist nicht erschaffen, sondern ewig und unerschaffen. 

 Gott weiß nicht nur alles in Ewigkeit, sondern er will auch alles, was geschieht. Daher 

gibt es eine ewige Vorherbestimmung Gottes. Trotzdem hat der Mensch aber einen  

freien Willen. Dieser Widerspruch ist ein Mysterium und durch die Vernunft nicht 

auflösbar. Der Glaube an die Vorherbestimmung (qadar) gilt den Sunniten als sechster 

zentraler Punkt des Glaubens (s.o.). 



Seite 5 von 5 
 

 

 Die Handlungen des Menschen sind von Gott erschaffen. 

 Der schwere Sünder, der seine Sünde nicht bereut, wir dadurch nicht zum 

Ungläubigen. 

 Der reuelos sterbende schwere Sünder darf hoffen, dass Gott ihm vergibt und er nicht 

bestraft wird, doch kann er sich dessen nicht sicher sein. Er kann sich jedoch absolut 

sicher sein, dass seine Strafe nicht ewig dauern wird. Wer den wahren Glauben 

anerkennt, selbst wenn er im Zustand der schweren Sünde ohne Reue stirbt, ist ein 

Gläubiger und wird daher irgendwann ins Paradies gelangen. Ewige Verdammnis gibt 

es nur für Ungläubige. (Die Lehre von der ewigen Verdammnis ist jedoch von vielen 

Mystikern abgelehnt worden, die die Apokatastasis gelehrt haben.) 

 

Während sich die Salafiten auf die von den Salaf überlieferte Glaubenslehre und die 

Argumentation mit qurʾān und sunna beschränken, haben Ašʿarīya und Māturīdīya eine 

systematische rationalistische Theologie (kalām) entwickelt, mit der sie die von den Salaf 

überlieferten Lehren verteidigen. 

 

Sven Kalisch 


