Seitelvon5

Die Sunniten (allgemeiner Uberblick)

Die Grundlagen des sunnitischen Selbstverstandnisses:

Die Sunniten sind die zahlenméaRig groRte Gruppe des Islam. Ihre Eigenbezeichnung ist Ahl
as-sunna wa-I-gama‘a = Die Leute der sunna und der Gemeinschaft. Die Sunniten sehen sich
als die Anhénger der prophetischen sunna und als diejenigen, die der Gemeinschaft folgen,
also nicht sektiererisch und spaltend agieren. Dahinter steckt die Vorstellung, dass ihre
Auffassung den wahren Islam reprasentiere, den der Prophet verkiindet haben soll und dem
seine Anhénger gefolgt sein sollen. Diese bilden nach sunnitischer Vorstellung mit zwei
weiteren Generationen die urspringliche Gemeinschaft, von der sich dann Haresien
abgespalten hétten.

Kernelement aller Formen des Sunnitentums ist der Glaube, dass die ersten drei Generationen
von Muslimen, also die Prophetengefdhrten (Sahaba), die darauf folgende Generation
(Tabi‘tGn) und die darauf folgende Generation (Atba“ at-tabi‘in) den wahren Islam tradiert und
vor Verféalschung beschiitzt hatten. Diese als as-Salaf as-salih = die lautereren Altvorderen
bekannten Generationen seien die Garantie fir die Unverfalschtheit der Religion und ihre
Glaubenslehre (‘aqidat as-salaf), die man von ihnen tberliefert, gilt als die Glaubenslehre, wie
sie der Prophet verkiindet habe.

Da fur die Sunniten die ersten drei Generationen einen Vorbildcharakter haben, wobei
insbesondere der ersten Generation, den Sahaba, eine ganz besondere Hochachtung geschenkt
wird, gehort es zu den grundlegenden sunnitischen Auffassungen, die ersten vier Kalifen als
rechtmaRige Kalifen zu betrachten.

Abt Bakr (51 vor der higra — 13/573-634), ‘Umar (40 vor der higra — 23/584-644), ‘Utman
(47 vor der higra — 35/577-656) und ‘Ali (23 vor der higra — 40/600-661) gelten alle als
rechtméBige Kalifen, denn fiir die Sunniten ist die schiitische Vorstellung, dass die Sahaba
den Willen des Propheten missachtet hatten, undenkbar. Die sunnitische Theologie ist so weit
gegangen, die Reihenfolge dieser Kalifen auch als deren Rangreihenfolge bei Gott zu
betrachten. So sei Abt Bakr vorziiglicher (afdal) als ‘Umar, dieser vorziiglicher als ‘Utman
und dieser wiederum vorziiglicher als ‘Ali. Man wertete bereits die Vorstellung, dass ‘Ali
vorziiglicher sei als ‘Utman, selbst wenn man die RechtmaRigkeit seines Kalifats nicht
anzweifelte, als schiitische Haresie. Trotzdem betonen die Sunniten, dass der Prophet keinen
Nachfolger bestimmt hatte. Nach sunnitischer Vorstellung habe auBerdem bereits der Prophet
selbst die besondere Rolle seiner Gefdhrten und der darauffolgenden zwei Generationen
erwéhnt.

Die ersten zwei, eigentlich sogar die ersten drei Jahrhunderte des Islam liegen im Dunkeln,
die Quellenlage ist schlecht. Aus den ersten beiden Jahrhunderten des Islam sind kaum
islamische Quellen erhalten und bei der wenigen Literatur, die aus dieser Zeit stammen soll,
stellt sich immer die Frage, ob diese Texte nicht Falschungen oder zumindest mit spéteren
Interpolationen versehen sind. Es sind diese beiden ersten Jahrhunderte, Uber die etwa
Sunniten, Schiiten oder Mu ‘taziliten spéter berichten, wie jeweils aus ihrer Sicht sowohl die



Seite2von5

eigene Gruppierung als auch die anderen Gruppierungen entstanden seien. Man muss sich bei
allen Berichten und Angaben islamischer Quellen zu diesen Ereignissen und Personen immer
vor Augen flhren, dass es fir die islamischen Gruppierungen dabei um Heilsgeschichte geht
und dass Geschichte fur alle diese Gruppierungen die Funktion hat, nachzuweisen, dass sich
gerade die eigene Stromung in lickenlosen Lehrer-Schiler-Verhaltnissen, bestehend aus
aufrichtigen und frommen Personen, auf den Propheten zurtickfiihren kénne, wéhrend die
Anderen eben Ligner, Frevler und Ketzer seien. Es versteht sich von selbst, dass man diesen
Darstellungen nicht trauen kann, denn es handelt sich eigentlich um Theologie — also um
Konstruktion — und nicht um Geschichtsschreibung im modernen Sinne, also den Versuch,
herauszufinden wie etwas wirklich gewesen ist.

Allen Strdmungen des Islam (mit Ausnahme der so genannten islamischen Philosophie, fur
die Religion nicht wirklich von Interesse war) ist gemein, dass sie versuchen, zu belegen, dass
ihre Lehren die Lehren des Propheten und seiner wahren Anhénger (im Gegensatz zu den
Lugnern und Haretikern) sind. Ob Theologie, Recht oder Mystik: Alle islamischen
Stromungen behaupten, die Lehren des Propheten genau zu kennen und ihnen zu folgen.
Warum eine Religionsgemeinschaft, die so sehr an der Befolgung und Bewahrung der Worte
und Taten einer bestimmten Person interessiert ist, die Literatur ihrer ersten beiden
Jahrhunderte nicht bewahrt, die flr sie die wertvollste Literatur tberhaupt sein misste, ist
nicht nachvollziehbar. Fur diese Situation gibt es nur zwei Erklarungen: Entweder hat es diese
Literatur nie gegeben, oder ihr Inhalt wurde von spateren Generationen nicht mehr akzeptiert,
so dass man sie nicht weiter tberlieferte oder sogar bewusst verschwinden liel3. Beide Falle
bedeuten, dass die islamische Geschichtsdarstellung nicht stimmen kann und dass die
Urspriinge dieser Religion und ihrer Literatur anders gewesen sein missen als die Quellen es
behaupten.

Fur alle islamischen Stromungen gilt, dass ihre Existenz in der uns heute bekannten Form erst
gegen Ende des 3./9. Jh. wirklich nachweisbar ist. Es gibt eine groRe Fille an Informationen
uber die Frihzeit des Islam, doch diese stammt eben nicht aus dieser Friihzeit selbst, sondern
aus spateren Jahrhunderten.

Die Richtungen des Sunnitentums:
Grundsatzlich gibt es zwei Hauptstromungen innerhalb des Sunnitentums:
Die Salafiya

Die Salafiya geht davon aus, dass den Salaf zu folgen ist. Diese seien nach Ansicht der
Salaftya nur dem qur’an und der sunna gefolgt. Daraus folgt fiir die Salafiya die Ablehnung
der Pflicht, einer Rechtsschule folgen zu missen und vor allem die Ablehnung der
systematischen, rationalistischen Theologie, denn die Salaf hitten sich allein mit dem qur’an
und der sunna begnigt. Diese Variante des Sunnitentums ist urspringlich immer eine
Minderheit gewesen. In den letzten Jahrhunderten ist sie jedoch sehr groR8 und einflussreich
geworden und hat das, was im Folgenden als ,, Traditionssunnitentum* beschrieben wird, stark



Seite3von5

zuriickgedriangt. Die Salafiya ist dem Sufismus gegeniiber ablehnend eingestellt. Die Salafiten
schatzen Gelehrte wie Ahmad b. Hanbal, Ibn Taimiya und Muhammad b. ‘Alf a§-Saukani.

Das Traditionssunnitentum

Mit diesem Begriff soll hier die Variante des Sunnitentums bezeichnet werden, die bis zum
Erstarken der Salafiya in den letzten hundert bis zweihundert Jahren den sunnitischen Islam
fast ausschlie3lich geprégt hat. Diese Variante zeichnet sich durch folgende Elemente aus:

1. Im Recht gibt es die Pflicht zum taqlid bei einer der vier sunnitischen Rechtsschulen
(Hanafiya, Malikiya, SafiTya, Hanbaliya), verbunden mit der Ansicht, dass das Tor
des igtihad geschlossen sei.

2. In der Theologie gibt es neben der Glaubenslehre der Salaf zwei theologische Schulen
des kalam, deren Befolgung zuldssig ist: As§‘ariya und Maturidiya. Diese anerkennen
die Glaubenslehre der Salaf, verteidigen diese jedoch durch eine rationalistische und
systematische Theologie. Fir die Salafiten liegt bereits in dieser aus ihrer Sicht
falschen Methode eine Verféalschung des Glaubens.

3. Der Sufismus wird akzeptiert oder sogar gefordert, sofern er die $ari‘a anerkennt.

Auch diese Variante des Sunnitentums anerkennt die Salaf, doch wird deren Rolle anders
interpretiert als bei den Salafiten. In der Theologie ist man der Ansicht, dass die
Glaubenslehre der Salaf durch rationalistische Argumente verteidigt und erldutert werden
darf. Daher haben sich zwei Schulen des kalam herausgebildet. Im Recht ist man der Ansicht,
dass man den Ergebnissen der Salaf folgen muss. Die Salaf seien am besten in der Lage
gewesen, den Islam zu verstehen. Die vier Rechtsschulen Hanafiya, Malikiya, Safi‘Tya und
Hanbaltya hétten die Lehren der Salaf am besten bewahrt, so dass man diesen Lehren folgen
misse. Die spateren Generationen konnten nicht mehr die Qualitat der Salaf erreichen.
Wahrend also die Salafiten unter Befolgung der Salaf verstehen, dass man deren Beispiel
folgen und wie diese sich direkt an qur'an und sunna orientieren solle, verstehen die
Anhanger der Rechtsschulen darunter, den uberlieferten Lehren der Salaf zu folgen.

Zwischen beiden Hauptstromungen gibt es Mischformen und es gibt auch Versuche, neuere
Formen sunnitischen Denkens zu entwickeln.

Sunnitisches Recht:

Es gibt kein einheitliches sunnitisches Recht, sondern zahlreiche Lehren, die von grof3en
Gelehrten unter den Salaf Uberliefert werden und es gibt Rechtsschulen, die auf bestimmte
Rechtslehrer aus der Frihzeit des Islam zuriickgefiihrt werden. Es gibt einige Fragen, bei
denen man von einer schiitischen oder sunnitischen Position im Recht sprechen kann, weil
zumindest die tberwiegende Mehrheit der Gelehrten beider Gruppierungen eine bestimmte
Position vertritt, doch gibt es in der Regel keine einheitliche sunnitische oder schiitische
Position in Rechtsfragen.

Obwohl es urspriinglich mehr als vier Rechtsschulen gab, sind lediglich vier Schulen (brig
geblieben (s.0.) und fir die Traditionssunniten zu anerkannten Schulen geworden. Nach ihrer



Seite4von5

Ansicht ist der Muslim verpflichtet, einer dieser vier Rechtsschulen zu folgen (taglid zu
betreiben). Die Salafiten lehnen die Befolgung der Lehren von Rechtsschulen ab und
verlangen die Befolgung von qur’an und sunna. Das bedeutet, dass sie den igtihad (die
eigenstandige Rechtsfindung) befiirworten. Da sie in der Rechtsmethodik fur Methodenlehren
pladieren, die wenig Flexibilitdt bei der Interpretation der Hauptrechtsquellen (qur'an und
sunna) einrdumen, bringt der igtihad aber keine Erneuerung im Rechtsdenken.

Neben Salafiten und Traditionssunniten gibt es Gelehrte, die den igtihad beftrworten und
dabei fir Positionen in der Rechtsmethodik eintreten, die mehr Flexibilitat erlauben und es
gibt Sakularisten, die fur einen Islam ohne islamisches Recht eintreten.

Sunnitische Glaubenslehre:

Fur die sunnitische Theologie sind zunéchst sechs Glaubenselemente entscheidend, wie sie im
so genannten Gabriel-hadit erwéhnt werden:

Der Glaube an Gott

Der Glaube an die Engel

Der Glaube an die geoffenbarten Blicher

Der Glaube an die Propheten

Der Glaube an das gottliche Gericht

Der Glaube an die Bestimmung in ihrem Guten wie in ihrem Bdsen.

ok wdE

Die ersten fiinf Punkte werden in dieser Reihenfolge auch im qur’an (Sure 2, Vers 285)
erwahnt und sind Konsens unter allen Muslimen (nicht dagegen alle Einzelheiten, wie diese
Punkte zu verstehen sind). Der sechste Punkt findet sich so nicht im qur’an und wird
zumindest in der Form wie die Sunniten ihn verstehen von Mu‘taziliten, Zaiditen und Itna
‘Asariten verworfen, die die Lehre von der Pradestination ablehnen.

Wichtige Punkte sunnitischer Glaubenslehre sind:

— Gott ist einer, transzendent und unvorstellbar. Trotzdem dirfen die anthropomorphen
Beschreibungen Gottes in qur'an und sunna nicht allegorisch interpretiert werden.
Stattdessen muss man sagen, dass Gott z.B. eine Hand hat (wegen z.B. Sure 67, Vers
1), die bi-1a kaif (ohne wie) ist. Man darf also die Hand nicht allegorisch, aber auch
nicht wortlich verstehen. Hier haben spitere AS$‘ariten und Maturiditen auch die
allegorische Deutung als zul&ssig anerkannt, was bei den Salafiten auf heftige
Ablehnung gestoRen ist.

— Die Glaubigen werden Gott ,,ohne wie* im Paradies schauen.

— Der qur’an ist nicht erschaffen, sondern ewig und unerschaffen.

— Gott weil} nicht nur alles in Ewigkeit, sondern er will auch alles, was geschieht. Daher
gibt es eine ewige Vorherbestimmung Gottes. Trotzdem hat der Mensch aber einen
freien Willen. Dieser Widerspruch ist ein Mysterium und durch die Vernunft nicht
auflosbar. Der Glaube an die Vorherbestimmung (gadar) gilt den Sunniten als sechster
zentraler Punkt des Glaubens (s.0.).



Seite5von5

— Die Handlungen des Menschen sind von Gott erschaffen.

— Der schwere Sinder, der seine Siinde nicht bereut, wir dadurch nicht zum
Ungléubigen.

— Der reuelos sterbende schwere Sunder darf hoffen, dass Gott ihm vergibt und er nicht
bestraft wird, doch kann er sich dessen nicht sicher sein. Er kann sich jedoch absolut
sicher sein, dass seine Strafe nicht ewig dauern wird. Wer den wahren Glauben
anerkennt, selbst wenn er im Zustand der schweren Siinde ohne Reue stirbt, ist ein
Glaubiger und wird daher irgendwann ins Paradies gelangen. Ewige Verdammnis gibt
es nur fir Unglaubige. (Die Lehre von der ewigen Verdammnis ist jedoch von vielen
Mystikern abgelehnt worden, die die Apokatastasis gelehrt haben.)

Wahrend sich die Salafiten auf die von den Salaf tberlieferte Glaubenslehre und die
Argumentation mit qur'an und sunna beschrinken, haben AS‘ariya und Maturidiya eine
systematische rationalistische Theologie (kalam) entwickelt, mit der sie die von den Salaf
uberlieferten Lehren verteidigen.

Sven Kalisch



