Seitelvon?7

Die Si‘a (allgemeiner Uberblick)

Das Wort ,,51°a*“ bedeutet ,,Partei®. In dieser Bedeutung wird es im qur’an verwendet.

Und er trat in die Stadt ein, als ihre Bewohner gerade unachtsam waren (und keine Notiz von
ihm nahmen), und fand darin zwei Méanner, die miteinander kampften, der eine von seiner
(eigenen) Partei, der andere von seinen Feinden. Und derjenige, der von seiner (eigenen)
Partei war, rief ihn gegen den, der zu seinen Feinden gehorte, zu Hilfe. Da versetzte ihm
Mose einen Schlag und machte ihm (damit) den Garaus. Er sagte (als er sah, was er
angerichtet hatte): ,Das hat der Satan bewerkstelligt. Er ist (dem Menschen) ein
ausgemachter Feind, der (ihn) in die Irre fiihrt.*

(Sure 28, Vers 15, Ubersetzung von Rudi Paret)

Als Bezeichnung fiir eine religiose Gruppierung steht der Begriff fur die Partei, die
Anhéngerschaft, des ‘Ali b. Abi Talib, des Vetters und Schwiegersohns des Propheten
Muhammad. In der islamischen Geschichte haben sich zahlreiche religidse Gruppierungen
entwickelt, in deren theologischem Denken die Person des ‘Ali b. Abi Talib und die Familie
des Propheten Muhammad eine besondere Rolle gespielt haben.

Nach der islamischen Geschichtstberlieferung folgten auf den Propheten Muhammad vier
hulafa’, die von der sunnitischen Tradition als rechtgeleitete Kalifen betrachtet werden:

1. Abu Bakr

2. ‘Umar b. al-Hattab
3. ‘Utmanb. ‘Affan
4. ‘Al b. Abt Talib

Die sunnitische Betrachtungsweise ist, dass die Prophetengefédhrten wie auch die beiden
darauffolgenden Generationen (die sogenannten as-salaf as-salih = die lauteren Altvorderen)
eine vorbildliche Urgemeinde darstellen, die eine Garantie fir die Bewahrung der wahren
Lehre des Propheten Muhammad bedeutet. Dementsprechend wird die Nachfolge des
Propheten, wie die Urgemeinde sie beschlossen haben soll, als korrekt betrachtet, zumal die
sunnitische Uberlieferung verneint, dass der Prophet einen Nachfolger bestimmt habe.

Die Position der Si‘a hingegen ist, dass der Prophet seinen Vetter und Schwiegersohn ‘Ali b.
Abi Talib zu seinem Nachfolger bestimmt habe. Dementsprechend hat nach schiitischer
Auffassung die Urgemeinde diese prophetische Anordnung missachtet und ihr zuwider
gehandelt, als sie sich fiir andere Personen als Kalifen entschied. Die Si‘a kennt daher nicht
die Vorstellung einer vorbildlichen Urgemeinde, durch welche die wahre Lehre bewahrt
worden ist. Im Gegenteil, sie unterstellt einem grolRen Teil der Urgemeinde, die Lehre des
Propheten nicht exakt befolgt zu haben und betrachtet diese Personen dementsprechend
negativ. Fiir die Si‘a gibt es dagegen die Vorstellung, dass die Familie des Propheten (Ahl al-
bait) die Funktion hat, den Islam zu bewahren und vor Verfélschung zu schiitzen. Wer genau
im theologischen Sinne zur Familie des Propheten gehdrt, ist unter den einzelnen Richtungen
der Si‘a umstritten und fiihrte zur Aufspaltung der Si‘a in zahlreiche Untergruppen, von denen



Seite2von 7

in der Gegenwart nur die Zaidiya, Itna ‘ASariya und Isma‘iliya, sowie daneben Aleviten,
NusairTya (die groRte tiberlebende Gruppe der Gulat) und weitere verschwindend kleine Reste
der Gulat Uiberlebt haben.

Wahrend ursprunglich der Begriff der Familie des Propheten gelegentlich noch sehr weit
gefasst wurde (insbesondere in der Kaisantya), hat sich sehr bald herauskristallisiert, dass die
Si‘a nur noch bei den fatimidischen ‘Aliden (also den Nachkommen von Hasan und Husain)
das Imamat verortete, wenngleich auch in diesem Rahmen zahlreiche unterschiedliche
Gruppierungen entstanden.

Die Diskussion {iber die Imamatsfrage spielt bis heute in der S1‘a eine zentrale Rolle, sowohl
in der Auseinandersetzung mit den Sunniten, als auch in der Auseinandersetzung der Schiiten
untereinander. Dies liegt daran, dass diese Frage fiir das Selbstverstindnis der Si‘a
entscheidend ist. Sunniten wie Schiiten sehen sich beide als die wahren Erben des Propheten
Muhammad. Die Schiiten sehen wie die Sunniten in Muhammad den letzten Propheten (in der
Friihzeit hat es bei den Gulat in dieser Frage andere Auffassungen gegeben), dem daher zu
folgen ist. Daher ist fur sie die sunna (Worte und Taten des Propheten) genauso wichtig und
verbindlich wie fur die Sunniten. In diesem Punkt unterscheiden sich Schiiten und Sunniten
nicht. Sie unterscheiden sich vielmehr in der Frage, woher man Kenntnis der sunna erlangt.
Wie erwahnt, sehen die Sunniten die Garantie fur die Bewahrung der wahren Lehre des
Propheten in den ersten drei Generationen nach dem Propheten, den as-salaf as-salih. Es gibt
bei den Sunniten also die Theorie einer vorbildlichen Urgemeinde, die die Bewahrung der
Lehre garantiert habe. Die Si‘a hingegen hat ein anderes Konzept. Fiir sie ist die Familie des
Propheten der Garant flr die Bewahrung der wahren Lehre und die Qualitat der einzelnen
Mitglieder der Urgemeinde ist nach schiitischem Verstandnis an deren Loyalitdt zur
Prophetenfamilie zu messen. Wer diese Familie unterstutzt hat, der gilt ihnen als wahrer
Glaubiger und wer sich gegen sie gestellt hat, dem ist nicht zu trauen, wobei die Anhanger
unterschiedlicher schiitischer Richtungen den Anhéngern der jeweils anderen Richtungen
auch nicht getraut haben.

Fur die Schiiten ist die Imamatsfrage eine von Gott bestimmte Angelegenheit und dem
falschen imam zu folgen, bedeutet die Religion aus der falschen Quelle zu beziehen und den
wahren imam im Stich zu lassen.

Grundsatzlich kann man folgende Varianten (,,Intensititsgrade) der S1‘a unterscheiden:

1. Gulat (Ubertreiber): Mit dieser Bezeichnung wird in den islamischen Quellen ein
Ph&nomen bezeichnet, das in der westlichen Forschung auch islamische Gnosis
genannt wird. Hierbei handelt es sich um schiitische Gruppierungen, denen die
islamischen Quellen unter anderem auch die Vergdéttlichung von Imamen zuschreiben.
Dieses Phanomen ist im 3./9. Jh. fast vollstandig ausgestorben. Die Ubrigen Schiiten
haben sich davon immer distanziert und es als Irrlehre betrachtet.

2. Kaisaniya: Hierbei handelt es sich um eine Form der Si‘a, die den Begriff der
Prophetenfamilie sehr weit fasste. Diese Gruppierung wird mit den ‘Abbasiden in
Verbindung gebracht. Ihr Denken war gnostisch. Diese Gruppe ist ebenfalls im 3./9.
Jh. ausgestorben.



3.

Seite3von7

Imamiya: Dies ist der Oberbegriff fiir Stromungen der Schiiten, die nicht zu den Gulat
und zur Kaisaniya gehdren und aus denen am Ende die Zwolfer-Si‘a hervorgegangen
ist. Zu den zentralen Glaubensvorstellungen dieser Gruppierungen gehort die
Vorstellung, dass der jeweilige imam von seinem Vorganger durch Bestimmung
(nass), eingesetzt wird. In den ersten 3 Jahrhunderten der islamischen Zeitrechnung
soll es zahlreiche imamitische Gruppierungen gegeben haben. VVon diesen haben zwei
iiberlebt, die Isma Tliya und die Itna ‘Agariya (Zwolfer-Si‘a). Die Itna ‘ASarfya ist im
Laufe der Zeit zu der mit Abstand groBten Richtung der Si‘a geworden, so dass die
Begriffe Si‘a und Itna ‘Asariya heute oft synonym verwendet und verstanden werden.
Die Itna ‘Asariya verwendet auch den Begriff Imamiya als Eigenbezeichnung. Die
Itna “ASarTya glaubt, dass auf den Propheten zwolf Imame folgten, die ma‘siim seien.
Der letzte dieser zwolf Imame, Muhammad al-Mahdi b. al-Hasan al-"Askari, lebe zur
Zeit in der so genannten groRen Verborgenheit (al-gaiba al-kubra) und werde am Ende
der Zeiten als messianische Gestalt (Mahdi) wiederkehren und eine Herrschaft der
Gerechtigkeit errichten. Die Itna ‘Asariya hat im 4./10. Jh. eine starke Beeinflussung
durch die Theologie der Mu‘tazila erfahren, daneben aber auch intensives Interesse an
Philosophie und Mystik entwickelt.

Zaidiya: Hierbei handelt es sich um eine Gruppierung, die heute fast nur noch im
Jemen anzutreffen ist. Sie ist in ihren Ansichten etwas geméBigter als die Imamiya
und steht den Sunniten etwas nédher. Die Zaidiya hat seit dem 4./10. Jh. die Theologie
der Mu‘tazila vollstindig iibernommen, ausgenommen natiirlich die Imamatslehre. Im
Gegensatz zur Zwolfer-Si‘a, die in der Ubernahme mu tazilitischer Theologie etwas
zuriickhaltender war und ein starkes Interesse an Philosophie und Mystik entwickelte,
haben die Zaiditen sich Philosophie und Mystik gegenuber ablehnend verhalten. Die
Bezeichnung Zaidiya bezieht sich auf Zaid b. "Ali b. al-Husain b. ‘Al b. Ab1 Talib,
einen Bruder des Muhammad al-Bagqir. Die Zaidiya glaubt an das Imamat von ‘Alj, al-
Hasan und al-Husain und dass nach diesen das Imamat dem geeigneten fatimidischen
‘Aliden zustehe, der zu seinem Imamat aufruft. Die Zaidiya in ihrer heutigen Form
geht im Wesentlichen auf die Lehren des al-Qasim b. Ibrahim b. Isma ‘1l b. Ibrahim b.
al-Hasan b. al-Hasan b. “‘Ali b. Abi Talib (bekannt als al-Qasim ar-Rassi) und dessen
Enkel al-Hadi ila I-haqq Yahya b. al-Husain b. al-Qasim b. Ibrahim zuriick.

Tasayyu': Mit diesem Begriff (der auch einfach ein Synonym fiir den Begriff Si‘a sein
kann) soll hier nur eine gewisse Parteinahme und Sympathie fir die Prophetenfamilie
bezeichnet werden, ohne dass man daraus eine Theologie macht. Die unter 1-4
genannten  Gruppierungen vertreten theologische Lehren, in denen die
Prophetenfamilie Gegenstand bestimmter Glaubensuberzeugungen ist. Thr kommt eine
theologische Sonderstellung innerhalb der islamischen Gemeinde zu. Neben diesem
Phianomen einer wirklich theologischen Si‘a gab und gibt es in unterschiedlicher
Starke eine emotionale VVerbundenheit mit der Prophetenfamilie und Sympathie fiir sie
bei vielen Sunniten, die damit aber keinen theologischen Sonderstatus verbinden und
die theologischen Lehren des Sunnitentums, wie etwa die RechtmaRigkeit des Kalifats
der ersten vier Kalifen nicht in Frage stellen. Hierbei hat vor allem auch der Sufismus
(islamische Mystik) eine Rolle gespielt, der ohnehin mit dem Phinomen der Si‘a
Verbindungen aufweist. Auch hat es bei vielen Mutaziliten die Lehre gegeben, dass
‘Al b. Abi Talib der vorziiglichste (afdal) der Prophetengeféhrten sei, ohne dass die



Seite4 von7

RechtméBigkeit des Kalifats von Abii Bakr, ‘Umar und ‘Utman angezweifelt wurde.
In sunnitischen Kreisen galt schon als Schiit, wer ‘Ali b. Abi Talib blof3 als
vorziiglicher als “Utman betrachtete.

Fiir die Frithzeit der Si‘a gilt wie fiir die gesamte Friihzeit des Islam, dass diese im Dunkeln
liegt. Die spateren Quellen, die Uber diese Fruhzeit berichten, sind theologischer Natur und
daher als historische Quellen mit groBer Vorsicht zu betrachten. Dass die Si‘a im 3./9. und
4./10 Jh. einen grof3en theologischen Wandel vollzogen hat, ist in der Forschung unbestritten.
Die Si‘a war urspriinglich nicht mu tazilitisch. Zaiditen und Imamiten haben sich dann von
ihren &lteren Theologien weitgehend oder vollstindig gelost und die Lehren der Mu‘tazila
ubernommen.

Die extremeren Formen des Schiitentums sind bis auf kleine Reste praktisch ausgestorben.
Unter den (berlebenden Gruppen hat sich die Itna ‘Asarya so stark durchgesetzt, dass andere
Formen des Schiitentums kaum Bedeutung haben und relativ unbekannt sind. Insgesamt sind
die Schiiten in der islamischen Welt ganz deutlich in der Minderheit. Der Iran hingegen hat
eine schiitische Bevolkerungsmehrheit und beherbergt nur kleine sunnitische Minderheiten,
die gleichzeitig auch ethnische Minderheiten sind, z.B. Kurden. Die Perser und die gréite
ethnische Minderheit, die aserbaidschanischen Tiirken, sind Anhanger der Zwolfer-Si‘a. Es
hat zwar immer Schiiten im Iran gegeben, doch ist die vollige Konversion der iranischen
Bevolkerung zur Itna “Asariya erst unter der Herrschaft der Safawiden erfolgt.

In theologischen Fragen haben sich groBe Teile der Si‘a seit dem 4./10. Jh. stark an die
Mu‘tazila angelehnt. Die Zaiditen wurden, abgesehen von der Imamatsfrage, vollig zu
Mu ‘taziliten und die Zwolfer-Si‘a geriet ebenfalls stark, wenn auch nicht so umfassend wie
die Zaidiya unter mu'tazilitischen Einfluss. Im Recht haben die Schiiten eigene
Rechtstraditionen, die sie auf ihre Imame zurlckfihren und sie haben eigene Sammlungen des
hadit. Es gibt aber kein einheitliches schiitisches Recht. Zaidiya wie Zwolfer-Si‘a haben
aullerdem das Tor des igtihad nicht als geschlossen betrachtet.

Die islamischen Quellen (sunnitische wie schiitische) erwahnen fiir die ersten drei
islamischen Jahrhunderte zahlreiche Gruppierungen der Si‘a, die fast alle ausgestorben sind.
Heute existieren als Hauptgruppen die Itna ‘Asariya, die Isma‘Tliya und die Zaidiya. Daneben
sind vor allem die in der Tirkei beheimateten Aleviten von Bedeutung.

Begriffe:

Ahl al-bait: Die Familie des Propheten. Kernbestandteil aller schiitischen Lehren ist die
Vorstellung, dass die Familie des Propheten auserwéhlt ist und ihr die Aufgabe der
Bewahrung des wahren Islam und der Fihrung der islamischen Gemeinschaft zukommt. Wer
genau im theologischen Sinne zu dieser Familie gehort und wie genau ihre Fiihrungsaufgabe
zu verstehen ist, ist unter den verschiedenen Richtungen der Si‘a umstritten. Urspriinglich gab
es Schiiten, flr die sogar die Nachfahren des Prophetenonkels ‘Abbas zur Prophetenfamilie
gehdren konnten. Der Begriff Ahl al-bait (w. Leute des Hauses) wird im qur’an an einer Stelle



Seite 5von7

im Zusammenhang mit den Ehefrauen des Propheten erwahnt. Diese Stelle wird von Schiiten
und Sunniten unterschiedlich interpretiert:

28 Prophet! Sag zu deinen Gattinnen: Wenn euch der Sinn nach dem diesseitigen Leben und
seinem Flitter (w. Schmuck) steht, dann kommt her, damit ich euch ausstatte und auf eine
ordentliche (w. schdne) Weise freigebe!

29 Wenn euch aber der Sinn nach Gott und seinem Gesandten und der jenseitigen Behausung
steht (habt ihr den besseren Teil erwahlt). Gott hat fir diejenigen von euch (Frauen), die
fromm sind, gewaltigen Lohn bereit.

30 Ihr Frauen des Propheten! Wenn eine von euch etwas ausgesprochen Abscheuliches
begeht, wird ihr die Strafe verdoppelt. Dies (wahr zu machen) ist Gott ein leichtes.

31 Wenn aber eine von euch Gott und seinem Gesandten demitig ergeben ist und tut, was
recht ist, geben wir ihr (auch) ihren Lohn doppelt. Und wir haben fiir sie (im Jenseits)
vortrefflichen Unterhalt bereit.

32 lhr Frauen des Propheten! Ihr seid nicht wie (sonst) jemand von den Frauen. Wenn ihr
gottesfirchtig sein wollt (w. Wenn ihr gottesfurchtig seid), dann seid nicht unterwirfig im
Reden (mit fremden Mannern), damit nicht (etwa) einer, der in seinem Herzen eine Krankheit
hat, (nach euch) Verlangen bekommt! Sagt (vielmehr nur) was sich geziemt!

33 Und bleibt in eurem Haus (Variante: benehmt euch in eurem Haus mit Wirde (und
Anstand)), putzt euch nicht heraus, wie man das friher im Heidentum zu tun pflegte,
verrichtet das Gebet, gebt die Almosensteuer und gehorchet Gott und seinem Gesandten! Gott
will (damit, dal’ er solche Gebote und Verbote erlalt) die (heidnische) Unreinheit von euch
entfernen, ihr Leute des Hauses, und euch wirklich rein machen. (Mit den ,Leuten des
Hauses * sind entweder die Angehérigen der Familie Mohammeds gemeint, oder die ,Leute
des Gotteshauses’, d.h. die Anhdnger des in der Ka'ba symbolisierten reinen
Gottesglaubens.)

(Sure 33, Verse 28-33, Ubersetzung von Rudi Paret)

Die Si‘a sieht hier in der Erwihnung der Leute des Hauses in Sure 33, Vers 33 eine
Erwahnung der Prophetenfamilie in ihrem Sinne. Dass Gott die Unreinheit von ihnen
entfernen mochte, deutet sie als Versprechen der ‘isma. Um diese Deutung, zu der der Text
selbst eigentlich keinen Anlass gibt, da der Kontext von den Frauen des Propheten handelt,
zu untermauern, kennt die Si‘a in verschiedenen Varianten das hadit al-kisa’. Nach dieser
Uberlieferung hat der Prophet einmal einen Mantel um ‘Ali, Fatima, Hasan und Husain gelegt
und diese als seine Ahl al-bait bezeichnet oder den letzten Teil von Sure 33, Vers 33 zitiert:
,, Gott will die Unreinheit von euch entfernen, ihr Leute des Hauses, und euch wirklich rein
machen . Seiner Ehefrau Umm Salama habe er dagegen die Zugehorigkeit zu den Ahl al-bait
abgesprochen.

In der Si'a gibt es zahlreiche ahadit, in denen der Prophet die Rolle der Prophetenfamilie
betont. Das beriihmteste ist das in verschiedenen Varianten uberlieferte hadit at-tagalain, in
dem der Prophet erkléart, dass er seiner Gemeinde das Buch Gottes und seine Familie



Seite 6von 7

hinterlasse und dass seine Gemeinde nicht in die Irre gehen werde, wenn sie an beiden
festhalte. (Manche dieser Uberlieferungen finden sich auch in sunnitischen Quellen, weil
gemiBigtere Formen der Si‘a Beziechungen zum Sunnitentum hatten.)

Imam: Ein Begriff, der schon im qur’an verwendet wird, wo er so etwas wie ,,Vorbild®,
,Leitfigur bedeutet. Der Begriff an sich wird vom qur’an nicht mit bestimmten Inhalten
verbunden, sondern bedeutet nur, dass jemand fur irgendeine Sache als Anflhrer und Vorbild
auftritt. So heilt es in Sure 28, Vers 41:

Und wir machten sie zu Vorbildern (des Unglaubens), die (die Menschen) zum Héllenfeuer
rufen. Und am Tag der Auferstehung wir ihnen nicht geholfen werden. (Ubersetzung von
Rudi Paret)

In der Si‘a steht der Begriff fur den geistigen und politischen Fihrer der islamischen
Gemeinschaft, der aus der Familie des Propheten stammen muss.

Im Sunnitentum wird der Begriff imam gelegentlich anstelle von halifa fiir den politischen
Fuhrer verwendet, doch ist dies seltener der Fall. Sunniten verwenden den Begriff dagegen oft
als Ehrenbezeichnung fur religiose Gelehrte, denen sie eine besondere Autoritdt oder
besonders hohe Gelehrsamkeit zuschreiben (z.B. al-imam Abt Hanifa). Aulerdem bezeichnet
der Begriff bei Sunniten wie Schiiten den Vorbeter beim rituellen Gebet (salat).

Selbst dort, wo der qur’an schiitische Kernbegriffe wie Ahl al-bait oder imam verwendet wird
deutlich, dass er dies nicht in schiitischem Sinne macht, jedenfalls nicht in einem eindeutig
schiitischem Sinn. Dies ist der Grund, warum groBe Teile der Si‘a zunichst Schwierigkeiten
hatten, den qur’an anzuerkennen. Die zentralen Vorstellungen der Si‘a finden sich nicht im
qur'an. Es gab daher urspriinglich in der imamitischen Si‘a starke Tendenzen, an eine
Verfdlschung des qur’an zu glauben. Es ist wohl maBgeblich dem Einfluss der Mu ‘tazila
zuzuschreiben, dass solche Lehren an Einfluss verloren und heute fast véllig bedeutungslos
sind.

‘Isma: Stnden- und Fehlerlosigkeit. Alle Muslime glauben, dass der Prophet ma‘sim (vor
Stnden und Fehlern geschiitzt) ist. Bei den Sunniten geht die Tendenz eher dahin, die
Fehlerlosigkeit nur auf das zu beziehen, was direkt mit der prophetischen Sendung
zusammenhangt, wéhrend die Schiiten dazu tendieren, den Propheten als vollig fehlerlos zu
betrachten. Bei den Schiiten wird die ‘isma auRerdem auf die Imame ausgedehnt. Die Zaiditen
glauben an eine ‘isma von ‘Ali, Fatima, Hasan und Husain, nicht jedoch der darauf folgenden
Imame. Die Zwolfer-Schiiten glauben an eine ‘isma ihrer zwolf Imame.

Rafidi (Pl. Rawafid): Schmihende Bezeichnung fiir imamitische Schiiten. Die Sunniten
verwenden diese Bezeichnung fiir Schiiten, die Abii Bakr und ‘Umar ablehnen.

Sayyid (Pl. Sada), Sarif (Pl. Surafa’ oder ASraf): Bezeichnung fiir die Nachfahren des
Propheten Muhammad in reiner mannlicher Linie. Der islamischen Uberlieferung zufolge war
die Prophetentochter Fatima die Ehefrau des ‘All b. Abi Talib und aus dieser Ehe stammen
die Nachkommen des Propheten (d.h. an dieser Stelle wird die einzige Ausnahme vom Prinzip
der reinen mannlichen Linie gemacht). Alle Prophetennachkommen leiten ihre Abstammung
entweder von al-Hasan oder al-Husain, den S6hnen von Fatima und ‘Ali, ab.



Seite 7von 7

Verschiedene Richtungen der Si‘a haben unterschiedliche Nachkommen des Propheten als
ihre Imame anerkannt. In der Itna ‘Asariya sind es al-Hasan, al-Husain und danach einige
Nachkommen al-Husains. Die islamischen Quellen beschreiben die Nachkommenschaft des
Propheten als sehr rebellisch. In den ersten zwei islamischen Jahrhunderten sollen die
Prophetennachkommen zahlreiche Aufstinde gegen Umayyaden und ‘Abbasiden gefiihrt
haben und viele sollen dabei zu Martyrern geworden sein. Der erste dieser Aufstande unter
Fuhrung von al-Husain bei Karbala’ im Irak wird noch heute von den Itna ‘AsSariten mit
Trauerfeierlichkeiten in Erinnerung gehalten. Im 3. islamischen Jahrhundert haben ‘Aliden im
Jemen und sidlich des Kaspischen Meeres Herrschaft erlangen kénnen.

Obwohl die islamischen Quellen die Prophetenfamilie in den ersten islamischen
Jahrhunderten als Gegner vom Umayyaden und ‘Abbasiden beschreiben und sie mit den
Schiiten in Verbindung bringen, sind heutzutage die meisten Sayyids Sunniten. Die Sunniten
haben immer behauptet, die Prophetenfamilie sei in ihrer Frihzeit natlrlich sunnitisch
gewesen und das Opfer schiitischer Irrlehren geworden, die den Angehdrigen der
Prophetenfamilie Behauptungen zugeschrieben hétten, die von diesen nie vertreten worden
seien. Fiir die Sunniten sind etwa ‘Alf und seine S6hne al-Hasan und al-Husain respektierte
Angehorige der salaf. Die Prophetennachfahren genielRen auch bei den Sunniten meist ein
gewisses Ansehen. Den Sunniten blieb wohl auch kaum etwas anderes Ubrig, als die
Prophetenfamilie fur sich zu beanspruchen, denn dass ausgerechnet die Nachkommenschaft
des Propheten nicht zu den as-salaf as-salih gehoren sollte, ware wohl schwer zu vermitteln
gewesen.

Mahdi: Der Islam kennt eine messianische Gestalt, die am Ende der Zeiten auftritt und die
Erde mit Gerechtigkeit erfiillt. Diese wird als Mahdi bezeichnet. Der Glaube an den Mahd ist
auch in das Sunnitentum eingedrungen, wo er allerdings eine unbedeutende Rolle spielt. Die
Sunniten glauben auBerdem, dass der Mahdi noch nicht geboren wurde. Fiir die Zwolfer-
Schiiten ist ihr zwolfter Imam der Mahdi, der nach ihrer Auffassung in der so genannten
grolRen Verborgenheit lebt und am Ende der Zeiten als Mahdi erscheinen wird. In den
islamischen Quellen wird daneben auch von einigen anderen frithen Gruppen der Si‘a
berichtet, dass diese an die Rickkehr bestimmter Imame als Mahdi geglaubt hétten. So wird
etwa von der Kaisaniya berichtet, diese habe geglaubt, ihr Imam Muhammad b. al-Hanafiya
sei nicht gestorben und wiirde als Mahdi wiederkehren.



