
Seite 1 von 9 
 

 

Die Muʿtazila 

 

Der Name Muʿtazila bedeutet „die sich Zurückziehenden“ oder „die sich Absondernden“ und 

ist damit wohl eine arabische Übersetzung des Wortes Pharisäer. Die islamische Tradition 

kennt verschiedene Erklärungen für den Ursprung dieser seltsamen Bezeichnung. Die später 

bekannteste Legende besagt, dass einmal ein Mann zu al-Ḥasan al-Baṣrī gekommen sei und 

diesen nach der Stellung des ṣāḥib al-kabīra (schweren Sünders) gefragt habe. Während al-

Baṣrī noch überlegt habe, habe Wāṣil b. ʿAṭāʾgeantwortet, dieser sei in einer Position 

zwischen den beiden Positionen (manzila baina l-manzilatain), also weder ein kāfir 

(Ungläubiger), noch ein muʾmin (Gläubiger). Dann habe sich Wāṣil zu einer der Säulen in der 

Moschee zurückgezogen und al-Baṣrī habe gesagt: „Wāṣil hat sich von uns abgesondert“ 

(iʿtazala ʿannā Wāṣil), weshalb man seine Anhänger Muʿtazila genannt habe. 

Wāṣil b. ʿAṭāʾ (gest. 131/748) und ʿAmr b. ʿUbaid (gest. 144/761) sollen die Gründer der 

Muʿtazila gewesen sein. Einerseits wird Wāṣil b. ʿAṭāʾ in Baṣra im Kreis um al-Ḥasan al-

Baṣrī verortet, andererseits macht die muʿtazilitische Tradition ihn auch zu einem Schüler des 

Abū Hāšim ʿAbdallāh b. Muḥammad b. al-Ḥanafīya und dessen Vater Muḥammad b. al-

Ḥanafīya, der wiederum Schüler seines Vaters ʿAlī b. Abī Ṭālib gewesen sein soll. Auf diese 

Weise wird eine Verbindung zu ʿAlī hergestellt und diese Überlieferung muss natürlich im 

Zusammenhang mit der späteren Annäherung von Muʿtazila und Šīʿa gesehen werden. 

Wāṣil b. ʿAṭāʾ soll Schüler gehabt und Aufrufer für seine Sache ausgesandt haben, von denen 

kaum mehr als der Name bekannt ist. Auch soll sich die Muʿtazila am Aufstand des ʿAliden 

Ibrāhīm b. ʿAbdallāh b. al-Ḥasan b. al-Ḥasan b. ʿAlī b. Abī Ṭālib beteiligt haben und in 

diesem Zusammenhang wird ein Bašīr ar-Raḥḥāl erwähnt. Mit Personen wie Muʿammar b. 

ʿAbbād as-Sulamī (gest. 215/830) oder Abū l-Huḏail al-ʿAllāf (gest. zwischen 226-236/840-

850) tauchen dann Ende des 2./ Anfang des 3. Jh. h. Theologen auf, deren Ansichten später in 

vielen Werken angeführt werden. Ebenso wird von einer Muʿtazila von Baṣra und einer 

Muʿtazila von Baġdād berichtet. Für die Frühzeit der Muʿtazila besitzen wir kaum 

Informationen und es ist fraglich, was von den wenigen Informationen tatsächlich stimmt. Die 

Ursprünge dieser Gruppierung liegen wie die gesamte Frühzeit des Islam im Dunkeln. 

Während die frühe Literatur dieser Gruppierung fast vollständig verloren ist, sind ab dem 

4./10. Jh. mehr Texte erhalten, so dass die spätere Theologie der Muʿtazila recht gut anhand 

von Originaltexten studiert werden kann.  

Als eigenständige Gruppierung ist die Muʿtazila später untergegangen. Zuletzt hat sie 

hauptsächlich in Zentralasien überlebt. Letzter großer Vertreter der Muʿazila dort war 

ʿAbdalǧabbār b. ʿAbdallāh al-Ḫwārazmī (gest. 805/1402). Ihre Theologie hat aber bei den 

Zwölfer-Schiiten und vor allem bei den Zaiditen weiter existiert.  

Anzumerken ist auch, dass muʿtazilitische Theologie auf großes Interesse im Judentum 

gestoßen ist, vor allem bei den Karäern. 

 



Seite 2 von 9 
 

 

Einige wichtige Vertreter der Schule von Baṣra: 

Abū l-Huḏail al-ʿAllāf (gest. zwischen 226-236/840-850) 

Muʿammar b. ʿAbbād as-Sulamī (gest. 215/830) 

Hišām b. ʿAmr al-Fuwaṭī (gest.226/840) 

ʿAlī al-Aswārī (gest. 240/854) 

Abū Yaʿqūb aš-Šaḥḥām (3./9. Jh.) 

Ibrāhīm b. Sayyār an-Naẓẓām (gest.221/836) 

ʿAmr b. Baḥr al-Ǧāḥiẓ (gest. 255/868) 

Abū ʿAlī al-Ǧubbāʾī (gest.304/915) 

Abū Hāšim al-Ǧubbāʾī (gest. 321/933) 

Abū Isḥāq b. ʿAyyāš (4./10. Jh.) 

Abū ʿAbdallāh al-Baṣrī (gest.369/979) 

Al-Qāḍī ʿAbdalǧabbār (gest. 415/1024) 

Abū l-Ḥusain al-Baṣrī (gest. 436/1044) 

 

Einige wichtige Vertreter der Schule von Baġdād: 

Bišr b. al-Muʿtamir (gest. zwischen 210-226/825-840) 

Abū Mūsā al-Murdār (gest. 226/840) 

Ṯumāma b. Ašras (gest. 213/828) 

Ǧaʿfar b. Ḥarb (gest. 236/850) 

Ǧaʿfar b. Mubaššir (gest. 234/848) 

Abū Ǧaʿfar al-Iskāfī (gest. 240/854) 

Abū l-Ḥusain al-Ḫayyāṭ (gest. um 300/913) 

Abū l-Qāsim al-Balḫī (gest. 319/931) 

Abū l-Qāsim al-Balḫī war der letzte berühmte Vertreter der Schule von Baġdād. Nach ihm 

beginnt diese Schule zu verschwinden. Ab dem 4./10. Jh. bedeutet Muʿtazila im Wesentlichen 

die Schule von Baṣra. Innerhalb dieser Schule gab es zuletzt drei Richtungen: 

1. Die Bahšamīya, d.h. die Anhänger der Lehren des Abū Hāšim al-Ǧubbāʾī. 

Berühmtester Vertreter diese Gruppierung wurde al-Qāḍī ʿAbdalǧabbār, von dem 



Seite 3 von 9 
 

 

einige Werke erhalten geblieben sind. Diese Gruppierung fand auch viele Anhänger 

unter den zaiditischen Schiiten. Der bahšamitische Theologie al-Ḥākim al-Ǧišumī 

wiederum hatte große Sympathien für die Zaiditen (die Zaiditen behaupten, er sei 

sogar zur Zaidīya konvertiert) und viele seiner Schriften sind ebenfalls erhalten, da die 

Zaiditen sie bewahrt haben. 

2. Die Iḫšīdīya, benannt nach Ibn al-Iḫšīd (gest. 326/938). Diese Gruppierung folgte den 

Lehren von Abū Hāšims Vater Abū ʿAlī al-Ǧubbāʾī und lehnte die Lehren des Sohnes 

ab. 

3. Die Anhänger des Abū l-Ḥusain al-Baṣrī. Dieser war ein Schüler des al-Qāḍī 

ʿAbdalǧabbār, entwickelte jedoch sein eigenes System. 

Die letzten beiden großen bekannten Vertreter der Muʿtazila waren Ǧārallāh az-Zamaḫšarī 

(gest. 538/1144) und Ibn Abī l-Ḥadīd (gest. 656/1258). In ihrer Spätphase verschob sich der 

Schwerpunkt der Muʿtazila immer mehr in den Iran und nach Zentralasien, wo sie vor allem 

in Ḫwārazm eine Zeit lang sehr stark war. Auch wenn es durchaus Gegenden und Städte mit 

muʿtazilitischer Bevölkerung gab, war die Muʿtazila aber insgesamt eher eine elitäre 

Bewegung von Gelehrten, so dass es ihr nie gelang, die einfachen Gläubigen in größerer Zahl 

für sich zu gewinnen, obwohl es im Gegensatz zu den so genannten islamischen Philosophen 

Ziel der Muʿtazila war, alle Gläubigen anzusprechen. Die islamischen Philosophen hielten die 

Philosophie für eine Disziplin, die nur einer kleinen Elite vorbehalten war und hatten kein 

Interesse daran, die Bevölkerung für sich zu gewinnen, bzw. ihre Lehren im Volk zu 

verbreiten. Die Muʿtazila war dagegen der Ansicht, dass ihre theologischen Grundlehren der 

wahre islamische Glaube seien, den jeder Gläubige anzunehmen habe. Die komplizierten 

Schriften ihrer Gelehrten waren jedoch kaum geeignet, das einfache Volk anzusprechen. Die 

Muʿtaziliten waren auch keine Freidenker oder tolerant. Sie waren rationalistische Theologen, 

die meinten, durch die Vernunft, die Wahrheit, den wahren Glauben, erkennen zu können. Die 

Vernunft könne in den Grundfragen den wahren Glauben unabhängig von der Offenbarung 

erkennen und sei maßgeblich bei der Interpretation der Offenbarung. Die Muʿtaziliten sahen 

sich also als diejenigen, die den wahren Glauben besaßen und betrachteten selbst ihre 

theologischen Gegner innerhalb des Islam als Frevler oder sogar Ungläubige. Sie vertraten 

einen vormodernen Vernunftbegriff und sahen sich als Theologen, die den wahren Glauben 

verteidigten und nicht als unabhängige Philosophen. Die Muʿtaziliten standen auch den 

islamischen Philosophen ablehnend gegenüber. Zu den Kennzeichen der Muʿtazila gehörte, 

dass sie ein besonders starkes Interesse am qurʾān und wenig Interesse an der Überlieferung 

vom Propheten hatte. Sie verteidigte ihre Ansichten mittels des kalām, der rationalistischen 

Theologie, und ihrer Interpretation des qurʾān. Die Muʿtazila dürfte einen großen Anteil an 

der Herausbildung der islamischen Vorstellung über die Rolle des qurʾān gehabt haben und 

dass die Zwölfer-Šīʿa später den Gedanken einer Verfälschung des qurʾān weitgehend 

verworfen hat, dürfte ebenfalls ihrem Einfluss geschuldet gewesen sein. In ihren juristischen 

Lehren unterschied sie sich nicht von anderen Muslimen. Die späteren Muʿtaziliten waren fast 

alle Anhänger der ḥanafitischen Rechtsschule.  

Die Lehren der frühen Muʿtaziliten (bis zum Ende des 3./9. Jh.) sind uns fast nur aus 

Darstellungen von Häresiographen bekannt. Diese erwecken den Eindruck, dass die frühe 

Muʿtazila philosophischer Spekulation sehr viel aufgeschlossener gegenüberstand als die 



Seite 4 von 9 
 

 

spätere Muʿtazila, von der wir einige Literatur besitzen. Die Entstehung der Muʿtazila liegt im 

Dunkeln und letztlich auch das Denken ihrer frühen Vertreter. Interessant ist auch, dass die 

spätere Muʿtazila zwar gerne mit Stolz auf ihre frühen Vertreter verwiesen hat, doch dies 

mehr um auf zahlenmäßige Größe und eine historische Kontinuität bis in die Frühzeit des 

Islam verweisen zu können, denn an der Bewahrung der Lehren ihrer frühen Vertreter scheint 

sie kein Interesse gehabt zu haben.  

 

Die fünf Prinzipien (al-uṣūl al-ḫamsa) 

Abū l-Ḥusain al-Ḫayyāṭ schrieb in seinem Werk al-Intiṣār, dass niemand zur Muʿtazila 

gehöre, der nicht die fünf Prinzipien vertritt. Spätestens seit al-Ḫayyāṭ sind also die fünf 

Prinzipien (al-uṣūl al-ḫamsa) der Konsens, durch den sich die Muʿtazila selbst definiert hat. 

Von al-Qāḍī ʿAbdalǧabbār existiert ein ausführlicher Kommentar zu diesen Prinzipien (Šarḥ 

al-uṣūl al-ḫamsa). Die Muʿtazila hatte zahlreiche Vertreter, die in vielen Punkten 

unterschiedliche Auffassungen vertraten. Vor allem in der frühen Muʿtazila, von der fast gar 

keine Literatur erhalten ist, scheint es eine große Vielfalt an Lehren gegeben zu haben und 

auch eine größere Bereitschaft zur philosophischen Spekulation als bei den Späteren. Die fünf 

Prinzipien der Muʿtazila sind: 

1. Tauḥīd (Einheit Gottes) 

Tauḥīd ist der islamische Begriff für den Monotheismus und an sich kein spezifisch 

muʿtazilitischer Begriff. Für alle Muslime ist tauḥīd die Essenz des Islam. Die 

Muʿtaziliten sind aber der Ansicht, dass sie das wahre Verständnis des tauḥīd besitzen. 

Unter tauḥīd verstehen die Muʿtaziliten die absolute Einheit Gottes, was für sie vor 

allem auch Einzigartigkeit Gottes bedeutet. Dies beinhaltet folgende Punkte: 

 Die Ablehnung des Anthropomorphismus (tašbīh) und damit verbunden die 

allegorische Interpretation von Passagen des qurʾān, in denen 

Anthropomorphismen vorkommen. 

 Die Ablehnung einer Schau Gottes im Jenseits. 

 Die Ablehnung der Vorstellung, dass Gott Eigenschaften besitzt, die eine 

eigene Existenz haben und von seinem Wesen getrennt existieren. Die meisten 

Muʿtaziliten lehrten, dass Gottes Eigenschaften identisch mit seinem Wesen 

seien. 

 Die Lehre von der Erschaffenheit des qurʾān, da nichts außer Gott ewig und 

unerschaffen sein könne. 

2. ʿAdl (Gerechtigkeit Gottes) 

Hierunter verstehen Muʿtaziliten, dass Gott aufgrund seines Wesens gerecht ist und 

niemals ungerecht sein kann. Dies beinhaltet folgende Punkte: 

 Gott tut weder das Böse, noch will er es. Er ist stets gerecht und kann nicht 

ungerecht sein. 

 Gut und Böse sind den Handlungen wesensmäßig zu eigen und können durch 

die Vernunft erkannt werden. 

 Die Ablehnung von Prädestinantion und Determination und die Lehre vom 

freien menschlichen Willen. Da Gott den Menschen belohnen und bestrafen 



Seite 5 von 9 
 

 

möchte, bedingt seine Gerechtigkeit, dass er dem Menschen einen freien 

Willen geben muss, damit dieser für seine Taten verantwortlich ist. 

 Die Lehre, dass Gott den Menschen niemals etwas auferlegt, was diese nicht 

zu leisten im Stande sind. 

 Die Lehre, dass der Mensch Urheber seiner Handlungen ist. 

3. Al-Waʿd wa-l-waʿīd (Gottes Verheißung und Gottes Drohung) 

Aus der göttlichen Gerechtigkeit folgt für die Muʿtazila, dass Gott immer die Wahrheit 

sage und dementsprechend sich der Mensch auf Gottes Verheißung wie Gottes 

Drohung verlassen könne. Hieraus folge auch, dass der schwere Sünder, der in diesem 

Zustand ohne Reue stirbt, ewig in die Hölle eingehe, da Gott ihm ewige Strafe 

androhe und Gott weder von seiner Verheißung noch von seiner Drohung abweiche. 

Der reuelos sterbende schwere Sünder könne also nicht auf göttliche Vergebung 

hoffen. 

4. Al-Manzila baina l-manzilatain (Die Stufe zwischen den beiden Stufen) 

Die Muʿtazila lehrt, dass ein schwerer Sünder, solange er nicht bereut, weder als 

Gläubiger (muʾmin) noch als Ungläubiger (kāfir) bezeichnet werden könne. Eine 

solche Person, die als fāsiq bezeichnet wird, befinde sich auf einer Stufe zwischen den 

beiden Stufen. 

5. Al-Amr bi-l-maʿrūf wa-n-nahy ʿan al-munkar (Das Gute gebieten und das Schlechte 

verwehren) 

Diese Formulierung ist dem qurʾān entnommen und dementsprechend bei allen 

Muslimen bekannt und akzeptiert. Für die Muʿtazila ist dieses Konzept von zentraler 

Bedeutung. Unter diesen Punkt fällt für die Muʿtazila letztlich auch die historische 

Imamatsfrage, vor allem aber ihre allgemeine Lehre von der politischen Herrschaft. In 

der historischen Imamatsfrage stimmt die Muʿtazila mit den Sunniten darin überein, 

dass die ersten vier Kalifen als rechtmäßig betrachtet werden. Allerdings wird vielen 

Muʿtaziliten, vor allem aus der Schule von Baġdād, die Lehre zugeschrieben, dass ʿAlī 

der vorzüglichste (afḍal) der Prophetengefährten sei. Weiterhin lehrt die Muʿtazila, 

dass man sich gegen einen ungerechten Herrscher mit der Waffe erheben muss. In der 

Theorie stimmt sie also mit den Ḫawāriǧ und den Zaiditen überein. Abgesehen aber 

von der Unterstützung der Revolte des Ibrāhīm b. ʿAbdallāh b. al-Ḥasan b. al-Ḥasan b. 

ʿAlī b. Abī Ṭālib scheinen Muʿtaziliten sich nie an Aufständen beteiligt zu haben, 

wobei besagtes Ereignis außerdem in einer Zeit liegt, wo ohnehin alles historisch 

fragwürdig ist. Die Muʿtazila präsentiert sich uns in der Praxis als ein elitärer 

Gelehrtenclub mit wenig Verwurzelung in der Bevölkerung und ohne praktische 

revolutionäre Aktivitäten. Nach Angabe al-Balḫīs sollen gegen Ende des 3. Jh. h. die 

Unterstützer (anṣār) der Nachkommen des Idrīs b. Idrīs b. ʿAbdallāh b. al-Ḥasan b. al-

Ḥasan b. ʿAlī b. Abī Ṭālib in Nordafrika Muʿtaziliten gewesen sein. 

Die Muʿtazila hat sich gerne nach ihren beiden Hauptprinzipen auch als Ahl at-tauḥīd wa-l-

ʿadl bezeichnet. Auch die Bezeichnungen Ahl al-ʿadl oder ʿAdlīya sind verwendet worden. 

 

 



Seite 6 von 9 
 

 

 

Die Quellenlage zur Muʿtazila: 

Es existieren neben häresiographischen Darstellungen bei Anhängern anderer Richtungen 

auch einige muʿtazilitische Originalquellen, vor allem aus der späteren Zeit (ab dem 4./10. 

Jh.).  

Von früher muʿtazilitischer Literatur ist mit wenigen Ausnahmen wie dem Kitāb al-intiṣār des 

Abū l-Ḥusain al-Ḫayyāṭ kaum etwas erhalten, obwohl den Muʿtaziliten eine umfangreiche 

Literatur zugeschrieben wird. Auch die späteren Muʿtaziliten und ihre schiitischen Schüler 

scheinen kein Interesse an der Bewahrung dieser Literatur gehabt zu haben. 

Erhalten sind neben einigen anderen Werken vor allem Schriften des al-Qāḍī ʿAbdalǧabbār 

und des al-Ḥākim al-Ǧišumī (gest. 494/1100), der nach zaiditischen Angaben später zur 

Zaidīya konvertiert sein soll, was aber zweifelhaft ist. Über die späte Phase der 

bahšamitischen Theologie, wie sie von al-Qāḍī ʿAbdalǧabbār geprägt wurde, sind wir also 

relativ gut informiert. Zu den erhaltenen Werken der Muʿtazila gehören auch der berühmte 

Korankommentar al-Kaššāf von az-Zamaḫšarī und der umfangreiche Kommentar (zwanzig 

Bände) des Ibn Abī l-Ḥadīd zur Nahǧ al-balāġa, die für die Fragen der muʿtazilitischen 

Theologie aber nur sehr begrenzt ergiebig sind und den Schwerpunkt auf anderen Themen 

haben. Der Kaššāf des Zamaḫšarī hat auch unter Sunniten weite Verbreitung gefunden, weil 

man diesen Autor trotz seiner Häresie als Grammatiker schätzte.  

Daneben finden sich in den Schriften der Zaiditen ausführliche Darstellungen muʿtazilitischer 

Theologie. 

 

Šīʿa und Muʿtazila 

Zwischen der Šīʿa und der Muʿtazila herrscht eine sehr enge Verbindung, wobei insbesondere 

die Zaiditen fast völlig mit der Muʿtazila verschmolzen sind. Die Verbindung zwischen 

Schiiten und Muʿtaziliten hat Vorläufer im 3./9. Jh. und beginnt richtig im 4./10 Jh. Die 

Muʿtazila ist als eigenständige Richtung untergegangen, aber ihre Lehren haben in der Šīʿa 

überlebt und die Zaiditen haben auch ein wenig muʿtazilitische Literatur bewahrt. 

Bei den Zaiditen gibt es die Schriften des al-Qāsim b. Ibrāhīm b. Ismāʿīl b. Ibrāhīm b. al-

Ḥasan b. al-Ḥasan b. ʿAlī b. Abī Ṭālib (gest. 246/860), bei denen allerdings zunächst die 

Frage gestellt werden muss, welche Schriften tatsächlich von ihm stammen und ob nicht 

Interpolationen vorgenommen wurden. Bei al-Qāsim gibt es einen Trend in Richtung 

Muʿtazila, doch ist al-Qāsim sicherlich noch kein Muʿtazilit und es ist zu fragen, von woher er 

theologisch beeinflusst wurde. Die Entwicklung in Richtung Muʿtazila wurde aber 

offensichtlich von seinen Söhnen und Enkeln weiter vorangetrieben. Vor allem sein Enkel al-

Hādī ilā l-ḥaqq Yaḥyā b. al-Ḥusain b. al-Qāsim (gest. 298/911) vertritt in seinen Schriften klar 

muʿtazilitische Theologie in den Fragen von tauḥīd, ʿadl und al-waʿd wa-l-waʿīd, allerdings 

ohne dabei so tief ins Detail zu gehen wie die Muʿtaziliten dies taten. Er begnügte sich 

deutlich mit den theologischen Kernthesen der Muʿtazila, die er mehr durch den qurʾān und 



Seite 7 von 9 
 

 

weniger durch ein umfangreiches System rationalistischer Theologie beweisen wollte. 

Außerdem äußert er in seinen Schriften keinerlei Sympathie für die Muʿtazila als theologische 

Bewegung, die er anscheinend wie alle anderen theologischen Strömungen als Gegner 

betrachtet. Sein Zeitgenosse, der kaspische Zaiditenimām an-Nāṣir al-kabīr al-Ḥasan b. ʿAlī b. 

al-Ḥasan b. ʿAlī b. ʿUmar b. ʿAlī b. al-Ḥusain b. ʿAlī b. Abī Ṭālib (gest. 304/917), verhielt 

sich ähnlich. Auch er verteidigte Grundpositionen muʿtazilitischer Theologie in einfacher 

Form, wobei er die Muʿtazila als theologische Bewegung noch ablehnte. Bei den Zaiditen 

südlich des kaspischen Meeres kommt es dann aber im 4./10. Jh. zu einer engen theologischen 

Verbindung zwischen Zaiditen und Muʿtaziliten, wo einige Zaiditen einschließlich mancher 

Imāme Schüler von Muʿtaziliten wurden. 

Was in dieser Zeit genau im Jemen passierte ist unklar. Dort entstand eine zaiditische 

Untersekte mit Namen Muṭarrifīya, die vielleicht ihre Theologie an frühe Muʿtaziliten wie 

Muʿammar b. ʿAbbād as-Sulami und al-Ǧāḥiẓ anlehnte. Wenn diese Annahme stimmt, dann 

muss sicherlich muʿtazilitische Literatur in dieser Zeit im Jemen vorhanden gewesen sein.  

Man kann aber nur spekulieren, weil die Lieratur dieser Gruppe praktisch vollständig verloren 

gegangen ist. Nach meiner Kenntnis existiert nur noch eine einzige Handschrift einer 

theologischen Schrift der Muṭarrifīya, die dem Gelehrten Sulaimān b. Muḥammad b. Aḥmad 

al-Muḥallī (wahrscheinlich 6./12. Jh.) zugeschrieben wird. Andere Zaiditen hingegen 

scheinen an den Lehren al-Hādīs und seiner Söhne al-Murtaḍā Muḥammad und an-Nāṣir 

Aḥmad festgehalten zu haben. Seit den Imamen al-Mutawakkil ʿalā llāh Aḥmad b. Sulaimān 

(gest. 566/1170) und al-Manṣūr bi-llāh ʿAbdallāh b. Ḥamza (gest. 614/1217) aber begannen 

die jemenitischen Zaiditen wie die kaspischen Zaiditen die Theologie der Bahšamīya oder 

auch gelegentlich des Abū l-Ḥusain al-Baṣrī zu vertreten und die Muṭarrifīya wurde 

vernichtet. Seitdem sind viele jemenitische Zaiditen, abgesehen natürlich von der 

Imamatslehre, Anhänger der Bahšamīya oder der Theologie des Abū l-Ḥusain al-Baṣrī mit 

großer Bewunderung für die Theologen der Muʿtazila, so dass viele Zaiditen kaum noch einen 

Unterschied zwischen Zaiditen und Muʿtaziliten gemacht haben. Dem haben sich Gelehrte 

wie Ḥumaidān b. Yaḥyā (7./13. Jh.) oder der Imām al-Manṣūr bi-llāh al-Qāsim b. Muḥammad 

(gest. 1029/1620) entgegengestellt, die eine stärkere Distanz gegenüber der Muʿtazila 

forderten und in den einfacheren Lehren al-Qāsims und seiner Nachfahren sowie an-Nāṣir al-

kabīrs die eigentliche Lehre der Prophetenfamilie sahen, über die nicht hinausgegangen 

werden dürfe. 

Auch bei den Imamiten hat es erste Berührungen mit der Muʿtazila im 3./9. Jh. gegeben. 

Schon al-Ḫayyāṭ erwähnt in al-Intiṣār, dass es Rawāfiḍ gab, die muʿtazilitische Positionen 

übernahmen. Ebenso spricht al-Ašʿarī (gest. 324/935) in seinen Maqālat davon, dass einige 

der Späteren von den Rawāfiḍ muʿtazilitische Lehren vertreten. Mit aš-Šaiḫ al-Mufīd (gest. 

413/1022) haben wir dann einen iṯnā ʿašaritischen Gelehrten, der muʿtazilitische Theologie 

vertritt und die iʿtiqādāt von aṣ-Ṣadūq in diesem Sinne korrigiert. 

Die Rezeption der muʿtazilitischen Theologie fand bei den Iṯnā ʿAšariten jedoch nicht in dem 

Maße statt, wie wir es bei den Zaiditen vorfinden. Die Iṯnā ʿAšariten haben formal immer eine 

größere Distanz bewahrt und sich stärker abzugrenzen versucht. Sie lehnen die Lehre von al-

waʿd wa-l-waʿīd ab. In den Fragen von at-tauḥīd wa-l-ʿadl gibt es eine Gruppe, die hier 

vollständig muʿtazilitisch ist und abweichende iṯnā ʿašaritische Überlieferungen von den 



Seite 8 von 9 
 

 

Imamen für nicht authentisch hält. Die Mehrheit der iṯnā ʿašaritischen Gelehrten vertritt in der 

Frage von al-ʿadl unter dem Eindruck der iṯnā ʿašaritischen Ḥadīṯüberlieferung, die noch aus 

einem Stadium vor der engen Zusammenarbeit mit der Muʿtazila stammt und viel 

prädestinatianische Überlieferung enthält, eine leichte Distanzierung von der Muʿtazila, auch 

wenn man grundsätzlich deren Ansichten teilt. Die Aḫbārīyūn standen der Muʿtazila 

ablehnend gegenüber. 

Während es historisch unzweifelhaft ist, dass die Šīʿa ursprünglich andere Theologien als die 

der Muʿtazila vertreten hat und erst im 3./9. Jh. von dieser theologische Lehren zu 

übernehmen begann, hat die schiitische Geschichtsschreibung die Abhängigkeit einfach 

umgedreht. Sie musste dies auch tun, denn ansonsten wäre ihre Lehre vom Imamat der Ahl al-

Bait nicht zu verteidigen gewesen. Für die Schiiten haben die Muʿtaziliten die Grundlagen 

ihrer Theologie von der Prophetenfamilie übernommen. Die Muʿtazila hat sich gegen diese 

Vorstellung nicht gewehrt und selbst die Behauptung aufgestellt, dass Wāṣil b. ʿAṭāʾ von Abū 

Hāšim ʿAbdallāh b. Muḥammad b. al-Ḥanafīya und dessen Vater Muḥammad b. al-Ḥanafīya 

gelernt habe. Die Muʿtazila hat damit die Lehrerkette der kaisānitischen Šīʿa übernommen, 

die im 3./9. Jh. frei wurde, weil die Kaisānīya ausstarb. Auf diese Weise konnte die Muʿtazila 

sich auf ʿalidische Ursprünge berufen, ohne die von den noch existierenden Schiitengruppen 

als Imame beanspruchten Prophetenenkel Ḥasan und Ḥusain diesen streitig machen zu 

müssen. Bei al-Qāḍī ʿAbdalǧabbār schließlich finden wir dann in seinem Werk Faḍl al-iʿtizāl 

wa-ṭabaqāt al-Muʿtazila folgende Überlieferung von Muḥammad b. al-Ḥanafīya: 

Was aber Abū Hāšim ʿAbdallāh b. Muḥammad b. ʿAlī betrifft: Selbst wenn sein Wissen und 

sein Vorzug nur deutlich würden durch das, was von Wāṣil b. ʿAṭāʾ deutlich wurde, so wäre 

dies ausreichend. Er lernte das Wissen von seinem Vater und er erwähnte von seinem Vater, 

dass dieser über al-Ḥasan und al-Ḥusain sagte: „Die beiden sind vorzüglicher (afḍal) als ich, 

doch bin ich wissender um das Wissen meines Vaters als die beiden“ (wa-anā aʿlam bi-ʿilm 

abī minhumā). (al-Qāḍī ʿAbdalǧabbār, Faḍl al-iʿtizāl wa-ṭabaqāt al-Muʿtazila, S.226, 2. 

Aufl., Tūnus 1986)) 

Man sieht, hier wird keine Geschichtsschreibung betrieben, sondern auf theologischer 

Grundlage Geschichte konstruiert. Man lässt den Schiiten die Ehre, sich direkt auf die 

Prophetenenkel Ḥasan und Ḥusain zu berufen, deren Vorzug ausdrücklich anerkannt wird und 

verteidigt doch das eigene Selbstverständnis, die wahren Erben des Propheten zu sein, damit, 

dass man behauptet, ʿAlīs Sohn Muḥammad b. al-Ḥanafīya sei aber der Wissendere, der 

eigentliche Bewahrer der Lehren ʿAlīs, gewesen. Für die Muʿtazila war das Bündnis mit den 

Schiiten immer ein Bündnis, in welchem sie selbst sich nicht verändern wollte. Dass die 

Schiiten ihre Theologie weitgehend übernahmen, bedeutete für sie, dass die Schiiten den 

wahren usrprünglichen Islam von ihnen lernten, den nach ihrer Auffassung natürlich auch die 

frühen Verwandten des Propheten vertreten haben mussten. Die Schiiten haben in der 

Imamatsfrage, dem Kern ihres Selbstverständnisses, sich natürlich nicht auf die Muʿtazila zu 

bewegen können (dies hätte ihr Verschwinden als eigene Gruppierung bedeutet), weshalb sich 

hier beide Seiten voneinander klar abgegrenzt haben. Für die Muʿtazila blieben die 

schiitischen Imamatsvorstellungen immer Irrlehren, während sie ihre eigene Lehre als die 

wahre islamische Lehre und damit auch als die Lehre ʿAlīs betrachteten. Ibn Abī l-Ḥadīd 

betont denn auch in seinem Kommentar zur Nahǧ al-balāġa, dass die Muʿtaziliten die wahren 



Seite 9 von 9 
 

 

Anhänger ʿAlīs seien, weshalb sie auch von sich behaupteten, sie seien die wahre Šīʿa. 

Ebenso verteidigt al-Qāḍī ʿAbdalǧabbār in seinem Werk Faḍl al-iʿtizāl wa-ṭabaqāt al-

Muʿtazila die Muʿtazila gegen die Sunniten, die sich selbst als Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa 

(Leute der sunna und der Gemeinschaft) bezeichnen und behauptet, es sei in Wirklichkeit die 

Muʿtazila, die an der sunna und der Gemeinschaft festhalte. 

 

Sven Kalisch 


