
 

 

 

 

 

FRANZ NEISKE 

Rotuli und andere frühe Quellen zum Totengedenken (bis ca. 800) 

in: 

 

Nomen et Fraternitas.  

Festschrift für Dieter Geuenich zum 65. Geburtstag,  

hg. von UWE LUDWIG und THOMAS SCHILP  

(RGA Ergänzungsbände 62)  

Berlin 2008, S. 203-220 

 



Rotuli und andere frühe Quellen zum Totengedenken (bis ca. 800) 203

Rotuli und andere frühe Quellen
zum Totengedenken

(bis ca. 800)

FRANZ NEISKE

In der Memorialforschung der letzten Jahrzehnte, zu der Dieter Geuenich
mit zahlreichen Untersuchungen wichtige Erkenntnisse beigetragen hat,
wurden nur selten die Anfänge der schriftlichen Zeugnisse des Totengeden-
kens in den Blick genommen. Die Gedenkbücher der Karolingerzeit und
die Necrologien des 11. und 12. Jahrhunderts stellen den Kulminations-
punkt einer Tradition dar, deren Anfänge offenbar nur bruchstückhaft zu
erfassen sind. Überliefert sind zwar Texte für die Durchführung des Ge-
betsgedenkens selbst, denn bereits die älteste römische Liturgie kannte Ge-
bete für die Toten.1 Wir wissen jedoch wenig über die Praxis der frühen Me-
moria; nur selten konkretisiert sich der fromme Brauch in Notizen mit einer
Namennennung, durch die unsere historische Neugier befriedigt wird. Da
das nicht allein dem Zufall der Überlieferung, also dem Verlust von ‚un-
wichtigen‘ Dokumenten im Verlauf der Zeit zugeschrieben werden soll,
muss nach Argumenten gesucht werden, die sich aus einem Wandel der
Totenmemoria im Frühmittelalter ergeben haben könnten. Das soll im
Folgenden mit dem Blick auf bestimmte, geeignete Zeugnisgruppen ge-
schehen.

Grabdenkmäler und Inschriften sind als erste Möglichkeit zur Erinne-
rung an die Verstorbenen anzusehen. Die generelle Ablehnung von Bildern
im frühen Christentum war bezeichnender Weise im Bereich des Totenkul-
tes nicht auf Dauer aufrecht zu erhalten. „Die Entwicklung einer abendlän-
dischen christlichen Bildkunst scheint im wesentlichen von der römischen
Grabeskunst ausgegangen zu sein.“2 Augustinus († 430) hatte noch die Ver-
ehrer von Bildern und Grabdenkmälern zusammen mit den ausschweifen-
den Gelagen am Grab und anderen heidnischen Sitten aufs Schärfste ver-

1 Sicard 1978, 54; Angenendt 1984, 83.
2 Thümmel 1980, 526.

Nomen et Fraternitas – RGA-E Band 62 – Seiten 203–220
© 2008 Walter de Gruyter · Berlin · New York



204 Franz Neiske

urteilt,3 während in anderen Regionen der römisch-christlichen Welt bereits
Bilder von Personen zur Erinnerung an Verstorbene und als Tugendbei-
spiel für Lebende den Weg in die Kirchen finden konnten.4 Vor dem Hin-
tergrund einer erst allmählich forschreitenden Christianisierung aller Le-
bensbereiche sind solche zu den allgemeinen Begräbnissitten gehörenden
Elemente jedoch vor allem nördlich der Alpen mit der nötigen Vorsicht zu
interpretieren. Wie der Brauch der Grabbeigaben noch zur Merowingerzeit
durchaus nichts Ungewöhnliches war5 und bis in das 8. Jahrhundert sogar
in christlichen Grablegen zu beobachten ist,6 so vermischen sich auch bei
den epigrafischen Zeugnissen antike pagane Traditionen mit christlicher
Überzeugung. Im Vordergrund stehen hier nämlich zunächst weltliche Ge-
danken des Nachruhms und der individuellen Erinnerung für Verwandte
und Freunde. Erst allmählich wird in den Inschriften etwa durch Psalmen-
zitate und Gebetsformeln die Zugehörigkeit zur neuen Religion deutlich
herausgestellt und mit Bezug auf die eschatologisch erhoffte ‚himmlische
Verwandtschaft‘ der Bezug zur konkreten Jenseitserwartung hergestellt.7

Der Wandel von Funktion und Gestaltung der Grabsteine und Inschrif-
ten ist sichtbarer Ausdruck der Veränderungen, die sich zwischen dem 5.
und 8. Jahrhundert in der theologischen und mentalen Einstellung gegen-
über Tod und Totengedenken beobachten lassen. Für Augustinus sollten
die Grabmonumente in erster Linie die Erinnerung an die Verstorbenen
wach halten.8 Erst mit der auch in anderen Zeugnissen vermehrt einsetzen-
den Hinwendung zu einem Gedenken, das als Hilfe für die Seelen im Jen-
seits verstanden wurde, ist bei den Inschriften die Aufforderung zum Gebet
für den Toten ab dem ausgehenden 8. Jahrhundert immer häufiger zu fin-
den und erreicht einen ersten Höhepunkt im 9. Jahrhundert.9 Ein bezeich-
nendes Beispiel für die neue Form des epigrafischen Gedenkens stellt der
Text der heute noch erhaltenen Grabplatte dar, die Karl der Große zum
Tode Papst Hadrians I. († 795) nach Rom schicken ließ.10 Die Verse bitten
nicht nur um das Gebet für den verstorbenen Papst, sondern schließen

3 Augustinus, De moribus ecclesiae, I, Sp. 1342: noui multos esse sepulcrorum et picturarum adora-
tores.

4 Lehmann 1991.
5 Neiske 2007, 109, 114.
6 Mittermeier 2003, 222–230.
7 Effros 2002, 91.
8 Augustinus, De cura pro mortuis IV, 6, S. 630: … nisi quia eos, qui uiuentium oculis morte sub-

tracti sunt, ne obliuione etiam cordibus subtrahantur, in memoriam reuocant et admonendo faciunt cogi-
tari.

9 Scholz 1999, 39f.
10 Scholz 1997, 380f.



Rotuli und andere frühe Quellen zum Totengedenken (bis ca. 800) 205

auch Karl den Großen mit ein,11 entsprechend der von Alcuin im 93. Brief
entwickelten ‚Aufgabenteilung‘ der karolingischen Herrschaftskonzeption,
die erst im Zusammenwirken von Papst und Kaiser/König den ‚Sieg des
christlichen Volkes über seine Feinde‘ gewährleistet sehen wollte.12 Grab-
steine, die um das Gebet für den Verstorbenen bitten, finden sich in dieser
Zeit vermehrt auch in anderen Regionen Europas. Ob man deshalb aber
von einem umfangreichen „lapidary liber vitae“ sprechen kann, darf bezwei-
felt werden. Auf diese Weise läßt sich die geringe Anzahl erhaltener Verbrü-
derungsbücher sicher nicht erklären.13

Sichere Nachrichten über den veränderten Umgang mit Begräbnis,
Erinnerung und Jenseits und über die allmähliche Entstehung des mittel-
alterlichen Memorialwesens erhalten wir deshalb nur, wenn wir andere Zeug-
nisse heranziehen. Die Bibel bot nur mit der Erzählung aus dem 2. Makka-
bäer-Buch (12, 43–45) einen möglichen Hinweis darauf, wie durch Opfer
den Verstorbenen zu helfen sei.14 Die Interpretation der frühchristlichen
Befunde, wie sie unlängst von Éric Rebillard vorgenommen wurde, zeigt,
wie eng für die ersten Christen der Zusammenhang zwischen Grab und
Märtyrergrab war, und wie sehr die Vorstellung einer Verbindung von „as-
sociations et sépulture collective“ die Identität der Gemeinden prägte.
Doch scheint das anfängliche Fehlen fester Begräbnissitten dazu geführt zu
haben, dass sich erst gegen Ende der Spätantike die aus dem Frühmittelalter
bekannten Formen der Totenmemoria entwickeln konnten. Grab und
Friedhof als geheiligter Raum, die Riten des Begräbnisses und die Praxis
des Gedenkens konnten erst nach der ‚Konstantinischen Wende‘ allmählich
unter die Kontrolle der Kirche gelangen.15 Die Untersuchung ritueller Ge-
wohnheiten und mentaler Bedürfnisse bestätigt damit, was sich auch in den
theologischen Schriften der Zeit abzeichnet: Die christliche Ausprägung
von Grabkultur und Totengedenken beginnt – trotz einzelner früherer An-
sätze – erst im 5. bis 6. Jahrhundert sich zu dem später sehr differenzierten
Angebot an Trost und Verheißung zu entwickeln.16 Ambrosius von Mailand
diskutierte noch im 4. Jahrhundert in einem ausführlichen theologischen

11 Borgolte 1989, 115.
12 Vgl. Neiske 2007, 15f.; Scholz 1997, 391f.
13 Okasha 2004, bes. 99f. Die Untersuchung differenziert die Grabsteine leider nicht präzis

nach ihren Entstehungszeiten, sondern ordnet sie nur pauschal den Jahrhunderten zu. Die
wenigen vorgestellten Beispiele, die zudem noch unterschiedliche Typen repräsentieren,
erlauben keine generalisierenden Aussagen.

14 Ntedika 1971, 1–7.
15 Rebillard 2003, 51–71, 174–197.
16 Vgl. etwa die Ausbildung der theologischen, sozialen und historischen Bedeutung des

Friedhofes im Mittelalter, Lauwers 2005.



206 Franz Neiske

Traktat die Frage nach der Auferstehung und der Unsterblichkeit der
Seele,17 während Augustinus – erschüttert über den Tod seiner Mutter Mo-
nika – betonte, wie man verstorbenen Verwandten und Freunde durch Ge-
bet und Almosen im Jenseits helfen könne.18 Differenzierte Vorstellungen
vom Schicksal der Seele nach dem Tode wurden in eindrucksvollen Bildern
durch die bekannten Jenseitsvisionen Papst Gregors des Großen († 604)
weit verbreitet.19 Auch der gleichzeitig schreibende Gregor von Tours
(† 594) benutzte in seinen hagiographischen Schriften in einer Mischung
antik-paganer und christlicher Elemente das Mittel der Vision, wenn er
erzählt, wie eine Witwe mit regelmäßigen Weinspenden am Grabe ihres
einstigen Gatten zu dessen Seelenheil beizutragen hoffte. Als der Wein
dann aber von einem Priester missbräuchlich verwendet wurde, erschien
der Verstorbene seiner Frau in einer Vision, um das nur ihm Zustehende
einzufordern.20

Solche Bilder vermittelten einprägsam, wie sich die Leistungen für die
Toten unmittelbar praktisch auswirkten. Sie wurden offenbar gern aufge-
griffen, erzwangen eine neue theologische Interpretation der christlichen
Eschatologie21 und zeigten mit ihren anschaulichen Beispielen, wie man der
Seele eines Verstorbenen auch nach dessen Tod helfen konnte, das Seelen-
heil zu erreichen.22 Dazu gehörte neben dem Gebet auch die Armensorge,
die in enger Verbindung mit dem überkommenen Brauch der Grabpflege
gesehen wurde. In Privattestamenten des 7. Jahrhunderts werden diese
Dienste ausdrücklich gefordert. Bischof Bertchram von Le Mans († 616)
legte testamentarisch fest, dass sein Neffe und dessen Kinder mitsamt wei-
teren Verwandten jährlich zu seinem Grabe kommen sollten, nicht nur um
es zu pflegen, sondern auch, um dort Arme mit Almosen zu versorgen.23

Die Grabpflege selbst, vor allem der Lichterdienst, wurde durch Bertchram
den mit dem Testament zugleich freigelassenen Sklaven übertragen. Sie
sollten auch zu festgelegten Gedenktagen im Namen Bertchrams Opfer-
gaben darbringen.24 Im 7. Jahrhundert gibt es zahlreiche Beispiele für diese
Sonderform des Totengedenkens. Die Freigelassenen waren im weitesten
Sinne für Opfergaben und die Organisation von Messleistungen verant-

17 Fenger 1982, 138f.
18 Augustinus, Confessiones IX, 13, S. 152–154; Kotila 1992, 98–102.
19 Neiske 1986, 148–150.
20 Gregor von Tours, Gloria confessorum 64, S. 785f.
21 Stuiber 1957, 165f.; Angenendt 1984, 90f.
22 Neiske 1986, 146f., 153, 161f.
23 Borgolte 1982, 14.
24 Borgolte 1983, 239f.



Rotuli und andere frühe Quellen zum Totengedenken (bis ca. 800) 207

wortlich.25 Hier setzte sich eine schon in der heidnischen Antike im rö-
mischen Recht vorgesehene Sitte fort, die übliche Sorge um das Grab
ehemaligen Sklaven zu übertragen, die dadurch in den Rechtsstatus des
Freigelassenen gelangten. In merowingischer Zeit sah sich auch die Kirche
veranlasst, den rechtlichen Status dieser Personen zu regeln. Eine Pariser
Synode bestimmte in der Mitte des 7. Jahrhunderts, dass solche Freigelas-
senen künftig dem besonderen Schutz der Kirche unterstellt sein sollten.26

Wie verbreitet die Freilassung unter diesem Vorzeichen war, sieht man
daran, dass ein Konzil in Toledo im Jahr 633 den Bischöfen ausdrücklich
untersagte, Hörige aus dem Besitz der Bischofskirche frei zu lassen, das
dürfe nur mit Sklaven aus Eigenbesitz des Bischofs selbst geschehen.27

„Die irdische Freiheit der Freigelassenen und die himmlische Freiheit der
Verstorbenen waren durch die manumissio eine unlösbare Verbindung ein-
gegangen.“28 Allerdings blieb das Gebet für die Verstorbenen stets die ori-
ginäre Aufgabe der Verwandten beziehungsweise der Kirche.

Die Besonderheiten der Bräuche am Grab beleuchten nur einen Aspekt
der Memoria. Im Vordergrund des christlichen Totengedenkens stand die
Messfeier, zunächst als Liturgie am Grabe selbst, wie schon in apokryphen
Texten des 2. Jahrhunderts überliefert ist.29 Aus einer anthropologischen
oder religionsgeschichtlichen Perspektive könnte man sogar einen allmäh-
lichen Wandel des antiken Totenmahls hin zur Eucharistiefeier am Grab
vermuten, wie etwa noch Schilderungen in den Schriften Gregors von
Tours nahelegen, bei denen die Messe zu den üblichen Gedenktagen am
Grabe gefeiert wurde, und das dadurch sogar zum Altar wurde.30 Für Isidor
von Sevilla († 637) ist die Messfeier folgerichtig neben dem Almosengeben
das wichtigste Element der Totensorge, denn sie sei auf die Apostel zurück-
zuführen und in der ganzen christlichen Welt als Möglichkeit des Sünden-
erlasses anerkannt.31 Die Messe versprach den Hinterbliebenen, der Seele
durch die Gnadengaben der Eucharistie den Weg zum Himmelreich zu er-
leichtern.32 Damien Sicard hat darauf verwiesen, dass das Wort missa noch
bis ins 10. Jahrhundert als allgemeine Bezeichnung für eine bestimmte
Sammlung von Gebetsleistungen verwendet werden konnte.33

25 Effros 2002, 196f.
26 Borgolte 1983, 237–238.
27 Regino, Sendhandbuch I, 368.
28 Borgolte 1983, 245.
29 Kotila 1992, 46.
30 Gregor von Tours, Liber vitae patrum 15, 4, S. 723f. Kotila 1992, 46f.; Effros 2002, 184.
31 Constable 2000, 180.
32 Paxton 1990, 66.
33 Sicard 1978, 149.



208 Franz Neiske

Die Messe als Erinnerung an die Verstorbenen erklärt aber auch die sich
im frühen Mittelalter verstärkende Teilnahme der Gemeinschaft an der To-
tenmemoria; diese wurde zugleich als Verantwortung aller Christen verstan-
den. Augustinus sah bereits die mater Ecclesia aufgerufen, für alle sub generali
commemoratione zu beten, besonders aber für diejenigen, bei denen diese
Pflicht nicht durch Angehörige oder Freunde erfüllt werden konnte.34 Die
frühesten Textzeugnisse spezieller Gebete für das Seelenheil der Verstorbe-
nen während der Messe finden sich in dem zu Beginn des 8. Jahrhunderts
entstandenen Missale von Bobbio;35 zur gleichen Zeit lassen sich dann wei-
tere Texte für solche Votivmessen in Sakramentaren, etwa dem von Gellone
(750/780)36 nachweisen, die wohl alle römischen Ursprungs sind.37 Um 800
spricht ein Synodal-Ordo aus Salzburg von einer commemoratio fratrum, die
man in der Volkssprache als kameina missa, also als gemeinsame Messe be-
zeichne, und die von den Teilnehmern der Synode regelmäßig gefeiert
werde.38 Vorausgegangen waren aber bereits in der Mitte des 8. Jahrhun-
derts die ersten schriftlich erhaltenen Gebetsverbrüderungen anlässlich
von Synoden. In Attigny (760/762) und in Dingolfing (769/770) war es zu
solchen Vereinbarungen gekommen, in denen namentlich aufgeführte Bi-
schöfe und Äbte sich verpflichteten, beim Tode eines jeden von ihnen
100 Messen zu feiern oder 100 Psalter zu beten.39

Spezielle Texte für solche liturgischen Leistungen waren aber noch sel-
ten. Ein eigenes Officium defunctorum scheint erst ab dem 9. Jahrhundert ver-
breitet zu sein,40 und folglich wird die Totenmemoria seit dieser Zeit auch in
zahlreichen Konzilsakten und Briefen erwähnt.41 Gleichzeitig nehmen auch
in den wenigen erhaltenen privaten Gebetbüchern die Orationen für die
Verstorbenen zu,42 während solche Orationes speciales um die Wende zum
9. Jahrhundert kaum anzutreffen sind.43 Amalarus von Metz († um 850) und
Florus von Lyon († um 860) dagegen konnten bereits auf einen speziellen
und eingeübten Ritus des Totengedenkens verweisen, den sie sowohl theo-
logisch wie praktisch zu begründen verstanden.44

34 Augustinus, De cura pro mortuis IV, 6, S. 631.
35 Angenendt 1983, 189–195; Angenendt 2004, 563f.
36 Liber sacramentorum Gellonensis Nr. 486–508, S. 464–481.
37 Paxton 1990, 98f.
38 Schneider 2004, 57.
39 Schmid/Oexle 1974.
40 Gamber 1972/73; Sicard 1978, 155; Brearley 2002.
41 Constable 2000, 187; Schneider 2004, 60f.
42 Waldhoff 1996/97, 208–211.
43 Waldhoff 2003, 212–214.
44 Angenendt 1983, 202; Constable 2000, 193–195.



Rotuli und andere frühe Quellen zum Totengedenken (bis ca. 800) 209

Die im Vorhergehenden aufgezählten Erweiterungen der biblisch-jüdi-
schen wie der römisch-paganen Totenmemoria öffneten dem christlichen
Verständnis einer Unterstützung der Verstorbenen im Jenseits neue Wege
und schufen die Voraussetzungen für eine intensivere Form der Gebetspra-
xis, die sich mit ihren organisatorischen Erfordernissen im Hochmittelalter
nahezu zu einer „Buchführung für den Himmel“45 ausweiten sollte. Die
angestrebte Dauerhaftigkeit des Gebetes durch Wiederholung und eine
gleichzeitig einsetzende Tendenz zur Individualisierung des Gedenkens er-
forderten Organisationsformen in den Institutionen und Gemeinschaften,
die sich – auch für uns greifbar – in schriftlichen Zeugnissen sichtbar kon-
kretisierten. Der Name wurde naturgemäß zum wichtigsten Element der
Gedenkpraxis, da nur so ein persönlicher Bezug zu dem Verstorbenen her-
gestellt werden konnte. Bereits Augustinus spricht von einem gegenseitigen
Aufschreiben des Namens als Zeichen des Bundes zwischen Gott und
Mensch46 und bezieht sich damit auf die Vorstellung vom ‚Buch des Le-
bens‘, das im Alten Testament und in der Apokalypse des Johannes als
sichtbares Verzeichnis der Seligen im Himmel beschrieben worden war.47

Namennennung und Namenerinnerung48 wurden damit wichtige, wenn
auch nicht alleinige Gründe für ein Schriftlichwerden der liturgischen Me-
moria.49

Bis zum 9. Jahrhundert haben wir jedoch nur vereinzelte Hinweise auf
die Namennennung im Zusammenhang mit liturgischer Memoria. Bruch-
stückhaft erhalten ist die aus der paganen Antike übernommene Tradition
der Diptychen, die in der Karolingerzeit nochmals eine kurze Blüte erleb-
ten, in ihrem Namenbestand bis in das 6. Jahrhundert zurück reichen, hier
aber nicht näher untersucht werden sollen.50 Die Praxis der Namennen-
nung wird erst ab dem 7. Jahrhundert in Einzelzeugnissen fassbar. Der
schon erwähnte Bischof Bertchram von Le Mans bestimmte im Jahre 616 in
seinem Testament, dass sein Name zum immerwährenden Totengedenken
in den Kirchen von Le Mans, Paris und Metz in das ‚Buch des Lebens‘ ein-
getragen und an seinem Gedenktag verlesen werden solle.51 Ein Hinweis
auf den Brauch solcher Namennennungen findet sich im gleichen Jahrhun-

45 Neiske 1997, 115.
46 Augustinus, Enarrationes in Psalmos, Psalm 43, cap. 3, S. 483: ego ne speraui, et dereliquisti

me, et sine causa credidi in te, et sine causa nomen meum scriptum est apud te, et nomen tuum scriptum est
in me?

47 Koep 1952, 31–33.
48 Neiske 2002.
49 Neiske 1997.
50 Jakobi 1986.
51 Borgolte 1982, 14.



210 Franz Neiske

dert in den Canones Erzbischof Theodors von Canterbury († 690). Er
schreibt nämlich im Kapitel De missa defunctorum neben der Totenmesse für
die Mönche auch die Verlesung des Namens vor.52 Zu Beginn des 8. Jahr-
hunderts bittet Beda Venerabilis († 735) in der Widmung der Vita sancti
Cuthberti den Konvent von Lindisfarne darum, in das ‚Album‘ der Kongre-
gation namentlich eingetragen zu werden, damit für ihn wie für die eigenen
Mönche oder familiares für die Sicherung des Seelenheiles gebetet werde.53

Beda benutzt mit der Bezeichnung ‚Album‘ einen schon von Bischof Chro-
matius von Aquileia († um 407) geprägten Begriff, der wiederholt auch bei
Beda als Synonym zu Liber vitae begegnet;54 Alcuin verwendet den gleichen
Begriff, um brieflich eine Verbrüderung mit Lindisfarne zu erbitten,55 und
noch Sigebert von Gembloux († 1112) kennt den Ausdruck in dieser Be-
deutung.56

Die ältesten Memorialnotizen, die als Frühformen necrologischer Auf-
zeichnungen angesehen werden können, entstanden im angelsächsischen
Selsey (Northumbrien) gegen Ende des 7. Jahrhunderts. Beda Venerabilis
berichtet in der Historia ecclesiastica über das Gedenken an den (heiligen)
König Oswald († 642) und erwähnt in diesem Zusammenhang, ein Priester
habe in annale suo nachgesehen, wann der Todestag Oswalds gefeiert
werde.57 Damit war natürlich ein Martyrolog gemeint, in dem der Tag des
Heiligen verzeichnet war, doch wird hier der allmähliche Übergang zur
neuen Form des Totenkalenders fassbar, wie Eckhard Freise mit Verweis
auf diese und andere, vor allem insulare Quellen des 8. Jahrhunderts heraus-
gestellt hat. „Die necrologische Nutzung von Martyrologien und Kalen-
daren durch angelsächsische Geistliche ist tatsächlich aus Zeugnissen des
8. Jahrhunderts erschließbar.“58

Auf dem Kontinent sind die necrologischen Notizen in einem Weißen-
burger Martyrolog von 772 als eine frühe Form kalendarischer Gedenkauf-

52 Canones Theodori Cantuarensis, cap. V, 4, S. 318: Missas quoque monachorum fieri per singulas
septimanas et nomina recitare mos est.

53 Vita sancti Cuthberti, S. 146: et me defuncto pro redemptione animae meae quasi familiaris et verna-
culi vestri orare et missas facere, et nomen meum inter vestra scribere dignemini … ut in albo uestrae
sanctae congregationis meum nunc quoque nomen apponeret.

54 Chromatius Aquileiensis, Tractatus in Mathaeum, XVI, S. 263, Z. 23: non scriptos in albo
senatus terreni, sed scriptos in albo angelorum in caelo. Beda Uenerabilis, In Ezram et Neemiam 1,
Z. 559: quanta certitudine dominus summam electorum suorum in libro uitae conscribat et uelut in albo
caeli consignet.

55 Wollasch 1984, 216.
56 Sigebertus Gemblacensis, Uita Theodardi Traiectensis, S. 35: eum … in albo uite cum martyri-

bus ascribi fecit.
57 Beda, Historia ecclesiastica IV, 14, S. 362.
58 Freise 1984, 513.



Rotuli und andere frühe Quellen zum Totengedenken (bis ca. 800) 211

zeichnung zu nennen.59 Aus dem gleichen Kloster ist eine Übereinkunft des
Jahres 776/77 überliefert, in der der Konvent sich dazu verpflichtete, für
die Mitglieder der eigenen Gemeinschaft einmal im Jahr, am 28. November,
ein besonderes Gedenken mit Messfeiern, Psalmengesang und Gebeten
einzurichten, ut huius pietatis opus et nobis proficiat ad salutem et illorum (scil.: de-
functorum fratrum nostrorum) animabus impetret beatitudinem sempiternam.
Die regelmäßige Erinnerung an die Verstorbenen war, wie der gleiche Text
hervorhebt, bereits eine eingeübte Gewohnheit: nach der Lesung aus der
Regel im morgendlichen Kapitel habe man täglich der verstorbenen Brüder
des Klosters gedacht.60 Erste Hinweise auf einen solchen Brauch gibt es in
der Kanonikerregel Bischof Chrodegangs von Metz († 766), dem Initiator
des Gebetsbundes von Attigny. Das tägliche Totengedenken für die ver-
storbenen Mitglieder einer Gemeinschaft im Kapitelsaal scheint sich aber
erst im Verlaufe des 9. Jahrhunderts durchgesetzt zu haben.61 Der Kapitel-
saal war in besonderer Weise für das Gedenken geeignet, weil dieser Raum
als Ort des irdischen und himmlischen Gerichts angesehen wurde.62 Feste
pauschale Totengedenktage im Verlaufe eines Jahres sind aber auch schon
aus der christlichen Antike bekannt.63

Solche Formen der liturgischen Memoria setzen natürlich auch necrolo-
gische Aufzeichnungen voraus, die aber im Falle des Klosters Weißenburg
in dem aus späteren Jahrhunderten bekannten codicologischen Überliefe-
rungszusammenhang etwa als Kapitelsbuch aus dieser frühen Zeit nicht
vorliegen,64 wenngleich bereits die Necrologien des 9. Jahrhunderts zahlrei-
che Einträge von älteren Herrschern und Bischöfen enthalten, die aber auf
anderem Wege, vielleicht über Herrscher- oder Bischofslisten, in das kalen-
darische Totengedenken gelangt sind. Auf ursprünglich insulare Sitten kön-
nen die vielen Beispiele zurückgeführt werden, die in den Briefen des
Bonifatius († 754) vor allem als Bitte um namentlichen Eintrag in das Ge-
denken befreundeter Gemeinschaften figurieren, und die in der For-
schungsliteratur immer wieder gern zitiert werden. Hier handelt es sich
nach Aussage der Quellen um unterschiedliche Formen von Rotuli mit Na-
men und Todesdaten der Verstorbenen.65 Diese oft in oder mit Briefen

59 Freise 1984, 518–520.
60 Borgolte 1975, 15.
61 Lemaitre 1984, 628–631; Angenendt 1984, 184.
62 Das Bildprogramm des Kapitelsaals zahlreicher Klöstern verweist auf diese Vorstellung,

vgl. Stein-Kecks 2004, 160–164.
63 Rebillard 2003, 162f.
64 Borgolte 1975, 6f.
65 Vgl. die Beispiele bei Angenendt 1984, 160f., und Wollasch 1984, 218, sowie Freise 1984,

513.



212 Franz Neiske

übersandten Namenlisten mit Nachrichten über Todesfälle sind in unter-
schiedlicher Ausprägung im gesamten Mittelalter anzutreffen. Sie bilden die
praktische Voraussetzung für die Aufzeichnung der Namen in Gedenkbü-
chern und Necrologien. Zum Ende des 8. Jahrhundert konnte Alcuin von
York († 804) an solche, durch persönlichen brieflichen Kontakt entstande-
nen, älteren Verbindungen mit angelsächsischen Gemeinschaften erinnern
und sich auf ein pactum familiaritatis berufen, als er Bischof und Kathedral-
kapitel von Hexham (Northumbrien) um Aufnahme in das Gebetsgeden-
ken bat.66 Die Namenlisten standen auf einzelnen Pergamentblättern, die
wohl oft nur winzige Streifen waren, und es war bestimmt mühsam, sie auf-
zubewahren und in geeigneter Weise für die Memoria zu nutzen. Ihr Wert
für ein Kloster läßt sich an einem Bericht aus den ‚Casus s. Galli‘ ablesen.
Als nämlich bei einem Überfall der Ungarn im Jahre 926 alle das Kloster
St. Gallen verlassen mussten, zog man sich auf einen befestigten Platz im
Wald zurück. Man errichtete dort eine provisorische Kapelle als Gebets-
raum: „darein wurden die Kreuze gebracht und die Behälter mit den Toten-
verzeichnissen, desgleichen auch fast der gesamten Kirchenschatz“. Die an
dieser Stelle ‚Ditptychen‘67 genannten Namenlisten und Totenroteln gehör-
ten also zu den wichtigsten Kostbarkeiten des Klosters!

In den kürzlich erschienenen ersten Bänden der von Jean Dufour be-
sorgten Edition mittelalterlicher Rotuli sind nur rund 20 Dokumente aus
dem Zeitraum bis um 800 nachgewiesen. Angesichts der für das mehrbän-
dige Gesamtwerk vorgesehenen Anzahl von mehr als 440 Stücken bis zum
Jahr 1536 scheint das sehr wenig zu sein. Vor dem Hintergrund der in die-
sem Beitrag präsentierten schmalen Quellenbasis für das Totengedenken
des frühen Mittelalters insgesamt beweist aber auch die Auswahl Dufours
das allmähliche Anwachsen der neuen Gewohnheit bis zum Jahr 800. Allein
neun von 19 Beispielen aus der Zeit vor dem 9. Jahrhundert sind der schon
zitierten Briefsammlung des Bonifatius entnommen; ausgewählt sind nur
solche Erwähnungen von Gebetsbitten, bei denen im Text von der Über-
mittlung von Namen gesprochen wird.68

Dieses Kriterium wird jedoch nicht immer beachtet. So fehlt etwa der
Brief des Mainzer Bischofs Lul († 786) an thüringische Priester, mit dem zu
Messfeiern für den verstorbenen Bischof Romanus von Meaux († 755) auf-
gerufen wird; die Bitte wird ausdrücklich mit dem Hinweis auf die Übersen-
dung des Namens abgeschlossen. Es folgen der Namen des Bischofs sowie

66 Waldhoff 1996/97, 177.
67 Casus s. Galli 51, S. 115: cum diptitiis capsê.
68 Recueil des rouleaux des morts, Nr. 1–4, 8, 9, 12, 13, 14. Entsprechend: Briefe des Bonifa-

tius Nr. 55, 81, 106, 38, 121, 114, 126, 127, 133.



Rotuli und andere frühe Quellen zum Totengedenken (bis ca. 800) 213

der zweier Laien.69 Im Briefwechsel Bischof Luls finden sich noch zwei wei-
tere, von Dufour nicht berücksichtigte, Beispiele, in denen zum Zwecke des
Totengedenkens den verbrüderten Partnern die Namen von Verstorbenen –
teils mit Todesdatum – mitgeteilt werden.70 Auch fehlt in der Edition ein
aus dem gleichen Codex überliefertes Formular für die Übersendung von
Rotuli.71

Die Edition nennt weiter die schon erwähnten Vereinbarungen der
Synoden von Attigny und Dingolfing, die zwar die Namen der Verpflichte-
ten aufzählen, aber nicht eigens die später sicher nötigen Mitteilungen über
den Tod Einzelner an alle Vertragspartner erwähnen.72 Es folgen verstreut
nachzuweisende Formulare für die Übermittlung von Todesnachrichten an
verbrüderte Klöster. Allein vier dieser Musterbriefe sind aus Murbach über-
liefert; sie sind in den Zeitraum von 774–792 datiert.73 Aus dem Jahr 800
stammt die Bestimmung eines Salzburger Konzils, mit der sehr umfassend
verfügt wird, dass die Todesnachrichten von Bischöfen, Äbten, Mönchen
und Nonnen im ganzen Bistum verbreitet werden sollten. Eigens wird her-
vorgehoben, dass dabei auch die Namen und Todesdaten mitgeteilt werden
müssten.74 Älteren Datums ist ein Brief ebenfalls Salzburger Provenienz,
der in engerem Sinne bereits als echter Rotulus anzusprechen ist. Darin
werden Absender und Empfänger genannt, sowie auch der Name und der
Todestag eines Verstorbenen.75 Da der Empfänger Bischof Virgil von Salz-
burg († 784) ist, haben wir damit eines der Dokumente, die zur Vorbe-
reitung des unter Virgil entstandenen Salzburger Verbrüderungsbuches
gedient haben könnten,76 allerdings fehlt der in dem Schreiben erwähnte
Name im aktuellen Verbrüderungsbuch,77 was bereits in der von Dufour
nicht benutzten kritischen Ausgabe des Briefes festgestellt worden war.78

Zuletzt ist noch ein aus Reichenau überliefertes, zu Beginn des 9. Jahrhun-

69 Briefe des Bonifatius Nr. 113, S. 245 Z. 23: Misimus vobis nomen domni Romani episcopi, pro quo
unusquisque vestrum XXX missas cantet et illos psalmos et ieiunium iuxta constitutionem nostram.
Similiter pro duobus laicis nomine Megenfrith et Hraban X missas unusquisque vestrum cantet.

70 Briefe des Bonifatius Nr. 117, S. 253 Z. 33; Nr. 122, S. 259 Z. 33.
71 Briefe des Bonifatius Nr. 150, S. 289: Direximus itaque fratrum nostrorum nuper defunctorum

nomina, ut eorum in vestris sanctis orationibus solito more memoriam habeatis et ad cetera deinceps mo-
nasteria eadem nomina scripta dirigatis, sicut et nos facimus, quoties de vobis sive de ceteris monasteriis
defunctorum fratrum nomina veniunt.

72 Recueil des rouleaux des morts, Nr. 5–6.
73 Recueil des rouleaux des morts, Nr. 10–11, 15–16, 18.
74 Recueil des rouleaux des morts, Nr. 17.
75 Recueil des rouleaux des morts, Nr. 7.
76 Verbrüderungsbuch Salzburg.
77 Schmid 1983, 182; Diesenberger 2006, 109.
78 Epistolae 4, 497 Anm. 4.



214 Franz Neiske

derts entstandenes Formular zu nennen, aus dem ebenfalls hervorgeht,
dass es üblich war, die Namen zum Gebetsgedenken an viele Klöster zu
versenden. Die aufgeführten Namen der Verstorbenen lassen sogar vermu-
ten, dass es sich um Laien gehandelt hat. Sie werden als fratres bezeichnet
und sollen mit der ‚üblichen Memoria‘ bedacht werden.79

Die Anzahl der in der Auswahl Dufours zusammengestellten Rotuli
steigt auch in den folgenden Jahrhunderten nur allmählich: zehn im 9. Jahr-
hundert, rund 30 im 10. und etwa 40 im 11. Jahrhundert. Diese Zahlen sind
allerdings eher ein Beweis für die zunehmende Einengung der Definition
von ‚Rotulus‘. Während es dem Herausgeber bei den Beispielen der ersten
Jahrhunderte genügt, Texte zusammenzustellen, die im weitesten Sinne von
einem mit Namennennung und Namenübermittlung zu praktizierenden
Totengedenken sprechen, sind die für das Hochmittelalter ausgewählten
Dokumente Rotuli im strengen Wortsinn. Jetzt handelt es sich um teils sehr
lange Pergamentrollen, die von Kloster zu Kloster, von Kirche zu Kirche
weitergereicht werden, damit man dort für die in der Rolle genannten Per-
sonen betet und ihre Namen in das eigene Totengedenken übernimmt. Zu-
sätzlich wird der Aufenthalt des Rotulus in der jeweiligen Institution mit
Nennung der Kirche dokumentiert und ein Segenswunsch für die Verstor-
benen hinzugefügt; die Liste der Verstorbenen konnte auch um Namen aus
dem eigenen Haus erweitert werden. Der Rotulus war damit zu einem
Werkzeug eines übertriebenen und umfassenden – teils europaweiten – To-
tengedenkens geworden, das in äußerer Form und Textgestaltung nahezu
zur Kunstform erstarrt war. Diese Extreme der liturgischen Memoria
entsprechen dem spätmittelalterlichen Bemühen, mit einer nach Zehntau-
senden zählenden Menge von Messen das ewige Seelenheil zu sichern.80

Die Wende vom 8. zum 9. Jahrhundert erweist sich also in der Zusam-
menschau der nachgewiesenen Belege als Zeit des Umbruchs im mittelal-
terlichen Totengedenken. Die Totenannalen von Fulda lassen sich bis in das
Jahr 779 zurückverfolgen.81 Aus den Klöstern Reichenau und St. Gallen,82

aus Regensburg83 und Würzburg84 sind frühe Necrologien erhalten. Gleich-
zeitig entstehen die umfangreichen karolingischen Verbrüderungsbücher,85

79 Recueil des rouleaux des morts, Nr. 19: Quapropter eorum memoriam consuetudinariam tam in
vicem quam generalem missionem per cetera monasteria habere dignemini.

80 Neiske 1990.
81 Freise 1984, 503.
82 Wollasch 1980.
83 Wollasch 1988.
84 Leng 2007.
85 Schmid/Wollasch 1975, 14–18.



Rotuli und andere frühe Quellen zum Totengedenken (bis ca. 800) 215

die teils aus älteren Listen und Rotuli komponiert wurden, hinter denen sich
wahrscheinlich Vorläuferredaktionen aus dem 8. Jahrhundert verbergen.86

Wie oben gezeigt, ändern sich im gleichen Zeitraum die Inschriften auf den
Grabdenkmälern, sie bitten jetzt ausdrücklich um das Gebet für den Toten.
Im Verlaufe des 9. Jahrhunderts finden die Gedanken an die Totenmemoria
auch Eingang in literarische Werke. Die offenbar gezielte Verbreitung von
Visionen, in denen zu konkreten Leistungen für Verstorbene aufgerufen
und die heilbringende Wirkung des Gebetes in drastischen Bildern ‚bewie-
sen‘ wird, erwies sich als wirksame Propaganda für das neue Verständnis
von Totensorge.87 Beispielhaft zu nennen ist hier vor allem die Visio Wet-
tini.88 Auch das Muspilli enthält Elemente der Memoria als Hilfe mit Fasten
und Almosen.89 Otfrid von Weißenburg konnte – nicht ohne Erfolg90 – im
letzten Kapitel seiner Evangelienharmonie mit einer offenbar allen Zeitge-
nossen vertrauten Forderung an seine Nachwelt herantreten, wenn er seine
Leser und seine Mitbrüder bat: „Unterlasst nicht das Gedenken, dass ihr
Gnade für mich erbittet mit ganz hingegebener Liebe bei dem heiligen Gal-
lus selbst.“91 Einmal mehr gibt sich auch für das Gebetsgedenken die Ka-
rolingerzeit als erster Höhepunkt frühmittelalterlicher Kultur zu erkennen,
deren mentalitätsgeschichtliche Ausprägung den Keim für weitere Formen
menschlicher Erinnerung und religiöser Jenseitssorge in sich trug, die weit
über soziale und politische Veränderungen hinaus Bestand haben sollten.

Quellen- und Literaturverzeichnis

a) Quellen

Augustinus, Confessiones: Sancti Augustini Confessionum libri XIII, hg. von Lucas Verheijen
(= Corpus christianorum. Series latina 27) (Turnhout 1981)

Augustinus, De moribus ecclesiae: Augustinus Hipponensis, De moribus ecclesiae catholicae
et de moribus Manichaeorum. In: Migne Patrologia latina 32, Sp. 1309–1378

Augustinus, De cura pro mortuis: Augustinus Hipponensis, De cura pro mortuis gerenda ad
Paulinum episcopum, hg. von Joseph Zycha (= Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum
41) (Wien 1900) 619–660

86 Geuenich 2003, 37f.
87 Neiske 1986, 184.
88 Schmid 1977.
89 Geuenich 2003, 32–35.
90 Ludwig 1987, 86.
91 Ohly 1984, 16f.



216 Franz Neiske

Augustinus, Enarrationes in Psalmos, Psalm 43: Sancti Aurelii Augustini Enarrationes in Psal-
mos I-L, hg. von Eligius Dekkers und Johannes Fraipont (= Corpus christianorum. Series la-
tina 38) (Turnhout 1956) 481–493

Beda, In Ezram et Neemiam: Bedae Venerabilis, In Ezram et Neemiam libri III. In: Bedae Ve-
nerabilis Opera, pars II, Opera exegetica, hg. von David Hurst (= Corpus christianorum. Series
latina 119A) (Turnhout 1969) 236–392

Beda, Historia ecclesiastica: Venerabilis Bedae historiae ecclesiastica gentis Anglorum, übers.
von Günter Spitzbart (= Texte zur Forschung 34) (Darmstadt 1982)

Briefe des Bonifatius: Die Briefe des heiligen Bonifatius und Lullus, hg. von Michael Tangl
(Monumenta Germaniae Historica, Epistolae selectae 1) (Hannover 1916, Nachdruck 1989)

Casus s. Galli: Ekkehard IV., St. Galler Klostergeschichten, übers. von Hans F. Haefele (= Frei-
herr vom Stein-Gedächtnisausgabe 10) (Darmstadt 1980)

Canones Theodori Cantuarensis: Die Canones Theodori Cantuarensis, hg. von Paul Willem
Finsterwalder. In: ders., Die Canones Theodori Cantuarensis und ihre Überlieferungsformen
(Weimar 1929)

Chromatius Aquileiensis, Tractatus in Mathaeum: Chromatius Aquileiensis, Tractatus in Ma-
thaeum, hg. von Raymond Étaix und Joseph Lemarié (= Corpus christianorum. Series latina
9A) (Turnhout 1974) 185–489

Epistolae 4: Epistolae Karolini aevi 2, hg. von Ernst Dümmler (Monumenta Germaniae His-
torica, Epistolae 4) (Hannover 1895)

Gregor von Tours, Gloria confessorum: Gregor von Tours, In Gloria confessorum, hg. von
Bruno Krusch (Monumenta Germaniae Historica, Scriptores rerum Merovingicarum, 1. Gre-
gorii Turonensis Opera, Teil 2: Miracula et opera minora) (Hannover 1885) 744–820

Gregor von Tours, Liber vitae patrum: Gregor von Tours, Liber vitae patrum, hg. von Bruno
Krusch (Monumenta Germaniae Historica, Scriptores rerum Merovingicarum, 1. Gregorii
Turonensis Opera, Teil 2: Miracula et opera minora) (Hannover 1885) 661–744

Liber sacramentorum Gellonensis: Liber sacramentorum Gellonensis, hg. von Antoine Dumas
und Jean Deshusses (= Corpus christianorum. Series latina 159) (Turnhout 1981)

Recueil des rouleaux des morts: Recueil des rouleaux des morts (VIIIe siècle–vers 1536), hg.
von Jean Dufour, Volume premier (VIIIe siècle–1180) (= Recueil des historiens de la France,
Obituaires 8/1) (Paris 2005)

Sigebertus Gemblacensis, Uita Theodardi Traiectensis: Sigebertus Gemblacensis, Uita Theo-
dardi Traiectensis, hg. von J. Schumacher, Sigebert de Gembloux, Vita et Passio s. Theodardi.
In: Bulletin de la Société d’art et d’histoire du diocèse de Liège 51 (1971–75) 22–43

Regino, Sendhandbuch: Das Sendhandbuch des Regino von Prüm, hg. von Wilfried Hartmann
(= Freiherr vom Stein-Gedächtnisausgabe 42) (Darmstadt 2004)

Verbrüderungsbuch Salzburg: Das Verbrüderungsbuch von St. Peter in Salzburg. Vollständige
Faksimile-Ausgabe im Originalformat der Handschrift A 1 aus dem Archiv von St. Peter in
Salzburg, hg. von Karl Forstner (= Codices Selecti 51) (Graz 1974)

Vita sancti Cuthberti: Vita sancti Cuthberti anonyma, hg. von Bertram Colgrave. In: Two Lives
of saint Cuthbert. A Life by an anonymous monk of Lindisfarne and Bede’s prose Life, texts,
translation and notes (Cambridge 1940)



Rotuli und andere frühe Quellen zum Totengedenken (bis ca. 800) 217

b) Literatur

Angenendt 1983: Arnold Angenendt, Missa specialis. Zugleich ein Beitrag zur Entstehung der
Privatmessen. In: Frühmittelalterliche Studien 17 (1983) 153–221

Angenendt 1984: Arnold Angenendt, Theologie und Liturgie der mittelalterlichen Toten-Me-
moria. In: Memoria 1984, 79–199

Angenendt 2004: Arnold Angenendt, Pro vivis et defunctis. Histoire et influence d’une oraison de
messe. In: Sylvain Gouguenheim u.a. (Hgg.), Retour aux sources. Textes, études et documents
d’histoire médiévale offerts à Michel Parisse (Paris 2004) 563–571

Brearley 2002: Denis Brearley, An eight-century text of the Lectiones in vigiliis defunctorum.
The earliest manuscript witness of the biblical readings for the vigil of the dead. In: Thomas M.
Hall (Hg.), Via Crucis. Essays on Early Medieval Sources and Idea in Memory of J. E. Cross
(Medieval European studies 1) (Morgantown 2002) 355–376

Borgolte 1975: Michael Borgolte, Eine Weißenburger Übereinkunft von 776/77 zum Geden-
ken der verstorbenen Brüder. In: Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins 123 (1975)
1–14

Borgolte 1982: Michael Borgolte, Felix est homo ille, qui amicos bonos relinquit. Zur sozialen
Gestaltungskraft letztwilliger Verfügungen am Beispiel Bischof Bertrams von Le Mans (616).
In: Helmut Maurer und Hans Patze (Hgg.), Festschrift für Berent Schwineköper. Zu seinem
siebzigsten Geburtstag (Sigmaringen 1982) 5–18

Borgolte 1983: Michael Borgolte, Freigelassene im Dienst der Memoria. Kulttradition und
Kultwandel zwischen Antike und Mittelalter. In: Frühmittelalterliche Studien 17 (1983)
234–250

Borgolte 1989: Michael Borgolte, Petrusnachfolge und Kaiserimitation. Die Grablegen der
Päpste, ihre Genese und Traditionsbildung (= Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts
für Geschichte 95) (Göttingen 1989)

Constable 2000: Giles Constable, The Commemoration of the Dead in the Early Middle Ages.
In: Julia M. H. Smith (Hg.), Early Medieval Rome and the Christian West. Essays in Honour of
Donald A. Bullough (= The Medieval Mediterranean 28) (Leiden 2000) 169–195

Diesenberger 2006: Maximilian Diessenberger, Dissidente Stimmen zum Sturz Tassilos III. In:
Richard Corradini u.a. (Hgg.), Texts and identities in the Early Middle Ages (= Forschungen
zur Geschichte des Mittelalters 12) (Wien 2006) 105–120

Effros 2002: Bonnie Effros, Caring for body and soul. Burial and the afterlife in the Merovin-
gian world (University Park, Pa. 2002)

Fenger 1982: Anne-Lene Fenger, Tod und Auferstehung des Menschen nach Ambrosius’ „De
excessu fratris II“. In: Jenseitsvorstellungen in Antike und Christentum. Gedenkschrift für
Alfred Stuiber (= Jahrbuch für Antike und Christentum, Ergänzungsbd. 9) (Münster 1982)
129–139

Freise 1984: Eckhard Freise, Kalendarische und annalistische Grundformen der Memoria. In:
Memoria 1984, 441–577

Gamber 1972/73: Klaus Gamber, Blatt eines Totenoffiziums aus St. Emmeram. In: Sacris
erudiri 21 (1972/73) 249–251

Geuenich 2003: Dieter Geuenich „Dem himmlischen Gott in Erinnerung sein …“ – Gebets-
gedenken und Gebetshilfe im frühen Mittelalter. In: Jörg Jarnut u.a. (Hgg.), Erinnerungskultur



218 Franz Neiske

im Bestattungsritual. Archäologisch-historisches Forum (= MittelalterStudien 3) (München
2003) 27–40

Jakobi 1986: Franz-Josef Jakobi, Diptychen als frühe Form der Gedenk-Aufzeichnungen. Zum
‚Herrscher-Diptychon‘ im Liber Memorialis von Remiremont. In: Frühmittelalterliche Stu-
dien 20 (1986) 186–212

Koep 1952: Leo Koep, Das himmlische Buch in Antike und Christentum. Eine religionsge-
schichtliche Untersuchung zur altchristlichen Bildersprache (= Theophaneia 8) (Bonn 1952)

Kotila 1992:Heikki Kotila, Memoria mortuorum. Commemoration of the departed in Augus-
tine (= Studia Ephemeridis ‚Augustinianum‘ 38) (Rom 1992)

Lauwers 2005: Michel Lauwers, Naissance du cimetière. Lieux sacrés et terre des morts dans
l’Occident médiéval (= Collection historique) (Paris 2005)

Lemaitre 1984: Jean-Loup Lemaitre, Liber Capituli. Le Livre du chapitre, des origines au XVIe

siècle. L’exemple français. In: Memoria 1984, 625–648

Lehmann 1991: Tomas Lehmann, Martinus und Paulinus in Primuliacum (Gallien). Zu den frü-
hesten nachweisbaren Mönchsbildnissen (um 400) in einem Kirchenkomplex. In: Franz
Neiske, Dietrich Poeck und Mechthild Sandmann (Hgg.), Vinculum societatis. Joachim Wol-
lasch zum 60. Geburtstag (Sigmaringendorf 1991) 56–67

Leng 2007: Rainer Leng, Ein Würzburger Necrolog aus dem 9. Jahrhundert. In: Deutsches
Archiv für Erforschung des Mittelalters 63 (2007) 1–40

Ludwig 1987: Uwe Ludwig, Otfrid in den Weißenburger Mönchslisten. Das Zeugnis der Ver-
brüderungsbücher von St. Gallen und Reichenau. In: Zeitschrift für die Geschichte des Ober-
rheins 135, NF 96 (1987) 65–86

Memoria 1984: Karl Schmid und Joachim Wollasch (Hgg.), Memoria. Der geschichtliche Zeug-
niswert des liturgischen Gedenkens im Mittelalter (= Münstersche Mittelalter-Schriften 48)
(München 1984)

Mittermeier 2003: Irene Mittermeier, Die Deutung von Grabbeigaben des Mittelalters und der
frühen Neuzeit – eine Interpretationshilfe für das frühe Mittelalter. In: Jörg Jarnut u.a. (Hgg.),
Erinnerungskultur im Bestattungsritual. Archäologisch-historisches Forum (= MittelalterStu-
dien 3) (München 2003) 219–235

Neiske 1986: Franz Neiske, Vision und Totengedenken. In: Frühmittelalterliche Studien 20
(1986) 137–185

Neiske 1990: Franz Neiske, Frömmigkeit als Leistung? Überlegungen zu großen Zahlen im
mittelalterlichen Totengedenken. In: Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik 80
(1990) 35–48

Neiske 1997: Franz Neiske, Funktion und Praxis der Schriftlichkeit im klösterlichen Totenge-
denken. In: Clemens M. Kaspar und Klaus Schreiner (Hgg.), Viva vox und ratio scripta. Münd-
liche und schriftliche Kommunikationsformen im Mönchtum des Mittelalters (= Vita regularis
5) (Münster 1997) 97–118

Neiske 2002: Franz Neiske, „Bei deinem Namen habe ich dich gerufen.“ Individuum und
Seelenheil in der frühmittelalterlichen Klostergemeinschaft. In: Gert Melville und Markus
Schürer (Hgg.), Das Eigene und das Ganze. Zum Individuellen im mittelalterlichen Religiosen-
tum (= Vita regularis 16) (Münster 2002) 89–106

Neiske 2007: Franz Neiske, Europa im frühen Mittelalter 500–1050. Eine Kultur- und Menta-
litätsgeschichte (Darmstadt 2007)



Rotuli und andere frühe Quellen zum Totengedenken (bis ca. 800) 219

Ntedika 1971: Joseph Ntedika, L’évocation de l’au-delà dans la prière pour les morts. Étude de
patristique et de liturgie latines (IVe-VIIIe siècles) (= Recherches africaines de théologie, Tra-
vaux de la Faculté de Théologie de l’Université Lovanium de Kinshasa 2) (Löwen/Paris 1971)

Ohly 1984: Friedrich Ohly, Bemerkungen eines Philologen zur Memoria. In: Memoria 1984,
9–68

Okasha 2004: Elisabeth Okasha, Memorial stones or grave-stones? In: Paul Cavill (Hg.), The
Christian Tradition in Anglo-Saxon England. Approaches to Current Scholarship and Teach-
ing (= Christianity und Culture, Issues in Teaching und Research) (Cambridge 2004) 91–101

Paxton 1990: Frederick S. Paxton, Christianizing Death. The Creation of a Ritual Process in
Early Medieval Europe (Ithaca 1990)

Rebillard 2003: Éric Rebillard, Religion et sépulture. L’Église, les vivants et les morts dans l’An-
tiquité tardive (= Civilisations et Sociétés 115) (Paris 2003)

Sicard 1978: Damien Sicard, La Liturgie de la mort dans l’église latine des origines à la réforme
carolingienne (= Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 63) (Münster 1978)

Schmid 1977: Karl Schmid, Bemerkungen zur Anlage des Reichenauer Verbrüderungsbuches.
Zugleich ein Beitrag zur „Visio Wettini“. In: Kaspar Elm, Eberhard Gönner und Eugen Hil-
lenbrand (Hgg.), Landesgeschichte und Geistesgeschichte. Festschrift für Otto Herding (Stutt-
gart 1977) 24–41; Nachdruck in: Karl Schmid, Gebetsgedenken und adliges Selbstverständnis
im Mittelalter. Ausgewählte Beiträge. Festgabe zu seinem sechzigsten Geburtstag (Sigmaringen
1983) 514–531

Schmid 1983: Karl Schmid, Probleme der Erschließung des Salzburger Verbrüderungsbuches.
In: Eberhard Zwink (Hg.), Frühes Mönchtum in Salzburg (Salzburg 1983) 175–198

Schmid/Oexle 1974: Karl Schmid/Otto Gerhard Oexle, Voraussetzungen und Wirkung des
Gebetsbundes von Attigny. In: Francia 2 (1974) 71–122

Schmid/Wollasch 1975: Karl Schmid/Joachim Wollasch, Societas et Fraternitas. Begründung
eines kommentierten Quellenwerkes zur Erforschung der Personen und Personengruppen des
Mittelalters. In: Frühmittelalterliche Studien 9 (1975) 1–48; auch separat Berlin 1975

Schneider 2004: Herbert Schneider, L’intercession des vivants pour les morts. L’exemple des
synodes du haut Moyen Âge. In: Jean-Marie Moeglin (Hg.), Intercession du moyen âge à l’épo-
que moderne. Autour d’une pratique sociale (= Ecole Pratique des Hautes Etudes, Sciences
Historiques et Philologiques 5, Hautes études médiévales et modernes 87) (Genf 2004) 41–65

Scholz 1997: Sebastian Scholz, Karl der Große und das Epitaphium Hadriani. Ein Beitrag zum
Gebetsgedenken der Karolinger. In: Rainer Berndt (Hg.), Das Frankfurter Konzil von 794.
Kristallisationspunkt karolingischer Kultur. Akten zweier Symposien (vom 23. bis 27. Februar
und vom 13. bis 15. Oktober 1994) anläßlich der 1200-Jahrfeier der Stadt Frankfurt am Main,
2 Bde. (= Quellen und Abhandlungen zur mittelrheinischen Kirchengeschichte 80) (Mainz
1997) 373–394

Scholz 1999: Sebastian Scholz, Totengedenken in mittelalterlichen Grabinschriften vom 5. bis
zum 15. Jahrhundert. In: Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft 26 (1999) 37–59

Stein-Kecks 2004: Heidrun Stein-Kecks, Der Kapitelsaal in der mittelalterlichen Klosterbau-
kunst. Studien zu den Bildprogrammen (= Italienische Forschungen des Kunsthistorischen In-
stitutes in Florenz, 4. Folge, 4) (München/Berlin 2004)

Stuiber 1957: Alfred Stuiber, Refrigerium interim. Die Vorstellungen vom Zwischenzustand
und die frühchristliche Grabeskunst (= Theophaneia 11) (Bonn 1957)



220 Franz Neiske

Thümmel 1980: Hans Georg Thümmel, Art. Bilder IV, Alte Kirche. In: Theologische Realen-
zyklopädie 6 (1980) 525–531

Waldhoff 1996/97: Stephan Waldhoff, Memoria im privaten Beten des frühen Mittelalters
anhand der Gebetstexte der Handschrift Paris, Bibl. Mazarine, ms. 512. In: Archiv für Litur-
giewissenschaft 38/39 (1996/97) 173–250

Waldhoff 2003: Stephan Waldhoff, Alcuins Gebetbuch für Karl den Großen. Seine Rekon-
struktion und seine Stellung in der frühmittelalterlichen Geschichte der libelli precum (= Litur-
giewissenschaftliche Quellen und Forschungen 89) (Münster 2003)

Wollasch 1980: Joachim Wollasch, Zu den Anfängen liturgischen Gedenkens an Personen und
Personengruppen in den Bodenseeklöstern. In: Remigius Bäumer, Karl Suso Frank und Hugo
Ott (Hgg.), Kirche am Oberrhein. Festschrift für Wolfgang Müller (= Freiburger Diözesan-Ar-
chiv 100) (Freiburg 1980) 59–78

Wollasch 1984: Joachim Wollasch, Die mittelalterliche Lebensform der Verbrüderung. In: Me-
moria 1984, 215–232

Wollasch 1988: Joachim Wollasch, Aus einem Regensburger Kalendar des 9. Jahrhunderts. In:
Dieter Berg und Hans-Werner Goetz (Hgg.), Historiographia mediaevalis. Studien zur Ge-
schichtsschreibung und Quellenkunde des Mittelalters. Festschrift für Franz-Josef Schmale
zum 65. Geburtstag (Darmstadt 1988) 60–76


