Petrus Bsteh, Brigitte Proksch,
Cosmas Hoffmann (Hg.)

Die Orden im Wandel Europas

Historische Episoden und ihre globalen Folgen

Munster 2013

LIT


neiske
Schreibmaschinentext
Münster 2013


Ecclesia Cluniacensis — Ecclesia Christiana .., 15

Franz Neiske

ECCLESIA CLUNIACENSIS — ECCLESIA CHRISTIANA.
AUSWIRKUNGEN EINER MONASTISCHEN REFORM-
BEWEGUNG AUF KIRCHE UND GESELLSCHAFT DES
MITTELALTERS

Im Sommer des Jahres 1245 war die Abtei Cluny in Burgund fiir einige
Wochen das Zentrum der christlichen Welt. Papst Innozenz IV. und der fran-
zosische Konig Ludwig IX., der Heilige, trafen sich ndmlich in Cluny, um iiber
das weitere Vorgehen gegen Kaiser Friedrich II. zu beraten. Sie waren zum
Ersten Konzil von Lyon zusammen gekommen und folgten wihrend der
schwierigen Verhandlungen gern der Einladung des Abtes Wilhelm III. von
Cluny. Zur illustren Schar der Giste gehorten neben Ludwig von Frankreich
mit seiner Familie und dem Papst samt seinem groBen Gefolge auch der byzan-
tinische Kaiser, Konige, Herzoge aus Spanien und Frankreich sowie zahlreiche
Kardinile, Patriarchen, Bischiofe und Abte, jeweils mit ihrem Anhang, d. h. mit
Sekretidren, Dienern, Soldaten und weiterem Gefolge.! All diese Giiste, so ver-
meldet die Chronik des Klosters nicht ohne Stolz, wurden untergebracht und
versorgt, ohne dass dadurch der iibliche monastische Tagesablauf gestort wur-
de, ohne dass sich die Ménche bei der Nutzung von Refektorium oder Schlaf-
saal, von Kapitelsaal oder Krankenabteilung, von Keller oder Kiiche beein-
triichtigt sahen.” Die Monche der Abtei konnten also weiterhin ihr von Kriti-
kern als iiberméBig bezeichnetes Pensum an Gebeten und Psalmenrezitation
erfiillen. Wenn am 11. September des Jahres 1910 aus Anlass des Millénaire
de la fondation de Cluny ein ,cortége historique’ durch die Straflen der Stadt
Cluny zog, der an diesen Besuch des Papstes und mehrerer Konige im Jahr
1245 erinnern sollte, so hatte man damit — neben der damals aktuellen antikle-
rikalen Absicht — auch eines der glanzvollsten Ereignisse der Geschichte des
Klosters theatralisch in Szene gesetzt.’

Das Beispiel zeigt natiirlich zunéchst einmal die ungeheure Wirtschafts-
kraft der Abtei Cluny. Das wird auch deutlich an den besonders kostbaren

! DENYSE RICHE, L’ordre de Cluny  la fin du moyen dge. ,,Le vieux pays clunisien" — XII*-XV*
sitcles (C.E.R.C.O.R Travaux et Recherches XIII) Saint-Etienne 2000, S. 267.

2 Bibliotheca Cluniacensis in qua SS. Patrum Abb. Clun. Vitae, Miracula, Scripta, Statuta, Priui-
legia Chronologiaque ... hg. von MARTINUS MARRIER und ANDREAS QUERCETANUS, Paris 1614,
Sp. 1666.

3 DOMINIQUE IOGNA-PRAT, Cluny, 910-1910 ou I’instrumentalisation de la mémoire des origines,
in: Revue Mabillon n.s. 11 (72) 2000, S. 161-185, S. 183.



16 Franz Neiske

Gastgeschenken, die der Abt von Cluny fiir die hochsten Giiste bereit hielt.”
Wie herausragend aber dariiber hinaus das allgemeine Ansehen Clunys zu die-
ser Zeit in der Kirche war, verdeutlicht zudem ein einzigartiger Vorgang in der
Geschichte der pépstlichen Kurie: Man vertraute dem Archiv der Abtei einen
besonderen Schatz an. Angesichts allgemeiner Bedrohungen, vielleicht auch
aus Furcht vor dem durch das Konzil am 17. Juli 1245 abgesetzten Kaiser
Friedrich II. lieB man alle wichtigen Privilegien, die der romischen Kirche von
weltlichen Konigen und Fiirsten gewihrt worden waren, kopieren und gab die-
se Kopien der Abtei Cluny zur sicheren Aufbewahrung. Es handelte sich um
insgesamt 91 Dokumente.” Diese Sammlung wird in der Forschung als ,Rou-
leaux de Cluny’ bezeichnet.® Man konnte in Cluny mit den kurz zuvor errichte-
ten méchtigen Tirmen im Westwerk der Kirche Cluny III (les tours dites ,Ba-
rabans’) einen besonders sicheren Aufbewahrungsort fiir diese wertvollen Do-
kumente bieten. Noch zu Beginn des 18. Jahrhunderts wird dieser Archiv-
schatz als besonderes Kleinod beschrieben.’

Was macht nun die Bedeutung Clunys und der von Cluny ausgehenden
monastischen Reformbewegung aus? Den gerade genannten Ereignissen lassen
sich frithere, fiir die romische Kirche nicht minder wichtige anfiigen. Die Abtei
Cluny hatte besonders im 12. Jahrhundert versucht, sich selbst als Rom-
ebenbiirtig oder zumindest als Rom-ahnlich darzustellen.* Am 29. Januar des
Jahres 1119 starb Papst Gelasius II. in Cluny und Calixt II. wurde ebendort
gewihlt. Tod und Begribnis eines Papstes in Cluny! Und vielleicht gehorte
sogar der damalige Abt von Cluny, Pontius, zu den Kandidaten fiir das hdchste
Kirchenamt, Zumindest versucht die cluniazensische Uberlieferung bei der
Schilderung dieses Ereignisses, eine intensive Nihe zwischen Papsttum und
Abtei herzustellen, Gelasius starb demnach in propria domo, d. h. Cluny ist der

4 Matthaeus Parisiensis, Chronica majora, 4. A.D, 1240 to A.D. 1247 (Roll series 57, 4) London
1877, ND Nendeln 1964, S. 428.

> LEOPOLD DELISLE, Inventaire des manuscrits de la Bibliothéque Nationale, Fonds de Cluni,
Paris 1884, Nr. 186, S. 308. Vgl. Recueil des chartes de ’abbaye de Cluny, hg. von AUGUSTE
BERNARD und ALEXANDRE BRUEL (Collection de documents inédits sur 1’histoire de France —
Premiere série. Histoire politique) 6 Bde., Paris 1876-1903, ND Frankfurt a. Main 1974, Nr.
4846; Internet: http://fruehmittelalter.uni-muenster.de/cce/php/view.php?bb=4846 (zuletzt be-
sucht: 29. 2, 2012), '

% JEAN-LOUIS-ALPHONSE HUILLARD-BREHOLLES, Examen des chartes de I’église romaine conte-
nues dans les rouleaux dits rouleaux de Cluny, in: Notices et extraits des manuscrits de la Biblio-
théque impériale et autres bibliothéques de France 21/2, 1865, S. 267-363.

7 SEBASTIEN BARRET, La mémoire et I’écrit: l'abbaye de Cluny et ses archives (X°*-XVIII® siécle)
(Vita regularis. Abhandlungen 19) Miinster 2004, S. 28 £., S. 231.

® FrRANZ NEISKE, Das Verhiltnis Clunys zum Papsttum, in: Die Cluniazenser in ihrem politisch-
sozialen Umfeld, hg. von GILES CONSTABLE, GERT MELVILLE und JORG OBERSTE (Vita regularis
7) Miinster 1998, S. 279-320, S. 314-319,



Ecclesia Cluniacensis — Ecclesia Christiana ... 17

dem Papst angemessene Ort, denn ,sein’ Cluny sei das erklirte Ziel des Paps-
tes gewesen: Cluniacum suum pervenire desiderans.’

Wie ehemals die Abte Clunys in der Stadt der Pépste zu sterben begehr-
ten,' so jetzt der Papst im monasterium sancti Petri, d. h. in Cluny. Diese Vor-
stellung passt zu der Eigenbezeichnung als Cluniacensis ecclesia. So benannte
sich die Klostergemeinschaft seit der Zeit Abt Hugos, also seit der zweiten
Hilfte des 11. Jahrhunderts. Zahlreiche Urkunden benutzen diesen Begriff und
verbinden ihn sogar mit dem Bild der allumfassenden, ndhrenden Mutter."!

Aber entsprach dieses machtvolle Selbstverstéindnis der Abtei auch der
Wirklichkeit oder der Wahrnehmung der Zeitgenossen? Ja, auch von dieser
Seite wurde immer wieder die Grofle und Besonderheit Clunys herausgestellt.
Abt Maiolus von Cluny sollte 974 auf Vorschlag Kaiser Ottos II. zum Papst
gewihlt werden, doch Maiolus lehnte ab.'? Im Jahre 980 versohnte sich Otto II.
mit seiner Mutter, der Kaiserin Adelheid in Pavia, offenbar durch Vermittlung
von Abt Maiolus.” Kaiser Heinrich I (gest. 1024) schenkte anlédsslich seiner
Kronung als Zeichen besonderer Wertschitzung fiir die Monche einen golde-
nen, mit dem Kreuz geschmiickten Reichsapfel und weitere kostbare Insignien
der Abtei Cluny." Abt Hugo vermittelte 1077 in Canossa zwischen Papst Gre-
gor VIL und Kaiser Heinrich IV.," dessen Taufpate er auf Bitten Heinrichs III.

? Epistola ad domnum Pontium cluniacensem abbatem, hg. von HERBERT EDWARD JOHN Cow-
DREY, Two Studies in Cluniac History (1049-1126) (= Studi Gregoriani 11, 1978), S. 111-117,
S. 115. Der Liber pontificalis auflert sich zu diesen Ereignissen wie gewohnt zuriickhaltend:
Louis DUCHESNE, Le Liber Pontificalis, 3 Bde., Paris 1886, 1892, 1957, 2, ND Paris 1955, S.
317 £ und S. 322; S. 376: Quo [Cluniacum] deportatus summaque reverentia susceptus [...] in
medio fratrum, circumstantibus episopis el cardinalibus, in propria domo proprius pastor in
pace Cluniaco quievit.

19 ygl, dazu PAaTricK HENRIET, Saint Odilon devant sa mort. Sur quelques données implicite de
comportement religieux au XI° siécle, in: Le moyen 4ge 96, 1990, S, 227-244,

"' Recueil des chartes de I'abbaye de Cluny (wie Anm. 5) Nr. 4457, 4938, 5192.

'2 ERNST SACKUR, Die Cluniacenser in ihrer kirchlichen und allgemeingeschichtlichen Wirksam-
keit bis zur Mitte des elften Jahrhunderts, 2 Bde., Halle 1892—1894, ND Darmstadt 1971, 1, S.
233; GIOVANNI SPINELLI, Maiolo, abbate di Cluny — papa mancato, Novara 1994, S. 36 f.

13 Die Lebensbeschreibung der Kaiserin Adelheid von Abt Odilo von Cluny (Odilonis Clunia-
censis abbatis Epitaphium domine Adelheide auguste), hg. von HERBERT PAULHART, Mitteilun-
gen des Institutes fiir Osterreichische Geschichtsforschung, Ergiinzungsband 20, 2, 1962, cap. 7,
S. 35. Zur Wertschitzung Clunys durch die Ottonen vgl. SEBASTIEN BARRET, Cluny et les Otto-
niens, in: Ottone III ¢ Romualdo di Ravenna. Impero, monasteri e santi asceti, Atti del XXIV
convegno del Centro Studi Avellaniti, Fonte Avellana, 2002, Verona 2003, S. 179-213.

4 Rudolfus Glaber, Historiarum libri quinque, 1, 23, in: Raoul Glaber, Histoires, éd., ann. et
trad. par MATHIEU ARNOUX (Miroir du Moyen Age) Turnhout 1996, S. 78 f,

' HARALD ZIMMERMANN, Der Canossagang von 1077. Wirkungen und Wirklichkeit (Abhand-
lungen der Geistes- und Sozialwissenschaftlichen Klasse, Akademie der Wissenschaften und
Literatur 5) Mainz 1975, S. 140-148, ARMIN KOHNLE, Abt Hugo von Cluny (1049-1109) (Bei-
hefte der Francia 32) Sigmaringen 1993, S, 110 f.



18 Franz Neiske

war.'® Gregor VIL. (gest. 1085) tibertrug Abt Hugo mit der Leitung der Abtei
Polirone gleichzeitig auch die Vollmacht, nostra vice, also in Stellvertretung
des Papstes zu agieren'’ und damit gewissermaBen als abbas universalis."” Sein
Nachfolger, Abt Pontius von Cluny (gest. 1126), fungierte als pépstlicher Un-
terhdndler zwischen Heinrich V. und Calixt II. in Mouzon im Jahre 1119."
Noch in der Vita des hl. Morandus (gest. um 1115), ehemals Ménch von Cluny
und ,Apostel des Sundgaus’, sowie Patron des Hauses Habsburg, dem im Wie-
ner Stephansdom eine Kapelle geweiht ist,”® wird der hervorragende Beitrag
Clunys zum Wohl der gesamten Kirche gelobt: Die Abtei sei ein frommes Asyl
fiir alle gewesen, die in der Christusnachfolge leben wollten, und sie habe zu-
dem der Kirche Christi Pipste, Kardinile, Bischdfe und Abte geschenkt, so-
dass dadurch das in Kailte erstarrte Monchtum der Zeit wieder mit neuem Feuer
erfiillt worden sei.? Und Petrus von Celle (gest. 1183), selbst Cluniazenser,
lobte Cluny als ,,die Stadt unserer Stirke“, aus der tausendfach Monche her-
vorgingen, um in Bistiimern, Abteien und an Konigshofen zu wirken; dies sei
der Ort, an dem die Besten wie ,,Gold geschmolzen* wiirden zur Reform der
Kirche.”

Auch in Cluny selbst war man darauf bedacht, einen umfassenden, ja uni-
versalen Anspruch geltend zu machen. Die Viten der Abte nennen mit Stolz
die verschiedenen Volker, in denen Kloster von Cluny aus gegriindet oder re-
formiert worden seien; im Konigreich Frankreich, in Aquitanien, in Spanien
und sogar in der Stadt Rom. Man hat deshalb mit Recht von ,imperialen
Ideen” dieser monastischen Reformbewegung gesprochen.”

'® JosepH H. LYNCH, Hugh I of Cluny’s Sponsorship of Henry 1V: Its Context and Consequences,
in: Speculum 60, 1985, S. 800-826, S. 801.

'7 1 EO SANTIFALLER, Quellen und Forschungen zum Urkunden- und Kanzleiwesen Papst Gregors
VII., 1. Teil, Quellen: Urkunden, Regesten, Facsimilia (Studi e testi 190) Vatikanstadt 1957, Nr.
126, S. 125 f. HERBERT EDWARD JOHN COWDREY, The Epistolae Vagantes of Pope Gregory VII,
Oxford 1972, S. 70.

18 MICHELE MACCARRONE, Romana ecclesia — Cathedra Petri, 2 Bde. (Italia sacra 48) Rom 1991,
S. 839,

19 STANLEY A. CHODOROW, Ecclesiastical Politics and the Ending of the Investiture Contest: The
Papal Election of 1119 and the Negotiations of Mouzon, in: Speculum 46, 1971, S. 613-640.

% ELisaBETH KovAcs, Die Heiligen und heiligen Konige der friihen Habsburger (1273-1519),
in: Laienfrommigkeit im spiten Mittelalter Formen, Funktionen, politisch-soziale Zusammen-
hidnge, hg. von KLAUS SCHREINER und ELISABETH MULLER-LUCKNER, Miinchen 1992, S. 93-126,
S. 98.

?! Vita beati Morandi confessoris, in: Bibliotheca Cluniacensis (wie Anm. 2) Sp. 501506, Sp.
506 A-C.

% The letters of Peter of Celle, hg. von JULIAN HASELDINE, Oxford 2001, Nr. 150, S. 548.

2 PAOLO LAMMA, Momenti di storiografia cluniacense (Istituto Storico Italiano per il Medio
Evo, Studj storici 42-44) Rom 1961, S. 82.



Petrus Venerabilis (gest. 1156), der grole Reformabt des 12. Jahrhun-
derts, zahlt in einem Brief an den Kaiser von Byzanz die Herrscher des Abend-
landes auf, mit denen Cluny verbriidert war: die franzosischen, englischen so-
wie spanischen Konige und natiirlich auch die deutschen und die rémischen
Kaiser und sogar die ungarischen Konige.” Er sieht die Abtei als Zentrum ei-
ner cluniazensischen res publica® und kniipft damit an die Vorstellung einer
groBeren res publica christiana an, in der Cluny die Rolle eines ,kleinen Rom’
zukomme.” Cluny wurde so zum Impulsgeber fiir das Papsttum. Erst im 13,
Jahrhundert musste es sich — geschwicht — pépstlicher Aufsicht und Kontrolle

unterwerfen.”’

Die im Jahre 910 von Herzog Wilhelm von Aquitanien gegriindete Abtei
Cluny begann, wie viele andere Klostergriindungen auch, als bescheidenes Un-
ternehmen. Schon in der zweiten Hilfte des 10. Jahrhunderts und dann vor al-
lem im 11. Jahrhundert entwickelte sich das Kloster jedoch zu einem der be-
deutendsten Zentren des europédischen Monchtums. Viele wichtige monasti-
sche und kirchenpolitische Griinde trugen zum Erfolg Clunys bei. Neben einer
Reihe von herausragenden charismatischen Abten” in den ersten beiden Jahr-
hunderten, die dariiber hinaus auch noch in extrem lange Amtszeiten (dreimal
50 Jahre) wirken konnten, seien hier nur zwei weitere entscheidende Erkldrun-
gen fiir den Erfolg der Reformbewegung genannt:

1. Die Verwirklichung der Libertas ecclesiae. Cluny war seit seiner Griindung
frei von allen dufleren Eingriffen und nur dem Papst unterstelit.

2. Durch das sogenannte Reformprivileg Papst Johannes’ XI. von 931 war es
Cluny erlaubt, Mdnche aus anderen Klostern aufzunehmen oder sogar ganze
Klgster zu reformieren und an Cluny anzuschliefen.”

4 Letters of Peter the Venerable, hg. von GILES CONSTABLE, 2 Bde. (Harvard Historical Studies
78) Cambridge (MA) 1967, 1, S. 209 Nr. 75.

Z Ebd. 1, S. 306 Nr. 115.

26 . AMMA, Momenti (wie Anm, 24) S. 86, DOMINIQUE IOGNA-PRAT, Ecclesia/Christianitas. Iden-
tité universelle et identité religieuse, in: Religiosita e civilta, Identita delle forme religiose, Atti
del convegno internazionale, Brescia, 9-11 settembre 2009, hg. von GIANCARLO ANDENNA (Le
Settimane internazionali della Mendola, Nuova Serie 2007-2011) Mailand 2011, S. 193-206, S.
203,

%7 FRANZ NEISKE, Reform oder Kodifizierung? Pipstliche Statuten fiir Cluny im 13. Jahrhundert,
in: Archivum historiae Pontificiae 26, 1988, S, 71-118.

2 FrRANZ NEISKE, Charismatischer Abt oder charismatische Gemeinschaft? Die frihen Abte Clu-
nys, in: Charisma und religiose Gemeinschaften im Mittelalter, hg. von GIANCARLO ANDENNA,
MIRKO BREITENSTEIN und GERT MELVILLE (Vita regularis, Abhandlungen 26) Miinster 2005, S.
55-72.

» papsturkunden 896—-1046, bearb. von HARALD ZIMMERMANN (Osterreichische Akademie der
Wissenschaften. Philosophisch-historische Klasse, Denkschriften 174, Vertffentlichungen der
historischen Kommission 3) Wien 1984, Nr. 64, S. 108, concedimus ut, si quis monachus ex
quolibet monasterio ad vestram conversationem solo dumtaxat meliorande vitae studio trans-
migrare voluerit [...] suscipere vobis liceat.



20 Franz Neiske

Was aus dieser besonderen Situation folgte, ist in zahlreichen Handbii-
chern nachzulesen, hat aber auch zu einer Reihe von Missverstindnissen ge-
fiihrt;

*  Cluny habe den Investiturstreit ausgeldst,

+  Cluny sei damit fiir den Untergang des Deutschen Reiches verantwortlich
oder:;

»  Gregor VIL sei Monch in Cluny gewesen.”

Die Bedeutung der cluniazensischen Reformbewegung fiir die Kirche, fiir
das westeuropdische Monchtum und fiir die mittelalterliche Kirche und Gesell-
schaft insgesamt soll im Folgenden an wenigen Themenschwerpunkten erldu-
tert werden.

Das monastische Ideal und die Laien

Das Bild des idealen Monches und des idealen Laien ist das Kernthema
der Schriften des Abtes Odo von Cluny (gest. 942). Er hatte als Kanoniker eine
hervorragende theologische Ausbildung in Tours und Paris erhalten und kam
dann — wie die Legende will — mit 100 Biichern ins Kloster Baume im franzo-
sischen Teil des Jura (zu damaliger Zeit war das ein ungeheurer Schatz ~ zu-
mindest aber ein Zeichen fiir seine stupende Gelehrsamkeit). Er wurde dann in
Cluny Nachfolger des Griindungsabtes Berno (gest. 927) und gilt in der clunia-
zensischen Historiografie als eigentlicher Begriinder der Abtei.*

Neben seiner erfolgreichen diplomatischen Titigkeit zur Sicherung und
Mehrung des Klosterbesitzes und seinen hiufigen Reisen nach Italien fand er
noch Zeit, einige grundlegende theologische Schriften und Predigten zu verfas-
sen. Fiir Bischof Turpio von Limoges (gest. 944) schrieb er Betrachtungen mit
dem Titel Collationes, in denen er ein sehr strenges moralisches Leben fiir
Monche und Laien forderte.” Wichtiger noch sind zwei weitere Werke, die

% Vgl. dazu zuletzt: FRANZ NEISKE, Zwischen pusillus grex und ordo cluniacensis. Umbruch und
Kontinuitit im cluniacensischen Klosterverband, in: Vom Umbruch zur Erneuerung? Das 11.
und beginnende 12. Jahrhundert — Positionen der Forschung, hg. von JORG JARNUT und MATTHI-
AS WEMHOFF (MittelalterStudien 13) Miinchen 2006, S. 247-273, S. 249-251, und DERS,,
Réforme clunisienne et réforme de I’Eglise au temps de ['abbé Hugues de Cluny, in: La reforma
gregoriana y su proyeccién en la cristiandad Occidental. Siglos XI-XII (XXXII Semana de Es-
tudios Medievales Estella 1822 julio 2005) Pamplona 2006, S. 335-359, S. 337-343,

3 Zu Odo vgl. ISABELLE ROSE, Constroire une société seigneuriale. Itinéraire et ecclésiologie de
I’abbé Odon de Cluny, fin du IX® — milieu du X° siecle (Collection du Centre d'études médiéva-
les de Nice 8) Turnhout 2008.

32 ISABELLE Rosg, Les ,Collationes’ d’Odon de Cluny (f 942): Un premier recueil d’,exempla’
rédigé en milieu ,clunisien’?, in: Le tonnerre des exemples: ,Exempla’ et médiation culturelle
dans I'Occident médiéval, hg. von MARIE-ANNE POLO DE BEAULIEU, PASCAL COLLOMB und JAC-
QUES BERLIOZ, Rennes 2010, S, 145-159.



Ecclesia Cluniacensis — Ecclesia Christiana ... 21

sogenannte Occupatio und die Vita Geraldi. Die Occupatio, eine Versdichtung
in sieben Biichern, vertieft Themen aus den Collationes und verschirft die mo-
ralischen Forderungen. Sehr unnachgiebig verdammt Odo die schlimmen Sit-
ten seiner Zeitgenossen. Er zeigt in dem Werk seine ganze Gelehrsamkeit und
zitiert fortwdhrend die Texte antiker Autoren, die in Cluny offiziell verpont
waren,”

Die Vita Geraldi nimmt viele dieser Ideen wieder auf, Sie war als konkre-
te Handlungsanweisung fiir Laien gedacht, als eine Art Fiirstenspiegel also.
Beschrieben wird das Leben des Grafen Gerald von Aurillac aus der Auvergne.
Dieser war unverheiratet geblieben, hatte ein Kloster gegriindet und wiére gern
auch Monch geworden. Aber Odo will zeigen, dass die Welt auch fromme Lai-
en braucht und schildert deshalb Gerald als einen Ritter, der heimlich, unter
seinem weltlichen Gewand, Tonsur und Habit tragt.** Rhetorisch anspruchsvoll
und im Aufbau der Gattung der klassischen Biografie folgend, entwickelt Odo
cin neues Ideal christlichen Lebens fiir Laien in der Welt. Mafhalten bei Speis
und Trank, Verzicht auf Luxus bei der Kleidung, Almosengeben und Keusch-
heit, Pilgerfahrten und Klostergriindungen waren demnach fiir Gerald bestim-
mend.” Dieses Idealbild sollte frommen Laien in der Welt Ansporn und Ziel
sein, In gewisser Weise scheint diese ,,erste Lebensbeschreibung eines heiligen
Laien, die aus dem Mittelalter bekannt ist“, auch pridgend fiir die adelige Rit-
terschaft gewesen zu sein.*® Allerdings waren die Anspriiche, die Odo an sei-
nen Protagonisten stellt, in einigen Punkten doch sehr von einem duflerst ein-
seitigen monastischen Ideal bestimmt.

In offensichtlichem Bezug auf Johannes Cassianus (gest. 430/435), der in
seinen Schriften fiir das westliche Monchtum in weiten Bereichen bestimmend
war, forderte Odo auch von den Laien ununterbrochene Reinheit des Leibes.”
Die von Odo zur Veranschaulichung dieses Ideals présentierten Beispiele zei-
gen die unbedingte Strenge dieses Ideals. Der enthaltsam lebende Vater Ge-

33 FRANZ NEISKE, Europa im friihen Mittelalter 500—1050. Eine Kultur- und Mentalititsgeschich-
te, Darmstadt 2007, S. 76.

* Odon de Cluny. Vita Sancti Geraldi Auriliacensis, hg. von ANNE-MARIE BULTOT-VERLEYSEN
(Subsidia hagiographica 89) Briissel 2009, 11, 3, S. 202 f.

35 FRIEDRICH LOTTER, Das Idealbild adliger Laienfrémmigkeit in den Anfingen Clunys: Odos
Vita des Grafen Gerald von Aurillac, in: Benedictine Culture 750-1050, hg, von WILLEM LOUR-
DAUX und DANIEL VERHELST (Mediaevalia Lovaniensia Series I, Studia X1) Lowen 1983, S. 76-
95, S. 82-85.

%6 JoaciM WoLLAscH, Cluny — ,Licht der Welt’, Aufstieg und Niedergang der klosterlichen
Gemeinschaft, Ziirich ~ Diisseldorf 1996, S. 39, CHRISTIAN LAURANSON~-ROSAZ, La Vie de Gé-
raud d’Aurillac, vecteur d’une certaine conscience aristocratique dans le Midi de la Gaule, in:
Guerriers et moines. Conversion et sainteté aristocratique dans I'Occident médiéval (IX“-XII°
siécle), hg, von MICHEL LLAUWERS (Collection d’études médiévales 4) Antibes 2002, S. 157181,

%7 Johannes Cassianus, Collationes XXIIII, hg. von MICHAEL PETSCHENIG (Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum 13) Wien 1886, collatio 12, passim, S. 333-359,



22 Franz Neiske

ralds wird erst durch einen Traum dazu aufgefordert, mit seiner Frau zu ver-
kehren, damit der Sohn gezeugt werden konne, der sich grole Verdienste er-
werben werde. Gerald selbst verzichtet auf eine Ehe mit der Schwester des
Herzogs Wilhelm von Aquitanien, dem Griinder des Klosters Cluny. Geradezu
kultische Reinheit erwartet Odo von den Laien, die, wie auch die Monche, et-
wa einen ungewollten nichtlichen Samenerguss als schlimme Siinde betrach-
ten sollen.”® Er folgt hier der mittelalterlichen Uberzeugung, nach der die Tat-
haftung wichtiger als die Intentionshaftung war.” Das Ideal eines vollkommen
jungfridulichen Lebens erwartete Odo also nicht nur von Mdonchen, sondern
auch von Laien. Nach dem Bericht der Vita Odonis hat er sogar einem jungen
Midchen geholfen, der drohenden Verheiratung zu entgehen und in ein Kloster
zu fliichten — ein Weg, den Odo, wie der Autor der Vita berichtet, gern allen
dort lebenden Frauen erméglichen wollte.” Odos Schriften sind geradezu ge-
spickt mit exemplarischen Geschichten von Versuchungen, die einer jungfriu-
lichen Reinheit gefidhrlich werden kdnnten.

Odo von Cluny ist mit seiner Forderung nach ausschlieBlicher Jungfrau-
lichkeit hier nicht der Erfinder einer neuen, strengen Sexualmoral,* aber seine
Schriften trugen dazu bei, dieses Ideal im mittelalterlichen Mdnchtum tiefer zu
verankern und es mit der spiteren Forderung zu verbinden, der Zolibat solle
auch fiir die weltlichen Kleriker gelten. Nicht zuletzt kann darin auch der
Grund fiir die zumindest theoretisch geforderte Leibfeindlichkeit des Mittelal-
ters gesehen werden. Vor allem das Frauenbild scheint mit dazu beigetragen zu
haben, dass ein Jahrhundert spiter Theologen wie Petrus Damiani (gest. 1072),
der eng mit der cluniazensischen Tradition verbunden war, ein absolutes Ver-
bot der Heirat von Klerikern (Zolibat) fordern konnte und in seinem Werk iiber
die Siinden der Stadt Gomorrha jegliche sexuelle Verfehlung von Klerikern
gewissermaBen als Befleckung der unbefleckten Kirche bezeichnete.” Odos

% Vita Geraldi (wie Anm. 35)1, 2, S. 136 £.; 1, 34, S. 182 f, Zum Begriff der kultischen Reinheit
vgl. ARNOLD ANGENENDT, ,Mit reinen Hinden". Das Motiv der kuitischen Reinheit in der
abendlindischen Askese, in: Herrschaft, Kirche, Kultur, Beitriige zur Geschichte des Mittelalters.
Festschrift Friedrich Prinz, hg. von GBORG JENAL, Stuttgart 1993, 297-316; ND in: ARNOLD
ANGENENDT, Liturgie im Mittelalter. Ausgewihlte Aufsitze zum 70. Geburtstag, hg. von THO-
MAS FLAMMER und DANIEL MAYER (Asthetik — Theologie — Liturgik 35) Miinster 2005, S. 245-
267.

* HuBERTUS LUTTERBACH, Intentions- oder Tathaftung? Zum BuBlverstiindnis in den frithmittel-
alterlichen BuBbiichern, in; Frithmittelalterliche Studien 29, 1995, S. 120-143, S. 143.
0 Johannes von Salerno, Vita sancti Odonis, lib. I, cap. 36, MIGNE PL 133, Sp. 43-86, Sp. 59.

' So Phyllis G. Jestice, Why Celibacy? Odo of Cluny and the Development of a New Sexual
Morality, in: Medieval Purity and Piety. Essays on Medieval Clerical Celibacy and Religious
Reform, hg. von Michael Frassetto (Garland Medieval Casebooks [9) New York ~ London
1998, S. 81115, S, 87.

*? Die Briefe des Petrus Damiani, hg. von Kurt Reindel (MGH Die Briefe der deutschen Kaiser-
zeit 4) 4, Bde., Hannover 1983-1993, 1, Nr. 31, S. 284-330, S. 286.



Ecclesia Cluniacensis — Ecclesia Christiana ... 23

e

Forderungen wurden also iiber das Reformmd&nchtum hinaus zu einem Ideal,
mit dem man das Heil der Gesamtkirche verbunden sah, und das im 11. Jahr-
hundert ein wichtiges Argument fiir die Forderung nach Ehelosigkeit des Kle-
rus werden konnte, '

Zur inneren Erneuerung des monastischen Lebens gehérte in Cluny und in
den cluniazensischen Klostern die sorgfiltige Beachtung benediktinischer Ge-
betsvorschriften im Tagesablauf und nach und nach deren systematische Aus-
weitung. Man kann in diesem Zusammenhang mit Recht von exzessiven Ge-
betsleistungen sprechen.® Schreibt die Benediktsregel vor, dass im Laufe einer
Woche die 150 Psalmen des gesamten Psalters gesungen werden, erreichte
man in Cluny zeitweise tdglich bis zu 200 Psalmen.* Kassius Hallinger hat
deshalb die allgemeine kulturelle Leistungsfihigkeit Clunys in Frage stellen
wollen, die neben dem enormen liturgisch-rituellen Aufwand zu kurz gekom-
men sei. Die Zuspitzung einer Charakterisierung der Abtei als ,Kultkloster’
statt als ,Kulturkloster’ hat zu einer umfangreichen Diskussion gefiihrt, wurde
aber zuletzt mit Recht zuriickgewiesen.® Im 12. Jahrhundert wurden die ex-
tremen Gebetsleistungen gekiirzt auf ein ,,humanes* Mal.*

3 Zur Herleitung dieser Vorschriften aus der karolingischen Monchsreform des Benedikt von
Aniane vgl. Kassius Hallinger, Uberlieferung und Steigerung im Mdonchtum des 8. bis 12. Jahr-
hunderts, in; Eulogia. Miscellanea liturgica in onore di Burkhard Neunheuser (Analecta liturgica
1 = Studia Anselmiana 68) Rom 1979, S. 125-187. Adriaan H. Bredero, Cluny et le monachisme
carolingien: continuité et discontinuité, in: Benedictine Culture 750-1050, hg. von Willem
Lourdaux und Daniel Verhelst (Mediaevalia Lovaniensia Series I, Studia XI) Lowen 1983, S.
50-75.

4 Wollasch, Licht (wie Anm. 37) S. 257. Andrea zur Nieden, Der Alltag der Monche: Studien
zum Klosterplan von St. Gallen, Hamburg 2008, S. 140 Anm. 545.

4 Zur Diskussion vgl. z. B.: JEAN LECLERCQ, Cluny fut-il ennemi de la culture?, in: Revue Ma-
billon 47, 1957, S. 172-182; GILES CONSTABLE, The Monastic Policy of Peter the Venerable, in:
Pierre Abélard et Pierre le Vénérable, Les courants philosophiques, littéraires et artistiques en
occident au milieu du XTII° siécle, hg. von RENE Louis, JEAN JOLIVET und JEAN CHATILLON, Paris
1975, S. 119-138, discussion S. 139-142; ND in: DERrs., The Abbey of Cluny. A Collection of
Essays to Mark the Eleven-Hundredth Anniversary of its Foundation (Vita regularis, Abhand-
lungen 43) Miinster 2010, S. 285-304, bes, S. 292-295. KAssius HALLINGER, Das Phinomen der
liturgischen Steigerungen Klunys (10./11. Jahrhundert), in: Studia historico-ecclesiastica. Fest-
gabe filr Luchesius G. Spiitling, hg. von ISAAC VASQUEZ, Rom 1977, S. 183-236.

¢ Die Bezeichnung , liturgical humanism of Cluny* verwendet CHRYSOGONUS WADDELL, The
Reform of the Liturgy from a Renaissance Perspective, in: Renaissance and Renewal in the
Twelfth Century, hg. von ROBERT L. BENSON und GILES CONSTABLE, Cambridge (MA) 1982, S.
88-109, S. 101.



24 Franz Neiske

Gottesfrieden zum Wohle der Kirche

Der Zerfall der karolingischen Zentralgewalten hatte weite Bereiche
Westeuropas in eine politisch unsichere Situation gebracht, in der durch
Kleinkriege und willkiirliche Ubergriffe lokaler Herrschaftstriiger ein friedli-
ches Leben mit Sicherheit des Besitzes, ja sogar das Leben selbst, stindig ge-
fahrdet waren, Die Kirche versuchte bereits im 9. und dann verstédrkt im 10,
Jahrhundert unter Fiihrung der Bischofe durch Vereinbarungen auf sogenann-
ten Friedenskonzilien Regeln und Riicksichtnahmen mit den Bewaffneten zu
vereinbaren, um Unbewaffnete auf diese Weise zu schiitzen. Durch eidliche
Verpflichtungen einigte man sich auf Friedensstatuten und setzte eine besonde-
re Friedensgerichtsbarkeit cin. Bei Zuwiderhandlungen drohten die Bischofe
mit Kirchenbann. Es ging vor allem um den Schutz der Bauern und ihres Be-
sitzes — um die wirtschaftlichen Grundlagen des Alltagslebens zu garantieren —
und um den Schutz der unbewaffneten Kleriker. Die Schutzgebote wurden spé-
ter auf andere Gruppen ausgeweitet. Man einigte sich — religits und zugleich
pragmatisch begriindet — auf Zeiten des Waffenstillstandes: Zu bestimmten
Festzeiten des Kirchenjahres sollte ebenso Waffenruhe herrschen wie zu Ern-
tezeiten. Ebenso sollten die Waffen an den durch Christi Leiden und Auferste-
hung als geheiligt angesehenen Wochentagen von Donnerstag bis Sonntag
schweigen. Zuletzt war nur noch an rund 80 Tagen im Jahr das Kriegfiihren
erlaubt.

Diese sogenannte Treuga Dei oder ,Gottesfrieden’ nahm ihren Anfang in
Zentralfrankreich und weitete sich dann nach Siiden, bald aber auch nach Bur-
gund aus. Hier wurde sie auch von Cluny gern aufgegriffen. Abt Odilo von
Cluny (gest. 1049) ist mehrmals als aktiver Teilnehmer auf den Synoden der
Friedensbewegung anzutreffen. Hans-Werner Goetz hat aber gewiss Recht,
wenn er dennoch die Rolle Clunys fiir die Ausbreitung des Gottesfriedens
nicht allzu hoch ansetzen will, ,,Man sollte die vielberufene Bindung zwischen
Cluny und den Gottesfrieden daher nicht {iberbewerten, zumal die Bewegung
nicht in Burgund, sondern in Aquitanien entstanden war. ,[...] Schlielich” so
resiimiert Goetz, ,,waren die Gottesfrieden nicht ein Werk der Monche, son-
dern in erster Linie der Bischofe im Biindnis mit weltlichen GroBen.*Y

Dennoch verdient die Rolle Clunys bei der Gottesfriedensbewegung her-
vorgehoben zu werden. Das Kloster unterstiitzte natiirlich den Friedensgedan-
ken aus direkten eigenniitzigen Uberlegungen. So finden wir auf der Synode
von Anse im Jahr 994 eine grofe Gruppe aus dem Konvent von Cluny, die dort

7 HANS WERNER GOE1z, Kirchenschutz, Rechtswahrung und Reform. Zu den Zielen und zum
Wesen der frithen Gottesfriedensbewegung in Frankreich, in: Francia 11, 1983, S, 193-240; die
Rolle Clunys, ebd. S. 229-231.



Ecclesia Cluniacensis — Icclesia Christiana ... 25

ihren Streit mit dem Bischof von Macon vorbrachte.” Die Bewegung zielte
aber noch umfassender auf einen allgemeinen Landfrieden, eine auf Dauer an-
gelegte Form des Gottesfriedens. Denn das bedeutete vor allem: Schutz des
Klosterbesitzes sowie Schutz der Laien, die dort arbeiteten und mit dem Klos-
ter auf vielfache Weise eng verbunden waren.

In den cluniazensischen Lebensgewohnheiten aus der Mitte des 11. Jahr-
hunderts findet sich ein Gebet, das die Not, der es zu begegnen galt, drastisch
vor Augen filhrt. Man betete demnach téglich nach der Hauptmesse in einer
besonderen Zeremonie mit Aufstellung von Kreuz und Reliquien: ,,Auf dem
Boden ausgestreckt rufen wir zu Dir, weil ungerechte und hochmiitige Men-
schen, [...] von allen Seiten iiber uns hereinbrechen, in die Lindereien dieses
Deines Heiligtumes und der iibrigen [...] Kirchen einfallen, sie pliindern und
verwlisten, Deine 'Armen, die diese Lindereien bestellen, lassen sie in
Schmerz, Hunger und Blofle leben, sie toten sie sogar mit Foltern und Schwer-
tern. Unsern Besitz aber, von dem wir in Deinem heiligen Dienst leben miissen
und den gute Seelen diesem Ort fiir ihr Heil {iberlassen haben, den zerstreuen
sie und nehmen ihn uns sogar mit Gewalt ab.“* Dieses Zeremoniell, entstan-
den offenbar in einer bestimmten Notsituation, verweist auf eine stindige Be-
drohung nicht nur der burgundischen Abtei, sondern vieler monastischer Hiu-
ser, da man dieses Gebet sowohl in Cluny als auch in vielen anderen Klostern,
die von Cluny beeinflusst waren, offenbar zur Regel machte, Das zeigt etwa
die Weitergabe dieser Vorschrift an das Kloster Polirone in Italien,®

Cluny begegnete dieser Bedrohung somit auf zweifache Weise, Einerseits
auf religioser Ebene mit Bittgebeten und einer eigens dazu geschaffenen Litur-
gie. Andererseits mit der geschickten Diplomatie der Abte in einer konkreten
Hinwendung an die weltlichen Michte. In diesem Falle aber nicht ohne die
Einbindung anderer kirchlicher Institutionen wie etwa der Bischofe.”* Die
Hinwendung der Monche zur ,Welt’ geschah also stets auf der Grundlage einer

8 Recueil des chartes de I’abbaye de Cluny (wie Anm. 5) Nr, 2255. HARTMUT HOFFMANN, Got-
tesfriede und Treuga Dei (Schriften der Monumenta Germaniae historica 20) Stuttgart 1964, S.
45 ff. VALERIE FORTUNIER und JACQUES PERICARD, Odilon et la paix de Dieu, in: Odilon de
Merceer. L'Auvergne et Cluny La ,,Paix de Dieu* et I'Europe de ’an mil (Actes du colloque de
Lavofite-Chilhac des 10, 11, et 12 Mai 2000) Nonette 2002, S. 117-134,

® Liber tramitis aevi Odilonis abbatis, hg. von Peter Dinter (Corpus consuetudinum monastica-
rum 10) Siegburg 1980, S. 245, Nr. 174. Ubersetzung: WOLLASCH, Licht (wie Anm. 37) S. 108 f.

 Im Kloster San Benedetto di Polirone wurde diese Version der Lebensgewohnheiten Clunys
aufgezeichnet und praktiziert, vgl. BURKHARDT TUTSCH, Studien zur Rezeptionsgeschichte der
Consuetudines Ulrichs von Cluny (Vita regularis 6) Miinster 1998, S. 198 f,

>! Das zeigt sich an den von Odilo wahrgenommenen Mbglichkeiten einer Ausweitung in andere
Regionen: ROGER E. ReEYNOLDS, Odilo and the ,, Treuga Dei* in Southern Italy: A Beneventan
Manuscript Fragment, in: DERS., Law and Liturgy in the Latin Church, 512" Centuries (Col-
lected Studies series 457) Aldershot 1994, Nr, XI.; zuerst in: Mediaeval Studies 46, 1984, S.
450-462.



26 Franz Neiske

tiefen Frommigkeit und die Verkniipfung von ,Kult’ und ,Welt’ zeigt sich auch
in einer weiteren Besonderheit, mit der die Abtei Cluny und die von ihr ausge-
hende cluniazensische Bewegung durch das gesamte Mittelalter hindurch eine
einzigartige Stellung einnehmen.”

Immerwihrende Gebete zum Seelenheil und Caritas

Das eben zitierte tégliche Gebetszeremoniell begriindet die Angst um die
Sicherheit des Klosterbesitzes unter anderem damit, dass die Monche die Gii-
ter, die ,,gute Seelen dieser Stitte fiir ihr Heil iiberlassen haben®, brauchen, um
fiir diese Stifter zu beten. Schutz und Seelenheil der Laien als monastischer
Beitrag zur cura animarum wird hier als besonderes Bestreben der Moénche
Clunys sichtbar. Wie kein anderes Kloster zuvor hat Cluny nadmlich mit gro-
Bem spirituellem und materiellem Aufwand den Laien, die der Abtei verbun-
den waren, die Hoffnung auf ein gnidiges Geschick im Jenseits vermitteln
koénnen. Schenkungen an Cluny garantierten die gnadenbringende Teilhabe am
Gebet und an den guten Werken der Monchsgemeinschaft, In vielen Fillen
wurde dieses Versprechen sogar mit dem Begribnis des Laien auf dem Klos-
terfriedhof besiegelt, mit einem Grab also in der Nihe der heilversprechenden
Reliquien und des segensreichen Gebetes der Monche.”

Wir kénnen auf dieses komplexe System von Schenkung und Gebet, von
konkreter Gabe und geistlicher Gegengabe hier nur kurz eingehen.” Neben den
Stiftungsurkunden berichten liturgische Quellen von einem Uberma# an Dona-
tionen und Gebetsleistungen. Dieses Miteinander von Schenkungen der Laien
einerseits und Messen sowie Gebeten fiir die Verstorbenen und auch Armen-
speisungen von Seiten der Mdnche andererseits hat der Kirchenhistoriker Ar-
nold Angenendt kurz als ,,System Cluny* bezeichnet. Er weist zu Recht darauf
hin, dass es sich letztlich um eine Art von simonistischem Gnadenkauf handel-

52 Genannt seien hier nur zwei Beispiele aus der neueren Forschung zur Bedeutung Clunys fiir
den Adel im Gebiet des deutschen Reiches: FLORIAN LAMKE, Cluniacenser am Oberrhein. Kon-
fliktiosungen und adlige Gruppenbildung in der Zeit des Investiturstreits (Diss. Freiburg) (For-
schungen zur oberrheinischen Landesgeschichte 54) Freiburg — Miinchen 2009. JoacHM WOLL-
ASCH, Heremannus ex marchione monachus, in: Adel und Konigtum im mittelalterlichen Schwa-
ben. Festschrift fiir Thomas Zotz zum 65. Geburtstag, hg. von ANDREAS BIHRER, MATHIAS
KALBLE und HEINZ KRIEG, Stuttgart 2009, S. 179-192.

> DIETRICH POECK, Laienbegriibnisse in Cluny, in: Friihmittelalterliche Studien 15, 1981, S. 68—
179.

54 Vgl. dazu zuletzt: FRANZ NEISKE, ,,Pro defunctis exorare ut a peccatis solvantur®, Theologie
und Praxis der Memoria in Cluny, in: Biicher des Lebens ~ Lebendige Biicher, hg. von PETER
ERHART und JAKOB KURATLI HUEBLIN, St, Gallen 2010, S, 190-199.



Ecclesia Cluniacensis — Ecclesia Christiana .., 27

te. ,,Cluny galt sprichwortlich als reich an Gebet wie Besitz.”® Die Zisterzien-
ser versuchten spéter, sich in radikaler Ablehnung dieser Gewohnheiten erfolg-
reich zu behaupten.’® Die Bettelorden folgten ihnen bei diesem Verzicht auf die
Instrumentalisierung von Gebet und Messopfer.

Zu beachten bleibt aber gleichwohl, dass die von Cluny und den Kldstern
der cluniazensischen Kongregation praktizierte sogenannte liturgische Memo-
ria, d. h. das Gebet fiir verstorbene Monche und Laien, auch einen sozialpoliti-
schen Aspekl hatte. Neben der Gebetsleistung des Konventes fiir das Seelen-
heil der Verstorbenen, neben Messen, Gebet und Psalmenrezitation wurden in
erheblichem Umfang Almosen an die Armen ausgegeben. Fiir jeden Verstor-
benen wurde bei seinem Gedenken ein Armer verkostigt. Insgesamt kdnnen
wir errechnen, dass man in der Abtei Cluny mehr als 18.000 Armenspeisungen
pro Jahr ausgegeben hat, pro Tag also 50 und mehr. Wir wissen das deshalb so
genau, weil Abt Petrus Venerabilis in der Mitte des 12. Jahrhunderts aus wirt-
schaftlichen Griinden diese Leistungen auf genau 50 Armenspeisungen pro
Tag beschrinkte — sie waren vorher zum Teil erheblich héher. Seine einleuch-
tende Begriindung fiir diese Reduzierung von Leistungen entgegen den frither
eingegangenen Gebetsverpflichtungen: Man miisse dafiir sorgen, dass nicht

,die Toten die Lebenden verdriingten*.”

Wir wissen das aber auch, weil der Umfang der Gebetsleistung durch vie-
le Dokumente der Praxis gut belegt ist. Aus vielen cluniazensischen Kldstern
sind uns Totenkalender erhalten, die sogenannten Necrologien, die zu jedem
Tag des Jahres die Namen der an diesem Tag Verstorbenen aufzeichnen. So
wusste man téglich, fiir wen man zu beten hatte, und wie viele liturgische und
caritative Leistungen zur Sicherung des Seelenheils dieser Personen zu erbrin-
gen waren. Einige solcher Totenkalender aus cluniazensischen Klgstern weisen
Zehntausende von Namen, teils sogar mehr als 30.000 Namen von Verstorbe-
nen auf, denen man ein immerwéhrendes Totengedenken versprochen hatte.”

55 ARNOLD ANGENENDT, Charisma und Eucharistie ~ oder: Das System Cluny, in: Institution und
Charisma, Festschrift filr Gert Melville, hg, von FRANZ JOSEF FELTEN, ANNETTE KEHNEL und
STEFAN WEINFURTER, Ké6ln 2009, S. 331-340, S. 333,

*® FraNz NEISKE, Cisterziensische Generalkapitel und individuelle Memoria, in: De Ordine vitae.
Zu Normvorstellungen, Organisationsformen und Schriftgebrauch im mittelalterlichen Ordens-
wesen, hg. von GERT MELVILLE (Vita regularis 1) Miinster 1996, S. 261-283. PATRICK HENRIET,
La parole et la pri¢re au Moyen Age. Le verbe efficace dans 1’hagiographie monastique des XI¢
et X1I¢ siecles (Bibliothéque du Moyen Age 16) Paris 2000, S. 123—128, S. 348-352,

57 Das ist die offizielle Begriindung durch Petrus Venerabilis im Rahmen einer Reform der klgs-
terlichen Wirtschaft; vgl. Recueil des chartes de I’abbaye de Cluny (wie Anm. 5) Nr, 4132, S.
479: Ne vero aliquis miretur, hunc infinitum defunctorum numerum certo, hoc est quinquagena-
rio numero, determinatium, noverif tali hoc factum esse consilio, ne processu temporis crescenies
in inmensum defuncti vivos expellerent, dim trecentos ad mninus vivos et mille fortassis quando-
que defunctos parvi ecclesie redditus procurare non possent,

8 FRANZ NEISKE, Funktion und Praxis der Schriftlichkeit im klosterlichen Totengedenken, in:
Viva vox und ratio scripta. Miindliche und schriftliche Kommunikationsformen im Monchtum



28 : Franz Neiske

Das Necrologium der Abtei Cluny selbst ist leider nicht erhalten. Aber
kiirzlich wurde in einem spanischen Archiv ein Necrologium entdeckt, das im
zweiten Viertel des 13. Jahrhunderts in einem spanischen Cluniazenser-Priorat
gefiithrt wurde. Es enthilt, wie vergleichbare andere cluniazensische Necrolo-
gien,” die Eintrdage von Tausenden von Mdnchen und Laien. Dic strenge An-
ordnung der einzelnen Gruppen:

1. Mbonche cluniazensischer Kloster,

2. Nonnen cluniazensischer Kloster,

3. verbriiderte Kleriker sowie Abte und Ménche aus verbriiderten Klostern,
4.  die ménnlichen Laien, K&nige, Grafen, Milites und andere,

5. die Frauen,

zeigt deutlich, dass man sorgsam darauf bedacht war, tiglich die fiir die ein-
zelnen Gruppen vorgesehenen unterschiedlichen Gebets- und Almosenleistun-
gen wie vorgeschrieben zu erbringen.

Die Handschrift aus Spanien weist anch Eintrige von Personen auf, denen
man in der Abtei Cluny eine Memoria versprochen hatte, deren Namen aber in
den bisher bekannten cluniazensischen Necrologien nicht zu finden waren.
Deshalb miissen wir davon ausgehen, dass dieses Necrologium eine Uberliefe-
rung zeigt, die dem Totengedenken in Cluny selbst entsprach.®® Festzuhalten
bleibt: Cluny wollte nicht nur ein ,,Hafen des Heils“® fiir alle Monche sein,
Auch fiir das Seelenheil zahlreicher Laien wurde intensiv gebetet. Eigens fiir
Frauen griindete Abt Hugo von Cluny 1055 das erste cluniazensische Kloster
Marcigny, in das in der Folgezeit Frauen aus vielen Adelsfamilien des gesam-
ten christlichen Europa eintraten. Man verstand es dariiber hinaus, durch die
Verbreitung von Jenseitsvisionen den Beweis dafiir zu erbringen, wie hilfreich
das Gebet der Monche von Cluny sein konnte. Es befreite demnach nicht nur
den spanischen Konig Alfons VI. (1072-1109) aus dem Gefingnis, sondern
erloste auch unzihlige Seelen aus den Qualen des Jenseits. In einer dieser Er-
zéhlungen wird berichtet, dass die Teufel in der Holle sich lauthals iiber die

des Mittelalters, hg. von CLEMENS M., KASPAR und KLAUS SCHREINER (Vita regularis 5) Miinster
1997, S, 97-118.

59 Synopse der cluniacensischen Necrologien, unter Mitwirkung von WOLF-DIETER HEIM, JOA-
CHIM MEHNE, FRANZ NEISKE und DIETRICH POECK hg. von JOACHIM WOLLASCH, 2 Bde. (Miinster-
sche Mittelalter-Schriften 39) Miinchen 1982,

% FrANZ NEISKE und CARLOS MANUEL REGLERO DE LA FUENTE, Das neu entdeckte Necrolog von
San Zoilo de Carrién de los Condes. Ein Beitrag zum Totengedenken der Abtei Cluny, in; Friih-
mittelalterliche Studien 41, 2007, S. 141-184.

%' Diesen Ehrentite! erhielt die Abtei 1024 von Papst Johannes XIX., vgl. HARALD ZIMMER-
MANN, Papsturkunden 8961046, 2. Bd.: 996-1046 (Osterreichische Akademie der Wissenschaf-
ten. Philosophisch-historische Klasse, Denkschriften 177, Versffentlichungen der historischen
Kommission 4) Wien 1985, Nr. 558. Er wurde 1055 von Abt Hugo in der Griindungsurkunde
des Frauenklosters Marcigny wieder aufgenommen: JEAN RICHARD, Le Cartulaire de Marcigny-
sur-Loire (1045-1144). Essai de reconstitution d’un manuscrit disparu, Dijon 1957, S. 165-171,
Nr. 288, S. 166.



Ecclesia Cluniacensis — Ecclesia Christiana ... 29

Kraft der Gebete Clunys beklagten, durch die ihnen stiindig Seelen entzogen
wiirden.*

Uber das konkrete individuelle Gedenken hinaus versuchte man, an pau-
schalen Gedenktagen fiir diejenigen zu beten, die man nicht schriftlich ver-
zeichnet hatte, deren Namen aber Gott kannte, wie es in vielen Texten heiBt.
Unter anderem wurde zu diesem Zweck der Allerseelentag von Abt Odilo von
Cluny eingefiihrt, der noch heute in der katholischen Kirche als Totengedenk-
tag begangen wird.” Die cluniazensische Reformbewegung erreichte also in
direktem, personlichem Kontakt grofle Teile der Gesellschaft (auch ,internati-
onal’) und iibernahm dariiber hinaus eine Gebetsverantwortung fiir die gesamte
Ecclesia Christiana.

Bekehrung durch Dialog oder Kreuzzug

Es wurde bereits darauf verwiesen, dass in Cluny neben der intensiven
Gebetsfrommigkeit die Pflege des kulturellen Erbes breiten Raum einnahm,
Am deutlichsten zeigt sich das in der Bibliothek der Abtei, soweit sie aus mit-
telalterlichen Katalogen zu rekonstruieren ist.* Die Bestéinde selbst wurden in
der Franzosischen Revolution zum groBten Teil vernichtet. Mehrere Abte Clu-
nys sind theologisch und literarisch als Autoren von Traktaten, von Predigten
und hagiographischen Texten hervorgetreten.

Abt Odo verfasste neben der erwihnten Vita Geraldi und den bereits ge-
nannten theologischen Schriften auch Antiphonen, Hymnen und Predigten so-
wie einen Kommentar zum Buch Job. Von Abt Odilo sind neben Predigten
auch kurze Epitaphien zu den Kaisern Heinrich II. und Otto I. erhalten, eine
Vita des Abtes Majolus, sowie eine Lebensbeschreibung der Kaiserin Adel-
heid. Dazu zahlreiche weitere kleinere Schriften. Ubertroffen an Umfang und
Bedeutung wird das Genannte durch die von Petrus Venerabilis verfassten
Texte. Dazu zihlen nahezu 200 teils sehr umfangreiche und literarisch hoch zu
bewertende Briefe® und mehr als 30 kleinere Schriften.®® Hervorzuheben sind
besonders die ausfiihrlichen theologischen Streitschriften Adversus Judaeorum

62 FRANZ NEISKE, Vision und Totengedenken, in: Frithmittelalterliche Studien 20, 1986, S. 137-
185, S. 165.

8 JURGEN BARSCH, Allerseelen. Studien zu Liturgie und Brauchtum eines Totengedenktages in
der abendlidndischen Kirche (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 90) Miinster
2004,

84 Else Maria Wischermann, Grundlagen einer cluniacensischen Bibliotheksgeschichte (Miinster-
sche Mittelalter-Schriften 62) Miinchen 1988,

65 CONSTABLE, Letters (wie Anm. 25).

66 7Zu den Werken der Abte von Cluny vgl. WISCHERMANN, Bibliotheksgeschichte (wie Anm. 65)
S. 106-128.



30 Franz Neiske

inveteratam duritiem,” Contra Petrobrusianos haereticos® und zwei Werke
»gegen die Hiresie der Sarazenen®, also theologische Auseinandersetzungen
mit dem Islam.”

Im Folgenden soll diec Bedeutung der beiden letztgenannten Werke™ fiir
die theologischen Diskussionen des 12. Jahrhunderts betrachtet werden, die
durch die Herausforderung der Kreuzziige zu einer festen Positionsbestimmung
der christlichen Lehre gegeniiber konkurrierenden Religionen gezwungen wa-

7 Petrus Venerabilis, Adversus [udeorum inveteratam duritiem, hig. von YVONNE FRIEDMANN, 2
Bde. (Corpus Christianorum. Continuatio mediaevalis 58) Turnhout 1985. HEINZ SCHRECKEN-
BERG, Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ihr literarisches und historisches Umfeld
(1.-11. Jh.) (Europiische Hochschulschriften Reihe 23, Theologie [72) 4., tiberarb. und erg.
Aufl, Frankfurt a. Main 1999. Dazu zuletzt: ANNA SAPIR ABULAFIA, Bodies in the Jewish-
Christian Debate, in: Medieval Religion. New Approaches. Rewriting Histories, hg. von CON-
STANCE HOFFMAN BERMAN, New York — London 2003, S. 347-362; MIrt RUBIN, Desecration of
the Host: the birth of an accusation, in: ebd, S. 363-376,

68 Petri Venerabilis Contra Petrobrvsianos Hereticos, hg. von JAMES FEARNS (Corpus Chris-
tianorum. Continuatio Mediacualis 10) Turmhout 1968. Pelrus de Bruis war ein Wanderprediger,
der mit groflem Erfolg in Siidfrankreich eine radikale Verwirklichung des Evangeliums Jesu
forderte und kirchliche Instilutionen ablehnte. Seine Verurteilung von Almosen und Seelenmes-
sen traf einen Kern der wirtschaftlichen Basis cluniacensischer Kloster, Petrus de Bruis wurde
um 1132/33 als Ketzer verbranat, seine Anhénger konnten aber noch lidnger erfolgreich wirken.
Vgl. JAMES FEARNS, Peter von Bruis und die religiose Bewegung des 12. Jahrhunderts, in: Ar-
chiv fiir Kulturgeschichte 48, 1966, S. 311-335, und zuletzt: HUGUETTE TAVIANI-CAROZZI, La
mort et I'hérésie: des hérétiques de I'An Mil A Pierre de Bruis et & Henry, dit de Lausanne, in: La
mort et I’au-deld en France méridionale: (XIle-XVe siecle) (Cahiers de Fanjeaux 33) Toulouse
1998, S. 121-158. Michel Lauwers, Un écho des polémiques antiques? A Saint-Victor de Mar-
seille & la fin du Xle siécle, in: Inventer I'héresie? Discours polémiques et pouvoirs avant l'inqui-
sition, hg, von Monique Zerner (Collection du Centre d’Etudes médiévales de Nice 2) Nizza
1998, S. 57-66. DAVID F. ApPpLEBY, The priority of sight according to Peter the Venerable, in:
Mediaeval Studies 60, 1998, S. 123-157.

9 Petrus Venerabilis, Liber contra sectam sive haeresim Saracenorum, hg, von JAMES KRITZECK,
in: DERS., Peter the Venerable and Islam, Princeton 1964, S. 220-291. Petrus Venerabilis,
Summa totius haeresis Saracenorum, hg. von JAMES KRITZECK, in: ebd. S. 204-211. Beide Texte
liegen seit 1985 in einer besseren Textversion mit deutscher Ubersetzung vor: REINHOLD GLEI,
Petrus Venerabilis, Schriften zum Islam (Corpus-islamo-christianum. Series latina 1) Altenberge
1985.

" Eine ausfiihrliche Dokumentation zu diesen Schriften bietet: MICHELINA DI CESARE, The Pseu-
do-historical Image of the Prophet Muhammad in Medieval Latin Literature: A Repertory (Stu-
dien zur Geschichte und Kultur des islamischen Orients NF 26) Berlin 2012, mit den Abschnit-
ten: 16. Corpus Cluniacense, S. 83-140; 17. Peter of Poitiers, Chapter Headings for a Treatise
against the Saracens, S. 141-145; 18. Peter the Venerable, Against the Sect of the Saracens, S.
146-164 und 19. Richard of Cluny, Chronicle, S. 165-167. Tom KERGER, Pia interpretatio. Vier
christliche Theologen im Gespriich mit dem Islam (Trierer theologische Studien 75) Trier 2010,
S. 26-106. Vgl. auch: MATTIIAS M. TISCHLER, Der iberische Grenzraum. Drei friithe Entwiirfe
zum Islam aus Exegese und Tradition, in: Mittelalter im Labor. Die Mediiivistik testet Wege zu
einer transkulturcllen Europawissenschaft, hg. von MICHAEL BORGOLTE u, a. (Europa im Mittel-
alter 10) Berlin 2008, S. 95-116.



Ecclesia Cluniacensis — Ecclesia Christiana .., 31

ren.”! Die Rolle Clunys bei der ideologischen Vorbereitung der Kreuzziige
muss aus verschiedenen Perspektiven betrachtet werden: Odo von Cluny ent-
wickelte mit der Vita Geraldi das Ideal eines miles christianus; Abt Odilo trat
mit der Unterstiitzung der Gottesfriedensbewegung fiir eine Kontrolle kriegeri-
scher Exzesse ein und wollte auf diesem Wege den Besitz der Kirche schiitzen;
in Spanien hatte Cluny direkten Kontakt zu den islamischen Konigreichen;
Papst Urban II., der 1095 in Clermont-Ferrand zum ersten Kreuzzug aufrief,
war ehemals Monch und Prior in der Abtei Cluny gewesen. Vor allem hatte
man in Cluny im Verlaufe des 11. Jahrhunderts eine besondere Kreuzestheolo-
gie entwickelt, die zugleich eng verbunden war mit dem Idealbild eines christ-
lichen Herrschers. Trotz dieser auch machtpolitischen Aspekte kann man kaum
von einem direkten Beitrag Clunys zum Kreuzzugsgedanken sprechen,”

Die Diskussionen um den Kreuzzug waren aber nur cin Aspekt einer um-
fassenderen Selbstvergewisserung christlicher Uberzeugungen vor dem Hin-
tergrund anderer Religionen. An diesen theologischen, aber zugleich hochpoli-
tischen Auseinandersetzungen beteiligte sich auch der Abt Petrus Venerabilis
von Cluny mit seinen Schriften.” Die Ausweitung der cluniazensischen Re-
formbewegung auf der iberischen Halbinsel, d. h. in den dort damals sich neu
etablierenden Konigreichen Asturien, Aragén und Navarra, Léon und Kastilien
und natiirlich auch Portugal, brachte die Monche in direkten Kontakt mit dem
Islam. Petrus Venerabilis reiste im Jahre 1142 auch personlich nach Spanien,

"1 CARL ERDMANN, Die Entstehung des Kreuzzugsgedankens (Forschungen zur Kirchen- und
Geistesgeschichte 6) Stuttgart 1935 (mehrfach nachgedruckt). VIRGINIA BERRY, Peter the Vener-
able and the Crusades, in: Petrus Venerabilis (1156-1956). Studies and Texts Commemorating
the Eighth Centenary of his Death, hg. von GILES CONSTABLE und JAMES KRITZECK (Studia
Anselmiana 40) Rom 1956, S. 141-162. HERBERT EDWARD JOHN COWDREY, Cluny and the First
Crusade, in: Revue bénédictine 83, 1973, S. 285-311; ND in: DERS., Popes, Monks and Crusad-
ers, London 1984. GILES CONSTABLE, Cluny and the First Crusade, in: Le Concile de Clermont
de 1095 et I'appel a la croisade. Actes du colloque Universitaire International de Clermont-
Ferrand (23-25 juin 1995) organisé et publi€ avec le concours du Conseil Régional d'Auvergne
(Collection de 'Ecole Frangaise de Rome 236) Rom 1997, S. 179-193; ND in: DERS., The Ab-
bey of Cluny (wie Anm. 46) S. 197-211, MARIA TERESA BROLIS, La crociata per Pietro il Vene-~
rabile: guerra di armi o guerra di idee, in: Aevum 61, 1987, S. 327-354,

2 Zur Beurteilung dieser Aspekte vgl. DOMINIQUE JOGNA-PRAT, Ordonner et exclure. Cluny et la
société chrétienne face A I'hérésie, au judaisme et & 1'islam, 1000-1150, Paris 1998; engl. Uber-
setzung: Order and Exclusion. Cluny and Christiandom Face Heresy, Judaism, and Islam, 1000—
1150 (Conjunctions of Religion & Power in the Medieval Past) Ithaca 2003; Teile der englischen
Ubersetzung (S, 338-357) sind wieder aufgenommen in: DERS., The creation of a Christian ar-
mory against Islam, in: Medieval Religion (wie Anm. 68) S. 300-319. Hier stets zitiert nach der
franzdsischen Originalausgabe: IOGNA-PRAT, Ordonner et exclure, S. 324-330.

™ Zur Diskussion mit Bernhard von Clairvaux vgl. DOMINIQUE IOGNA-PRAT, L’argumentation
défensive: de la polémique grégorienne au Contra Petrobrusianos de Pierre le Vénérable, in:
Inventer I'héresie? (wie Anm. 69) S. 87-118. CHRISTOPH AUFFARTH, Heilsame Gewalt Darstel-
lung, Begriindung und Kritik der Gewalt in den Kreuzziigen, in: Gewalt im Mittelalter. Realitit —
Imaginationen, hg. von MANUEL BRAUN und CORNELIA HERBERICHS, Miinchen 20035, S. 251-
272.



32 Franz Neiske

Es ging ihm wohi vor allem darum, die reichen Geldzuwendungen zu reaktivie-
ren, mit denen die spanischen Konige um 1100 nicht unerheblich zur Finanzie-
rung der riesigen Kirche Cluny III beigetragen hatten.” Er blieb dort rund acht
Monate, hatte also geniigend Zeit, um die lokalen Probleme kennen zu lernen.”
Die Reconquista war gerade in dieser Zeit sehr erfolgreich gewesen. Zugleich
erlebte Petrus Venerabilis aber auch die Auswirkungen dieser Siege. Er sah,
dass ,,die christlichen Kdmpfer zugleich bei ihren Eroberungsziigen mit bruta-
ler Hirte gegen die als Heiden und Ketzer angesehenen maurischen Feinde
vorgingen, regelrechte Sduberungen durchfiihrten, Mezquitas in Brand setzten,
den Koran und andere islamische Schriften verbrannten und selbst vor der Er-
mordung muslimischer Geistlicher und Schriftgelehrter nicht zuriickschreck-
ten“.”

Nicht zuletzt diese Erfahrungen diirften dazu beigetragen haben, dass Pet-
rus Venerabilis sich an ein Unternehmen wagte, das fiir den christlichen Wes-
ten vollig neu war. Er beauftragte zwei in Spanien lebende Gelehrte, den Eng-
linder Robert von Ketton und den Kroaten Hermann von Kirnten, mit der
Ubersetzung des Korans. Beide waren ausgewiesene Kenner des Arabischen.
Sie wurden unterstiitzt von Petrus von Toledo und einem sprachkundigen Mus-
lim, Diese erste lateinische Koraniibersetzung bildet zusammen mit anderen
Schriften zum Islam die sogenannte Collectio Toletana, benannt nach der
Ubersetzerschule in Toledo. Eine Handschrift liegt heute in der Bibliothéque
de I’ Arsenal in Paris.”

™ Charles Julian Bishko, Peter the Venerable’s Journey to Spain, in: Petrus Venerabilis (1156—
1956) (wie Anm. 72) S. 163-175, ND in: Ders., Spanish and Portuguese Monastic History 600—
1300 (Collected Studies Series 188) London 1984, Nr. XII. Maria Hillebrandt, Cluny y la memo-
ria de los reyes, in: La construccién medieval de la memoria regia, hg. von Pascual Martinez
Sopena und Ana Rodriguez (Publicacions de la Universitat de Valéncia) Valencia 2011, S. 221—
241.

™ CARLOS MANUEL REGLERO DE LA FUENTE, Cluny en el contexto politico y cultural de la Penin-
sula Ibérica, siglos XII y XIII in: Christlicher Norden - Muslimischer Siiden. Anspriiche und
Wirklichkeiten von Christen, Juden und Muslimen auf der Iberischen Halbinsel im Hoch- und
Spitmittelalter, hg, von MATTHIAS M. TISCHLER und ALEXANDER FIDORA, Miinster 2011, S. 403—
432,

"6 LubwiG VONEs, Zwischen Kulturaustausch und religidser Polemik, Von den Moglichkeiten
und Grenzen christlich-muslimischer Verstindigung zur Zeit des Petrus Venerabilis, in: Wissen
iiber Grenzen. Arabisches Wissen und lateinisches Mittelalter, hg. von ANDREAS SPEER und Ly-
DIA WEGENER {Miscellanea Mediaevalia 33) Berlin - New York 2006, S. 217-237, S. 217.

7 Paris, Bibliothéque de I'Arsenal, ms. 1162. MARIE-THERESE D'ALVERNY, Deux traductions
latines du Coran au moyen 4ge, in: Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age
22/23, 1947/48, S. 69-131; DIES,, Pierre le Vénérable et la légende de Mahomet, in: A Cluny.
Congres scientifique. Fétes et Cérémonies liturgiques en [’honncur des saints Abbés Odon et
Odilon, 9-11 juillet 1949 (Travaux du Congrés Art, Histoire, Liturgie publiés par la Société des
Amis de Cluny avec I’aide du Centre National de la Recherche Scientifique) Dijon 1950, S. 161—
170. JosE MARTINEZ GAZQUEZ, Las traducciones latinas medievales del Cordn: Pedro el Venera-
ble-Robert de Ketton, Marcos de Toledo y Juan de Segobia, in: Euphrosyne, 31, 2003, S. 491—



Eeclesia Cluniacensis — Ecclesia Christiana ... 33

Als die Ubersetzung fertig war, wandte sich Petrus Venerabilis in einem
sehr langen und ausfiihrlichen Brief an Bernhard von Clairvaux — der Brief
umfasst heute in der modernen Edition mehr als 25 Druckseiten. Petrus schil-
dert darin das Entstehen der Ubersetzung. Er bat zugleich Bernhard von Clair-
vaux, auf der Grundlage des nun endlich verfligbaren Koran-Textes eine theo-
logische Erwiderung auf die Lehren Mohammeds zu schreiben.” Eine Antwort
Bernhards, der zur gleichen Zeit in seinen Predigten zum Zweiten Kreuzzug
aufrief und im sogannten ,Wendenkreuzzug’ auf Vernichtung oder Bekehrung
der ,Heiden’ (in dieser Reihenfolge) dringte,” ist nicht erhalten. Da Petrus
Venerabilis sich dann selbst daran machte, sein Werk gegen den, wie er sagt,
,Jrrglauben der Sarazenen zu verfassen, konnen wir von einer negativen Ant-
wort Bernhards ausgehen. Bernhard betrachtete wohl aus einem grundsétzli-
chen Demutsverstindnis heraus eine ihm so angetragene Rolle als gebildeter
Theologe mit lehramtlicher Funktion sehr kritisch.*

Wie sich bei der Analyse spéterer Texte zu dhnlichen Themen beobachten
ldsst, hat die Schrift des Abtes von Cluny kaum Einfluss auf die allgemeine
Diskussion zum Thema Christentum-Islam nehmen kénnen.* Das liegt wohl
weniger an ihrer Qualitét als vielmehr an dem seit Beginn des 12. Jahrhunderts
zu beobachtenden Niedergang der Bedeutung Clunys. Petrus Venerabilis ist
gewissermaflen ein nochmals aufglithender Endpunkt einer langen Epoche
glinzenden Ansehens. Die stindige Betonung der Grofle Clunys in seinen
Werken und Briefen bleibt mehr Selbstvergewisserung als Realititsbeschrei-
bung. Dennoch ist hier hervorzuheben, dass Petrus Venerabilis immer darauf

503. Jose MARTINEZ GAZQUEZ, Las glosas en la primera traduccién del Alcoran latinus, in:
Christlicher Norden (wie Anm. 76) S, 141-151.

8 CONSTABLE, Letters (wie Anm. 25) 1, S. 274-299 Nr. 111.

7 Sancti Bernardi opera, Bd. 8, Epistolae: I, Corpus epistolarum 181-310, I, Epistolae extra
corpus 311-547, hg. von Jean Leclercq und Henri Rochais, Rom 1977, Brief Nr. 457, S. 433:
[...] denuntiamus armari christianorum robur adversus illos, et ad delendas penitus, aut certe
convertendas nationes. Vgl, Johannes Rauch, Die anderen im Menschenbild Bernhards: Juden,
Heiden, Ketzer, in: Bernhard von Clairvaux und der Beginn der Moderne. Dokumentation der
Wissenschaftlichen Studientagung Bernhard von Clairvaux und der Beginn der Moderne, 14.—
18. Mirz 1990 in Kloster Schéntal, hg, von Dieter R, Bauer und Gotthard Fuchs, Innsbruck
1996, S. 235-261, S. 248, und Hans-Dietrich Kahl, Die Kreuzzugseschatologie Bernhards von
Clairvaux und ihre missionsgeschichtliche Auswirkung, ebd. S. 262-315, S. 298. Gerda Riedl,
Modell Assisi. Christliches Gebet und interreligidser Dialog in heilsgeschichtlichem Kontext
(Theologische Bibliothek Tépelmann 88) Berlin 1998, S. 217,

80 Mechthild Dreyer, Die Wirkkraft des Wortes: Zur Auseinandersetzung mit dem Islan1 am Bei-
spiel von Petrus Venerabilis und Bernhard von Clairvaux, in: Revista Portuguesa de Filosofia
60, 2004, [= Sapientia Dei — Scientia Mundi: Bernardo de Claraval e o Seu Tempo] S. 621-632.

81 Maurits Vandecasteele, Etude comparative de deux versions latines médiévales d’une apologie
arabo-chrétienne. Picrre le Vénérable et le Rapport grégorien, in: Academiae analecta. Medede-
lingen van de Koninklijke Academie voor Wetenschappen, Letteren en Schone Kunsten van
Belgié. Klasse der letteren 53, 1991, S, 82-134,




34 Franz Neiske

beharrt, durch Diskussion und Argumente zu iiberzeugen. Er verstand seine
Texte als epistola disputans.** Die Begriffe disputare und disputatio werden
entsprechend in den Streitschriften des Petrus auch sehr oft verwendet.* Er
pflegt damit den gleichen methodischen Zugriff auf Theologie und Philosophie
wie sein Zeitgenosse und Freund Petrus Abaelard,* der etwa in seinem schon
lange vor® der Anti-Islamschrift des Abtes von Cluny entstandenen Werk Ge-
sprdch eines Philosophen, eines Juden und eines Christen einen offenen und
freimiitigen Dialog® von Vertretern der beiden Religionen mit einem kriti-
schen Philosophen entwirft, bei dem die Protagonisten ungewdhnlich tolerant,
gleichberechtigt und lernbegierig miteinander um die Wahrheit streiten.*” Pet-
rus Abaelard, angefeindet und verfolgt wegen seiner eigenwilligen ,hireti-
schen’ Ideen, konnte sich iibrigens fiir sich selbst sogar ein Leben unter den
Muslimen Spaniens vorstellen, da er dort die gewlinschte Freiheit der Religion
finden konne.*

Petrus Venerabilis kann zwar keine in unserem Sinne ,aufgeklérte’ Posi-
tion einnehmen: Er ist als Vertreter der christlichen Lehre jenseits jeden ge-
ringsten Zweifels an der absoluten Wahrheit seiner Religion, Diese Uberzeu-
gung schafft fiir ihn eine Ordnung der Welt, in der die Héretiker und Anders-
gldubigen als ausgeschlossen gelten miissen, denn sie sind eine Inkarnation des

82 Iogna-Prat, Ordonner et exclure (wie Anm. 73) S, 126 {,
% Mehr als 30 Belege finden sich allein in dem Traktat ,Contra sectam Saracenorum’,

8 Rudolf Thomas, Die Persdnlichkeit Peter Abaelards im ,Dialogus inter Philosophum, Tudaeum
et Christianum’ und in den ,Epistulae’ des Petrus Venerabilis. Widerspruch oder Ubereinstim-
mung, in: Pierre Abélard et Pierre le Vénérable (wie Anm. 46) S. 255-269. Jean-Pierre Torrell
und Denise Bouthillier, Pierre le Vénérable et sa vision du monde. Sa vie son ceuvre, 'homme et
le démon (Spicilegium Sacrum Lovaniense. Etudes et documents 42) Leuven 1986, S. 89-92.

8 Constant J. Mews, On Dating the Works of Peter Abelard, in: Archives d’histoire doctrinale et
littéraire du Moyen Age 60, 1986, S. 73—134, S. 104 f,

8 Petrus Abaelardus, Dialogus inter philosophum judaeum et christianum, textkritische Edition
von Rudolf Thomas, Stuttgart — Bad Cannstatt 1970, Deutsche Ausgabe: Peter Abailard, Ge-
spriich eines Philosophen, eines Juden und eines Christen, lateinisch-deutsch, hg. und iibertragen
von Hans-Wolfgang Krautz, Frankfurt a. Main 2008.

87 Areyh Grabois, Un chapitre de tolérance intellectuelle dans la société occidentale au XIle sie-
cle: Le Dialogus de Pierre Abélard et le Kuzari d'Yehudah Halevi, in: Pierre Abélard et Pierre le
Vénérable (wie Anm. 46) S. 641-652, Diskussion S. 653 f. Constant J. Mews, Peter Abelard and
the Enigma of Dialogue, in: Beyond the persecuting society. Religious toleration before the En-
lightenment, hg. von John Christian Laursen und Cary J. Nederman, Philadelphia 1998, S. 25—
52. Vgl. Mathias Hildebrandt, Mittelalterliche Religionsdialoge. Auf der Suche nach einer inter-
religiosen Hermeneutik, in: Friedensstiftende Religionen? Religion und die Deeskalation politi-
scher Konflikte, hg. von Manfred Brocker und Mathias Hildebrandt Wiesbaden 2008, S. 29-70,
S. 44-47,

% Rudolf Thomas, Der philosophisch-theologische Erkenntnisweg Peter Abaelards im Dialogus

inter Philosophum, Judaeum et Christianum (Untersuchungen zur allgemeinen Religionsge-
schichte NF 6) Bonn 1966, S. 17.



Ecclesia Cluniacensis — Ecclesia Christiana ... 35

Antichrist.* Gleichwohl ist fiir Petrus wichtig, die Bekehrung auf sanftem We-
ge zu versuchen. Vom Erfolg ist er ebenso tiberzeugt, wie er sich der Wahrheit
der christlichen Lehre sicher ist.

Im Prolog des Werkes erklirt Petrus Venerabilis seine Arbeitsmethode:
agendum contra eum est, scribendum est”® Er wendet sich an die glédubigen
Muslime, greift aber vor allem den Religionsstifter Mohammed selbst an. Pet-
rus wirft dem ,Erfinder der Irrlehre’ vor, den Gldubigen im Koran zu empfeh-
len, man solle nicht mit Andersgldubigen, den ,Schrifthesitzern’ — also Juden
und Christen — streiten. Mohammed habe gesagt: ,,Denn Mord ist besser als
Streit.” Dieser Satz veranlasst Petrus Venerabilis verstindlicherweise zu einer
weit ausholenden Erwiderung, die in einer totalen Verdammung der Lehre
Mohammeds miindet. Doch folgt er hier einer irrigen Vermischung mehrerer
Koranzitate, etwa der Drohung in Sure 2: ,,Der Versuch (Glidubige zum Abfall
vom Islam) zu verfiihren, ist schlimmer als T6ten* (2,191; 2,217) und der sehr
milden Auferung in Sure 29, in der es heiBit: ,Streitet mit den Leuten der
Schrift nie anders als auf eine moglichst gute Art, aufler mit denen unter ihnen,
die Unrecht tun (29,46).”” Auf diesem Missverstindnis aufbauend, kann Pet-
rus Venerabilis den Muslimen zurufen: ,,Greift nicht zu Steinen oder Schwer-
tern [...] Es ist also nur recht und billig, dass ihr die, die ihr fiir Gotteslisterer
haltet, inzwischen so lange zu téten aufschiebt, bis durch unzweifelhafte Prii-
fung der Wahrheit ebenso sicher erkannt ist, ob euer Prophet von Gott gesandt

und euer Gesetz von Gott gegeben wurde®,”

Nur am Rande sei hier darauf verwiesen, dass man inzwischen die Uber-
setzertdatigkeit der Schule von Toledo nicht besonders hoch einschitzt. Bereits
1877 bemerkte der Orientalist Wiistenfeld: ,,Es ist fiirchterlich zu sehen, wie
diese lateinischen Ubersetzungen die arabischen Biicher bis zur Unkenntlich-
keit verstimmelten.“” Doch insgesamt sind die wesentlichen islamischen
Glaubensinhalte in der durch Petrus Venerabilis veranlassten Ubersetzung kor-
rekt wiedergegeben.”

¥ Torrell — Bouthillier, Pierre le Vénérable (wie Anm. 85) S. 334, John Tolan, Peter the Vene-
rable on the ,Diabolical Heresy of the Saracens’, in: The Devil, Heresy and Witchcraft in the
Middle Ages. Essay in Honor of Jeffrey B. Russell, hg. von Alberto Ferreiro (Cultures, Beliefs
and Traditions 6) Leiden 1998, S. 345-367. logna-Prat, Ordonner et exclure (wie Anm. 73) S.
364 f.

% Glei, Petrus Venerabilis (wie Anm. 70) S. 52 £., cap. 17.

"TEbd. S. 78 £., cap. 35; S. 84 f,, cap. 40; S. 90 f., cap. 45; S. 92 f,, cap. 47.
72 Vgl. ebd. S, 273 f. Anm. 278,

% Ebd. S. 98 f. cap. 50.

* HrINRICH FERDINAND WUSTENFELD, Die Ubersetzungen arabischer Werke in das Lateinische
seit dem X1, Jahrhundert, Gottingen 1877, S. 15.

% LupwiG B. HAGEMANN, Die erste lateinische Koraniibersetzung — Mittel zur Verstindigung
zwischen Christen und Muslimen im Mittelalter?, in: Orientalische Kultur und Europiisches



36 Franz Neiske

Hier soll es aber weniger um den theologischen Inhalt gehen, sondern wir
wollen nach der Absicht fragen, die Petrus Venerabilis mit dem Werk verband.
Die Schrift ist formal nicht fiir eine Bibliothek bestimmt, in der sie nur wenige
zu Gesicht bekommen. Nein, Petrus Venerabilis spricht die Muslime wie in
einer Predigt personlich an. ,Jm Namen des Vaters und des Sohnes und des
Heiligen Geistes, des einen allmichtigen und wahren Gottes, griile ich, ein
gewisser Petrus, gallischer Nation, christlichen Bekenntnisses, von Beruf Abt
iiber die, die man Monche nennt, euch die Araber, die S6hne Ismaels, die thr
das Gesetz eines gewissen Mohammed befolgt. Es scheint verwunderlich — und
das ist es vielleicht auch —, dass ich, ein Mensch, der weit entfernt von Euch
lebt, der eine andere Sprache spricht, ein anderes Bekenntnis, fremde Sitten
und Lebensgewohnheiten hat, aus einem Volk im duBersten Westen, euch; die
ihr in den Ostlichen bzw, siidlichen Teilen der Welt lebt, schreibe, und dass ich
Menschen, dic ich niemals gesehen habe und die ich vielleicht auch nie sehen
werde, mit Worten angreife. Ich greife euch an, wahrlich, aber nicht, wie die
Unsrigen oft tun, mit Waffen, sondern mit Worten, nicht mit Gewalt, sondern
mit der Vernunft, nicht mit Hass, sondern mit Liebe.“”® Als Menschen seien
die Muslime vernunftbegabt, und er fiigt hinzu: ,,Deshalb liebe ich euch, und
weil 1ich euch liebe, schreibe ich euch.”’

Kein Kreuzzug also, sondern Bekehrung? Petrus Venerabilis will statt
Kampf und Krieg lieber den Weg der Diskussion wihlen. Meinte er einen
»geistigen Kreuzzug oder sogar eine ,,cruciata pacifica““?®® Vertrat er damit
eine neue Sicht? Im 11. Jahrhundert hatte schon Papst Alexander II. (gest.
1073) den Fiirsten Landulf von Benevent aufgefordert, die Juden nicht mit
Gewalt zu bekehren, denn Christus habe auch niemanden gewaltsam in seinen
Dienst gezwungen.” Auch Petrus Venerabilis sucht eine Bekehrung der Un-
gldubigen, die auf Einsicht und Argumente vertraut. Haben wir es hier mit ers-
ten Ansétzen von Toleranz im Mittelalter zu tun? Auch in dem nahezu gleich-

Mittelalter, hg. von ALBERT ZIMMERMANN, INGRID CRAEMER-RUEGENBERG und GUDRUN VUIL-
LEMIN-DIEM (Miscellanea Mediaevalia 17) Berlin — New York 1985, S. 45-58, S. 55.

* GLE1, Petrus Venerabilis (wie Anm, 70) S. 62 f,, cap. 23/24: Aggredior inquam vos non, ut
nostri saepe faciunt, armis sed verbis, non vi sed ratione, non odio sed amore.

7 Ebd. S. 64 f. cap. 26.

% JEAN LECLERCQ, Pierre le Vénérable (Figures monastiques 3) Saint-Wandrille 1946, S. 241.
RAWNER CHRISTOPH SCHWINGES, Kreuzzugsideologie und Toleranz. Studien zu Withelm von Ty-
rus (Monographien zur Geschichte des Mittelalters 15) Stuttgart 1977, S, 119-124,

% Epistolae pontificum Romanorum ineditae, hg. von SAMUEL LOEWENFELD Leipzig 1885, Nr.
105, S. 52: Dominus enim noster Iesus Christus nullum legitur ad sui servitium violenter coegis-
se, sed humili exhortacione, reservata unicuique proprii arbitrii libertate, quoscumque ad vitam
predestinavit aeternam non iudicando, sed proprium sanguinem fundendo ab errore revocasse.



Ecclesia Cluniacensis — Ecclesia Christiana ... 37

zeitig entstandenen ,Spiel vom Antichrist’ werden Kreuzzug und Judenpogrom

verurteilt,'®

Petrus versucht Bernhard von Clairvaux zwar davon zu iiberzeugen, dass
man ein Christianum armarium gegen die Lehre Mohammeds entwickeln miis-
se, aber er meint damit offensichtlich nicht kriegerische ,Waffen’. Denn ein
solches ,Waffenarsenal’, das man gegen die Hiresie des Islam brauche, sicht
Petrus Venerabilis in der Ubersctzung des Koran und in der theologischen
Auseinandersetzung mit der Lehre.”! Eine Konnotation mit physischer Gewalt
ist deshalb an dieser Stelle sicher nicht moglich. Seine Absicht ist ndmlich nur
die Widerlegung der ,Héresie’. Petrus Venerabilis beruft sich auf das Wort des
Apostels Paulus aus dem Korintherbrief, nicht mit ,irdischen’ (carnalia) Wat-
fen, sondern geistig alles zu bekdmpfen, was ,,sich erhebt wider die Erkenntnis
Gottes“.'” Zum Abschluss des Kapitels stellt Petrus noch einmal deutlich her-
aus: Alle gelehrten Ménner seien durch die Apostelworte dazu verpflichtet,
,,mit vollem Eifer in Wort und Schrift [die Hiresie] zu bekdmpfen, zu zerstéren
und restlos zu vernichten*.'® Neben der erwiinschten Bekehrung der Saraze-
nen, die er sich sehr leicht vorzustellen schien, da er ja die besseren Argumente
zu haben glaubte, lag ihm aber noch etwas anderes am Herzen. Wenn man die
Ungldubigen schon nicht bekehren kdnne, so meint er, ,,so muss man doch we-
nigstens fiir die schwachen Mitglieder der Kirche, die sich schon durch gering-
fiigige Argumente verfiihren oder insgeheim zum Abfall bringen lassen, wach-

sam Sorge tragen*.'™

Petrus Venerabilis argumentiert als Theologe. Er sieht sich in der Traditi-
on der Kirchenviter und méchte wie diese das Christentum gegen jede Héresie
verteidigen — sein Vorbild ist Augustinus von Hippo, der mit seinem Werk De
civitate Dei gezeigt habe, dass man ,,liberhaupt gegen alle Irrlehren der Zeit in
Wort und Schrift vorgehen* miisse.'”

19 Hans-DIETRICH KAHL, Der sog. Ludus de Antichristo (De Finibus Saeculorum) als Zeugnis
frithstauferlicher Gegenwartskritik, Ein Beitrag zur Geschichte der Humanitit im abendlindi-
schen Mittelalter, in: Medidvistik 4, 1991, S. 53-148.

18" GLEI, Petrus Venerabilis (wie Anm. 70) S. 26 ., cap. 4. sicut contra alias haereses, ita el
contra hanc pestem Christianum armarium habere deceret.

1929 Kor. 10, nam arina militiae nostrae non carnalia sed potentia Deo {...] et omnem altitudi-
nem extollentem se adversus scientiam Dei,

103 GrE1, Petrus Venerabilis (wie Anm. 70) S. 26 1., cap. 4: omni studio verbo et scripto impu-
gnare, destruere, conculcare. IoGNA-PRAT, Ordonner et exclure (wie Anm. 73) S. 337 f.

1% In dieser Form trug Petrus Venerabilis sein Anliegen Bernhard von Clairvaux vor: Quod si
hinc errantes conuerti non possint, saltem infirmis aecclesiae, qui scandalizari uel occulte
moueri leuibus etiam ex causis solent, consulere el prouidere doctus uel doctor si zelum habet
iustitiae non debet negligere, CONSTABLE, Letters (wie Anm. 25) 1, S. 298 Nr, 111. GLEL, Petrus
Venerabilis (wie Anm, 70) S. 26 f,, cap. 5.

195 petrus zihlt zehn groBe Kirchenviiter auf, die sich in ihren Schriften gegen verschiedene For-
men von Hiresie gewandt hiitten, Zuletzt beruft er sich auf Augustinus und dessen Auftrag: ver-



38 Franz Neiske

Um nur einen Aspekt herauszugreifen, der fiir die vergleichende Religi-
onswissenschaft von besonderem Interesse ist: Petrus Venerabilis wendet sich
gegen die konkrete Ausmalung des himmlischen Paradieses, wie es der Koran
bietet: ,,Das Paradies besteht fiir ihn (Mohammed) nicht in der Gemeinschaft
mit den Engeln, auch nicht in der Schau Gottes, [...] vielmehr malte er es sich
in seinen Wunschtriumen als ein Paradies aus Fleisch und Blut aus, ja als Ab-
schaum von Fleisch und Blut." Petrus wagt sogar einige leichte Konkretisie-
rungen; es gebe dort ,,Fleisch zu essen und allerlei Friichte, Bdche von Milch
und Honig" und sogar ,,die Umarmung schonster Frauen und Jungfrauen® und
nennt das ein ,wolliistiges Paradies*.’” Dem asketisch lebenden Moénch muss
diese ,korperliche’ Sichtweise auf Gott und die ewige Seligkeit natiirlich wie
»vom Teufe] eingefloBt™ vorkommen. In der christlichen Theologie des Mittel-
alters war solch konkrete Korperlichkeit nicht mit der Géttlichkeit des Jenseits
zu vereinbaren, '’

Da Petrus Venerabilis gewissermaflen systemimmanent vorgeht, kann er
keine echte Diskussion entwickeln. Er urteilt aus seinem christlichen Ver-
stindnis heraus. Weil Mohammeds Lehre christlichen ,Wahrheiten’ wider-
spricht, kdnnen seine Offenbarungen nicht von Gott sein, sie miissen also vom
Teufel kommen. Entsprechend belegt er den Religionsgriinder mit abschétzi-
gen und schimpflichen Beiworten. Dieser sei ungebildet, aber sehr geschiifts-
tiichtig gewesen und habe sich mit List, Gewalt und sogar Mord die Herrschaft
iiber sein Volk verschafft.!” Er sei der ,,verworfenste aller Menschen, der nach
dem Zeugnis von vielen auch besessen und fallsiichtig gewesen sei, und den
der Teufel wie ein fiir ihn geeignetes Werkzeug benutzte”.'” Petrus Venerabi-
lis wiederholt hier bekannte Beispiele aus der christlichen Polemik gegen den
Islam und fiigt aus seinen Kenntnissen der klassischen Horaz-Dichtung noch
ein Zitat hinzu, mit dem er Mohammeds widersinnig zusammengesetzte Lehre
als hybride Ungestalt kennzeichnet. Petrus schreibt iiber Mohammeds Lehre:
,»wo verband er, in jeder Beziehung widernatiirlich, ein menschliches Haupt mit
einem Pferdenacken und Vogelfedern.'"® In der Handschrift der Bibliothéque

bo scriptoque agendum esse, GLEI, Petrus Venerabilis (wie Anm. 70) S. 52 f., cap. 16. Vgl. HiL-
DEBRANDT, Miltelalterliche Religionsdialoge (wie Anm, 88) S. 49 f., der die ,hermencutische
Strategie in der Argumentation des Abtes von Cluny untersucht.

1% GLE1, Petrus Venerabilis (wie Anm. 70) S. 10, cap. 9; S. 196, cap. 129: de paradiso voluptuo-
sa.

197 CHRISTOPH AUFFARTH, Irdische Wege und himmlischer Lohn. Kreuzzug, Jerusalem und Fege-
feuer in religionswissenschaftlicher Perspektive (Verdffentlichungen des Max-Planck-Instituts
fiir Geschichte 144) Gottingen 2002, S. 54-57. Auch in der Haltung der Christen gegeniiber den
Juden lasst sich diese problematische Sicht auf die Korperlichkeit im Zusammenhang mit der
Menschwerdung Christi nachweisen: SAPIR ABULAFIA, Bodies (wie Anm. 68) S, 352 f.

19 GLEI, Petrus Venerabilis (wie Anm. 70) S. 6 £,, cap. 4.

' Ebd. S. 18 £, cap. 16.

"OEbd. S. 12 £, cap. 10.



Ecclesia Cluniacensis — Ecclesia Christiana ... 39

d’Arsenal hat der Kopist diese Idee aufgegriffen und an den Rand des Textes
eine entsprechende Zeichnung gesetzt, eine Karikatur, die aber entsprechend
dem Text nicht die Person, sondern das Werk meint. Er hat dem Wesen einen
Fischschwanz gegeben und beweist damit, dass er den Horaztext auch iiber die
von Petrus Venerabilis zitierten Teile hinaus gut kannte. Spitere Kopien zei-
gen deutlichere Nihe zu Sirenen und unterstreichen damit den verfiihrerischen
Charakter der Lehre Mohammeds.'"!

~ Eine Theologie zur Ordnung der Welt

Wie ist die Haltung des Abtes von Cluny insgesamt zu beurteilen? Ist der
immer wieder betonte Gewaltverzicht und die Bereitschaft zur Diskussion nur
eine ,légende rose*, die Petrus als ,,ap6tre non violent” darstellt?'!? Wir kon-
nen — aufler dem Verzicht auf Gewalt — keine besondere Toleranz bei Petrus
Venerabilis erkennen. In der Ratio des Glaubens konnte er Irrationales ohne
Probleme miteinander verkniipfen. Aber es ist dieser — wenn wir es so nennen
konnen — ,wissenschaftliche’ Anspruch, der von Petrus Venerabilis neu in die
zumeist kriegerische Auseinandersetzung mit dem Islam eingebracht worden
ist. Mehr kann man in einer Epoche, die von nahezu ausschlieBlich metaphysi-
schen Interpretationen der Welt und ihrer Ereignisse bestimmt war, nicht ver-
langen. Man darf Petrus Venerabilis nicht anachronistisch zum aufgekldrten
Denker machen, aber zumindest gab er — als wahrer Mann des Geistes — der
Kraft der Gedanken und Uberzeugungen den Vorrang vor reiner Gewalt. Der
rationalen disputatio miisse, so war er sich sicher, jeder folgen kénnen. Eine
zweite Mdglichkeit gibt es nicht, weil es sie nicht geben kann, Also brauchte
man auch keine Modelle fiir ein Neben- und Miteinander der Religionen zu
entwickeln, Der Eifer fiir den wahren Glauben scheint bei Petrus Venerabilis
nahezu iiberdeckt zu werden von der Freude an gelehrter Diskussion und dem
Stolz auf die breit dargestellten Kenntnisse der Schriften von Kirchenlehrern

oder Hiretikern.

Auf dieser Grundlage einer unerschiitterlichen christlichen Uberzeugung
konnte er auch 1146 Konig Ludwig VIL. von Frankreich empfehlen, die Juden
zu enteignen, um den Zweiten Kreuzzug zu finanzieren.'” In den Augen von
Petrus Venerabilis sind die Juden — wie Kain nach dem Brudermord — ausge-

"1 WALTER CAHN, The ,,portrait* of Muhammad in the Toledan Collection, in: Reading medieval
images. The art historian and the object hg. von ELIZABETH SEARS und THELMA K. THOMAS, Ann
Arbor (MI) 2002, S. 51-60. Zu den polemischen Darstellungen Mohammeds vgl. ANNETTE
SEITZ, Darstellungen Muhammads und seiner Glaubenslehre in lateinischen Weltchroniken in:
Mittelalter im Labor (wie Anm. 71) S. 115-129,

12 YoGNA-PRAT, Ordonner et exclure (wie Anm. 73) S. 347,
'3 CONSTABLE, Letters (wie Anm, 25) 1, S. 327-330 Nr. 130.



40 Franz Neiske

stoBen und verachtet, da sie ithren Bruder im Fleische, Jesus Christus, getotet
haben. Er verlange vom Konig nicht, dass dic Juden getdtet wiirden, aber sie
sollten ihrer gerechten Strafe nicht entgehen. Am besten sei es, ihnen ihren
Besitz zu nehmen, da dieser nicht durch ehrliche Arbeit erworben sei, sondern
durch Wucher und verbrecherische Geschifte. Man wisse ja, dass ein Dieb, der
aus der Kirche Kelche, Kandelaber und Reliquien gestohlen habe, diese bei
den Juden verkaufen kdnne. Durch den gottesldsterlichen Gebrauch dieser ge-
heiligten, liturgischen Gerite stiinden die Juden auf einer Stufe mit den Héreti-
kern. Leider gebe es sogar ein Gesetz, das die Juden fiir solche Sakrilegien
nicht einmal bestrafe. Deshalb sei es angemessen, jiidischen Besitz, oder zu-
mindest Teile davon, fiir den Kampf gegen die Sarazenen zu verwenden, wo
doch auch die Christen aus Liebe zu Gott viel Geld zu diesem Zweck einsetzen
wiirden. Also: ,,Man lasse ihnen das Leben, aber man nehme ihnen ihr Vermo-
gen, damit der Arm der Christen mit Hilfe des Geldes der gotteslisterlichen
Juden den Ubermut der heidnischen Sarazenen bekimpfen konnte,*!"*

Diese Haltung des Abtes von Cluny ist in der Forschung widerspriichlich
diskutiert worden. Kann Petrus Venerabilis somit als antisemitisch bezeichnet
werden? Reicht es, ihm eine antijiidische Position vorzuwerfen? Petrus bezieht
sich allein auf die Religion, die nach seiner Meinung als Hiresie angesehen
und deshalb bekdmpft werden miisse. In der Schrift Adversus Judaeorum inve-
teratam duritiem greift Petrus Venerabilis allerdings — wie schon bei der Cha-
rakterisierung Mohammeds zu Vergleichen, die nach unseren modernen Vor-
stellungen nicht mehr mit den Regeln des theologischen Disputs vereinbar
sind. Letztlich stellt er damit die ,ungldubigen’ Juden auf eine Stufe mit den
Tieren, wenn er ihre Uneinsichtigkeit anprangert, die man bei Menschen nicht
finden kénne.'” Dieser fundamentalistische Eifer hatte aber keine Auswirkun-
gen auf die Politik des Abtes von Cluny. Das wird in einem konkreten Fall
deutlich. Der Gegenpapst Anaklet II. (gest. 1138), ein ehemaliger Cluniazen-
sermonch, stammte aus einer zum Christentum libergetretenen jiidischen Fami-
lie in Rom. Obwohl Petrus Venerabilis aus kirchenpolitischen Griinden gegen
ihn Stellung bezog, hat er ihm nie seine jiidische Herkunft vorgeworfen.''® In

" Reseruetur eis uita, auferatur pecunia, ut per dexteras Christianorum, adiutas pecuniis
blasphemantium ludaeorum, expugnetur infidelium audacia Sarracenorum, ebd. S. 330,

115 SCHRECKENBERG, Adversus-Judaeos-Texte (wie Anm. 68) S. 180-193, IoGNA-PRAT, Ordon-
ner et exclure (wie Anm. 73) S. 304.

"6 CONSTABLE, Letters (wie Anm. 25) 2, S. 185: ,Peter the Venerable was anti-Jewish. This is
true only in a religious, not in a racial, sense.' Constable bewertet ebd. die unentschuldbaren
(indefensible) Empfehlungen fiir den franzdsischen Konig als ,result of Peter’s religious senti-
ments.“ Einen groferen antijidischen und sogar antisemitischen Zusammenhang sieht TOGNA-
PRAT, Ordonner et exclure (wie Anm. 73) S. 322 f. Falsch und polemisch; HANS KUEHNER, Der
Antisemitismus der Kirche. Genese, Geschichte und Gefahr, Ziirich 1976, S. 133: , Petrus Vene-
rabilis von Cluny entflammte Frankreich mit seinen antijidischen Predigten®. Zum mittelalterli-
chen Antijudaismus und Antisemitismus der christlichen Kirche aus modermer Perspektive mit



Ecclesia Cluniacensis — Ecclesia Christiana ... 41

einer der Viten des Petrus Venerabilis wird dem Abt von Cluny zwar beschei-
nigt, er habe immer mutig und unerschiitterlich gegen Hiresien, Spaltungen
und andere Bedrohungen der Kirche gekdmpft, doch wird diese Standhaftigkeit
konkret nur auf das Papstschisma von 1130 selbst bezogen, nicht auf die Per-
son Anaklets.'"

Die Streitschriften des Petrus Venerabilis bereiten wegen ihrer theologi-
schen Schirfe auch heutigen Interpreten noch Probleme. Die deutlichen Stel-
lungnahmen gegeniiber Judentum und Islam als ,héretische’ Abweichungen
des Glaubens an den einen (christlichen) Gott werden einerseits aus einer eher
historisierenden Sichtweise entschuldigt als gelehrte Diskussion auf hohem
Niveau, der man zugleich ein unter den Zeitgenossen sonst nicht bekanntes
MafB an Toleranz zubilligen miisse,'"® Andererseits versucht eine stirker sozio-
logisch orientierte Interpretation, die vermuteten Auswirkungen solcher Ideen
auf extreme Entwicklungen spiterer Jahrhunderte zu betonen und sie als Kern-
gedanken militanter Meinungen und Ideologien in Mittelalter und Moderne
verantwortlich zu machen. Die Idee einer Ordnung der Welt als allein christ-
lich gepréagter Ordnung (ordonner) habe dazu gefiihrt, dass man sich nicht nur
von allen anderen Religionen abgegrenzt habe, sondern letztlich sogar deren
Gldubige ausgegrenzt und damit ausgeschlossen (exclure) habe aus der allein
als ,christlich’ (Ecclesia christiana) denkbaren Gemeinschaft.''® Diese Haltung
habe zu einer Intoleranz gefiihrt, die fiir die Gesellschaft zur Zeit der beiden
ersten Kreuzziige kennzeichnend gewesen sei.'” Eine solche, vorrangig nach
ideologischen Kausalitédtsketten suchende Argumentation wird der besonderen
historischen Situation des mittelalterlichen Theologen nicht ganz gerecht. Sei-
ne religiose, ja man darf auch sagen ,ideologische’ Uberzeugung ist zunichst.
einmal Theologie der Zeit, und als solche auch historischer Bestandteil zeitge-
nossischer Denkweise und Mentalitit. Die Schriften des Petrus Venerabilis
sind nicht gezielter propagandahafter Aufruf an die Gesellschaft, den Absolut-
heitsanspruch der christlichen Lehre mit aktiver Ausgrenzung und Verfolgung
der Andersgldubigen auf die reale Welt zu iibertragen. Sie bleiben in erster
Linie theologischer Disput, allerdings stets vor dem Horizont eines hohen in-

Riickfithrung auf Petrus Venerabilis und Martin Luther vgl. ERNST NOLTE: Eine frithe Quelle zu
Hitlers Antisemitismus, in: Historische Zeitschrift 192, 1961, S. 584-606, S. 601.

"7 vgl. Rodulphus, Vita Petri Venerabilis abbatis Cluniacensis, in: MIGNE PL {89, Sp. 15-28,
Sp. 29. Dazu ausfiihrlich TORRELL — BOUTHILLIER, Pierre le Vénérable (wie Anm. 85) S, 70 .,
der Petrus allerdings eine ,,judéophobie latente” bescheinigt, ebd. S. 157,

'8 vol, dazu den Uberblick bei KERGER, Pia interpretatio (wie Anm. 71) S. 96-99, und IOGNA-
PrAT, Ordonner et exclure (wie Anm, 73) S. 439 Anm. 39. WINFRIED EBERHARD, Ansitze zur
Bewiiltigung ideologischer Pluralitdt im 12, Jahrhundert. Pierre Abélard und Anselm von Havel-
berg, in: Historisches Jahrbuch 105, 1983, S, 353-387,

19 10GNA-PRAT, Ordonner et exclure (wie Anm. 73) S. 321, S. 357 f.

120 [Pierre le Vénérable] [...] contribue 2 sa fagon, radicale, a l'émergence de la société
d’intolérance contemporaine des deux premiéres croisades. Ebd. S. 324, vgl. auch S. 262.



42 Franz Neiske

tellektuellen Anspruchs und einer sicheren Uberzeugung, die vor strenger
Konsequenz in der religiosen Beurteilung nicht zuriickschreckte.

Man darf in dem Versprechen des Abtes von Cluny, nur die intellektuelle,
gewaltfreie Auseinandersetzung mit den Ungldubigen zu suchen, nicht unsere
moderne Idee von Toleranz sehen. Doch ebenso wenig darf man in seiner For-
derung einer radikalen Abwehr der Ungldubigen, die den ,guten’ christlichen
Argumenten nicht folgen wollten, den ideologischen Kern spéterer Pogrome
sehen. Das hatte — viel konkreter — etwa schon Papst Leo VII. 937 in dem be-
rithmten Brief an Erzbischof Friedrich von Mainz allein mit Berufung auf das
Neue Testament getan,'' als er die Vertreibung von bekehrungsunwilligen Ju-
den aus den christlichen Stidten empfahl.'”” Die Aufrufe der Pépste zur riick-
sichtslosen Gewalt im Kampf gegen die Unglidubigen zur Zeit der Kreuzziige
greifen auf die gewichtigeren Gewaltargumente des Alten Testaments zuriick.
So zitierte Papst Urban II. bei der Synode von Clermont 1095 die Makkabéer-
Biicher (Mkk I,2,7) und die Psalmen (Psalm 44; 79 und 88).'2 Gravierender fiir
die Rechtfertigung von ,,Gewalt in der Politik der Reformpipste*'** war aber
die oft zitierte, beriichtigte Umkehr der Lobpreisungen der Bergpredigt durch
Bonizo von Sutri (gest. ca. 1090); ,,Selig, die verfolgen um der Gerechtigkeit
willen.“'? Solche Uberlegungen konnten die zunehmende Hinwendung der
Kirche zu Gewalt seit dem Investiturstreit des 11. Jahrhunderts rechtfertigen:
Der Kampf gegen Héretiker etwa wurde in dieser Zeit deutlich unnachgiebiger.
Seit langer Zeit, seit der Verbrennung des Priscillian von Avila im 4. Jahrhun-

121 ygl. 2 Kor 6, 14:,,Was hat das Licht mit der Finsternis zu tun? Was hat der Gliubige mit dem
Ungliubigen zu schaffen? und Mt 7,6: ,,Gebt das Heilige nicht den Hunden und werft eurc Per-
len nicht vor die Siue."

122 HARALD ZIMMERMANN, Papsturkunden 896-1046, 2 Bde., 1, 896-996 (Osterreichische Aka-
demie der Wissenschaften. Philosophisch-historische Klasse, Denkschriften 174, Verdffentli-
chungen der historischen Kommission 3) Wien #1988, S. 133 Nr. 79.

123 ygl. die von Wilhelm von Tyros iibermittelte (fiktive) Rede Urbans: Guillelmus de Tyro,
Chronicon, hg. von ROBERT B. C. HUYGENS (Corpus Christianorum. Continuatio Mediacualis 63)
Turnhout 1986, 1, c. 15, S. 132—-135. AUFFARTH, Irdische Wege (wie Anm. 108) S. 133 f.

129 Vgl. dazu die Untersuchung: MONIKA SUCHAN, Macht verschafft sich Moral? Gewalt in der
Politik der Reformpipste (Beitriige zur Friedensethik 34) Stuttgart 2002.

1 Bonizonis episcopi Sutrini Liber ad amicum 9, hg. von ERNST DUMMLER in: Monumenta
Germaniae Historica, Libelli de lite imperatorum et pontificum 1, Hannover 1891, S. 568-620,
S. 619: [...] equaliter dixit beatos eos, qui persecutionem inferunt propter iusticiam. Vgl. zur
Einordnung: JANUS M@LLER JENSEN, Peregrinatio sive expeditio: Why the First Crusade was not
a Pilgrimage, in: Al-Masaq. Islam and the Medieval Mediterranean 15, 2003, S. 119-137. GERD
ALTHOFF, Christian Values and Noble Ideas of Rank and their Consequences on Symbolic Acts,
in: E-Spania. Revue électronique d’études hispaniques médiévales 4, 2007: http://e-
spania.revues.org/4053 (zuletzt besucht: 29. 2. 2012). Dieser neuen Beflirwortung von Gewalt
schlossen sich auch Ivo von Chartres (gest. 1115) und Anselm von Lucca (gest. 1086) an, vgl.
JANUS M@LLER JENSEN, Denmark and the Crusades, 1400-1650 (The Northern world 30) Leiden
2007, S. 208.



Ecclesia Cluniacensis — Ecclesia Christiana ... 43

dert, wurden erstmals wieder Ketzer verbrannt.'”® Papst Gregor VIL selbst ver-
suchte die Anwendung von Waffengewalt zu rechtfertigen.'” Gleichzeitig
konnte erneut — passend zum Einsatz in den Kreuzziigen — das Ideal des Mirty-
rertodes propagiert werden.'?®

Vor diesem Hintergrund entstanden die Schriften des Petrus Venerabilis.
Er scheint angesichts dieser Hinwendung der Gewalt in der Kirche geradezu
eine Gegenposition zu beziehen. Sein Beharren auf gewaltfreiem Disput ent-
sprang sicher seinem Selbstverstidndnis als Monch und Theologe.'” Einen
Monch, der iiber der Kukulle ein Schwert trégt, konnte Petrus nur als monst-
rum bezeichnen;"® ein Monch sollte dagegen sein ,,wie die Engel im Himmel*
(Mt 22,30).”' Doch nach seinem Verstindnis gehorten zur gottgewollten Ord-
nung der Welt allerdings nicht nur die betenden Monche, sondern auch die
kimpfenden Ritter. Trotz der schlechten Nachrichten iiber den misslungenen
Zweiten Kreuzzug (1147-1149) konnte Petrus sich deshalb fiir ein neues Un-
ternchmen zur Rettung der heiligen Stitten einsetzen."? Letztlich aber sah’er
sich seinem Stand als Monch zutiefst verpflichtet, fiir den die Heiligkeit der
guten Werke im Kloster wichtiger sein musste als geheiligte Orte in der Fer-
ne.'™ Insofern diirfen theologische AuBerungen des Mittelalters nicht dazu fiih-
ren, in der Perspektive unseres modernen Toleranzgedankens zu Urteilen zu

126 Dazu ausfithrlich ARNOLD ANGENENDT, Toleranz und Gewalt, Das Christentum zwischen
Bibel und Schwert, 5., aktualisierte Auflage, Miinster 2009, S. 250-253.

127 HERBERT EDWARD JOHN COWDREY, Pope Gregory VII and the bearing of arms, in: DERS., The
Crusades and Latin Monasticism, 11"-12" Centuries (Variorum Collected Studies Series 662)
Aldershot 1999, III S. 21-35; zuerst in: Montjoie: Studies in Crusade History in Honour of Hans
Eberhard Mayer, hg. von BENJIAMIN Z. KEDAR, JONATHAN RILEY-SMITH und RUDOLF HIESTAND,
Aldershot 1997, S, 21-35.

128 WERNER TELESKO, ,Ad vitam aeternam pervenire exoptamus’ — zur ,Renaissance’ der Marty-
riumsfrommigkeit in der Kunst der ,Gregorianischen Reform’, in: Aachener Kunstblitter 60,
1994 [= Festschrift fiir Hermann Fillitz zom 70, Geburtstag] S. 163-172,

129 TORRELL — BOUTHILLIER, Pierte le Vénérable (wie Anm. 85) S. 81.

130 S0 in einem Brief an Papst Eugen III., CONSTABLE, Letters (wie Anm. 25) 1, S. 442 Nr. 191.
Vgl. Brous, La crociata (wie Anm. 72) S. 341 f.

Bl vgl. J6rRG SONNTAG, Klosterleben im Spiegel des Zeichenhaften. Symbolisches Denken und
Handeln hochmittelalterlicher Monche zwischen Dauer und Wandel, Regel und Gewohnheit
(Vita regularis. Abhandlungen 35) Berlin 2008, bes. S. 87-93: ,,Vom engelsgleichen Dasein in
Gottes Schlachtreihen®.

132 VIRGINIA BERRY, Peter the Venerable and the Crusades, in: Petrus Venerabilis (1156—1956)
(wie Anm. 72) S. 141-162, S. 155-157,

133 So HuBert sich Petrus in einem Brief an die Monche des Klosters auf dem Berg Thabor in
Palistina: [...] quoniam ut ipsi optime nostis non sancla loca sed sancta opera saluant. CONSTA-
BLE, Letters (wie Anm. 25) 1, S. 215 Nr. 80. Vgl. dazu: GILES CONSTABLE, Opposition to Pilgri-
mage in the Middle Ages, in: Mélanges G. Fransen, hg. von STEPHAN KUTTNER (Studia Gratiana
19) 2 Bde., Rom 1976, 1, S. 123-146. TORRELL — BOUTHILLIER, Pierre le Vénérable (wie Anm.
85) S. 82 Anm. 60,




44 Franz Neiske

kommen, die nicht zum Verstindnis des Mittelalters beitragen, wohl aber zu
einer vorschnellen Verurteilung ihrer nicht ,aufgeklért’ denkenden Protago-
nisten fiihren kénnen.

Die bisherigen Ausfiihrungen haben bereits gezeigt, in welch intensiver
Weise Cluny und die cluniazensische Reformbewegung an der Ausformung
der mittelalterlichen Gesellschaft und der Entwicklung und Verbreitung von
Ideen und Idealen mitgewirkt hat. Man konnte weitere Auswirkungen clunia-
zensischer Politik und Theologie auf die Gesellschaft nennen, die durch das
Mittelalter hindurch wichtig waren und in Teilen noch heute strukturell fassbar
sind:

«  die Umformung des karolingischen Herrschaftssystems zu einer kirchlich
legitimierten und kontrollierten Feudalgesellschaft;'*

+  die Sicherung von Landbesitz durch Sakralisierung des Raumes (,,espace
sacré*);'®

«die Einbettung des Reformmdnchtums in die Aristokratie durch persona-

le und verwandtschaftliche Bindungen; '

» die Erweiterung sozialer Leistungen fiir Bediirftige durch Armenspeisun-
gen im Zusammenhang mit dem Totengedenken;'’

+ die Einrichtung eines Netzwerks abhingiger, durch den Abt von Cluny
kontrollierter Klgster mit allgemeinen Generalkapiteln — eine Vorstufe
zur Herausbildung von Institutionen, wie den spéteren Orden.'®

13 [SABELLE ROSE, Odon de Cluny (vers 879-942), Itinéraire et ecclésiologie d’un abbé réforma-
teur, entre aristocratie carolingienne et monde féodal, in: Bulletin du Centre d’études médiévales
d’Auxerre 10, 2006, S. 255-263. Vgl. Digs., Construire une société seigneuriale (wie Anm. 32).

35 ALAIN GUERREAU, Espace social, espace symbolique: 4 Cluny au XI° sigcle, in: L’ogre histo-
rien. Autour de Jacques Le Goff, hg. von JACQUES REVEL und JEAN-CLAUDE SCHMITT, Paris
1998, S. 167-191; DIDIER MEHU, Paix et communautés autour de 1’abbaye de Cluny (X*-XV*
siecles) (Collection d’histoire et d’archéologic médiévales 9) Lyon 2001, S. 133-193; JENNIFER
Harris, Building Heaven on Earth: Cluny as locus sanctissimus in the Eleventh Century, in:
From Dead of Night to End of Day. The medieval customs of Cluny — Du cceur de 1a nuit & la fin
du jour. Les coutumes clunisiennes au moyen 4ge, hg. von SUSAN BOYNTON und ISABELLE CO-
CHELIN (Disciplina monastica 3) Turnhout 2005, S. 131-151.

136 JoacHIM WoLLASCH, Parenté noble et monachisme réformateur. Observations sur les ,conver-
sions’ A la vie monastique aux XI1° et XII° siécles, in: Revue historique 264, 1980, S. 3-24. MA-
RIA HILLEBRANDT, Berzé-la-Ville. La création d’une dépendance clunisienne, in: Le gouverne-
ment d'Hugues de Semur & Cluny. Actes du Colloque scientifique international (Cluny, septem-
bre 1988) Ville de Cluny 1990 S. 199-229.

B JoacHmM WOLLASCH, GemeinschaftsbewuBtsein und soziale Leistung im Mittelalter, in:
Friihmittelalterliche Studien 9, 1975, S. 268-286.

138 NEISKE, Reform oder Kodifizierung? (wic Anm. 28). GERT MELVILLE, Diversa sunt monaste-
ria et diversas habent institutiones. Aspetti delle molteplici forme organizzative dei religiosi nel
Medioevo, in: GAETANO ZiTO (Hg.), Chiesa e societd in Sicilia, I secoli XII-XVI, Turin 1995, S.
323-345. CEcILE CABY, De I'abbaye a l'ordre. Ecriture des origines et institutionnalisation des
expériences monastiques, XI°-XII°® sicle, in: Mélanges de 1'Ecole frangaise de Rome. Moyen
dge 115, 2003, S. 235-267.



Ecclesia Cluniacensis — Ecclesia Christiana .., 45

Der cluniazensische Klosterverband entwickelte bereits Ansétze zu einer
allgemeinen ,Globalisierung’ — und das nicht nur aufgrund seiner Grofe. Des-
halb konnte er zu einem interessanten Modell fiir andere, weitrdumig agierende
Organisationen werden und diente damit etwa den Zisterziensern und anderen
Orden als Muster. Die Vorteile dieses ganz Europa umspannenden Kommuni-
kationssystems wurden, um nur ein Beispiel zu nennen, auch von der Finanz-
verwaltung des Papsttums genutzt. Cluny wird mehrmals gewissermallen als
internationale Bank tiétig, durch deren Vermittlung grole Summen sicher ver-
wahrt und quer durch Europa transportiert wurden. Auflerdem sind unter Ur-
ban II. und Calixt II. ehemals cluniazensische camerarii, also Finanzfachleute,
als pépstliche Kdémmerer nachzuweisen.'®

Was bleibt als Resiimee? Der Einfluss Clunys auf allgemeine Entwick-
lungen in Europa miag nicht immer direkt nachzuweisen sein. Die Beispiele
zeigen aber, wie mit hohen Anspriichen Ideen und Meinungen verbreitet wur-
den, die theologische Diskussionen in der Kirche beeinflussen konnten. Cluny
hat mit seinen Forderungen — zu denen immer auch die beispielhaft vorgelebte
Praxis gehorte — den Kampf fiir die Freiheit der Kirche und fiir eine grundle-
gende Erneuerung der Lebensformen von Monchen und Klerikern nicht ange-
fithrt und auch kaum aktiv unterstiitzt. Die in Cluny entstandenen Schriften
und das Vorbild Clunys selbst hatten aber gleichwohl einen nicht zu unter-
schitzenden Einfluss auf die Kirchenreform des 11. Jahrhunderts und auf die
gleichzeitig zu beobachtenden frommen Laienbewegungen. Nicht Riickzug ins
Kloster, sondern Gestaltung der christlichen Gesellschaft in der Welt standen
im Vordergrund, denn nach mittelalterlichem Verstdndnis gehdrten diese bei-
den Sphiren gemeinsam zur Ecclesia christiana. Nach deren Trennung in der
Moderne blieben gleichwohl ehemals von Cluny ausgehende Prigungen erhal-
ten,

Cluny hitte einen sicheren Platz in der Reihe der ,lieux de mémoire pour
I’Europe® verdient, denn es hat daran mitgewirkt, europdische Geschichte und
Kultur zu formen, '

" NEIskE, Verhiltnis Clunys zum Paps(tum (wie Anm. 8) S. 308 f.

"% GErARD BossuUAT, Des licux de mémoire pour I'Europe unie, in: Vingtieme Siécle. Revue
d’histoire 61, 1999, S. 5669,



	Eccl-1-1 2
	Eccl-1-1 5
	Eccl-2-1 16
	Eccl-1-1 6
	Eccl-2-1 15
	Eccl-1-1 7
	Eccl-2-1 14
	Eccl-1-1 8
	Eccl-2-1 13
	Eccl-1-1 9
	Eccl-2-1 12
	Eccl-1-1 10
	Eccl-2-1 11
	Eccl-1-1 11
	Eccl-2-1 10
	Eccl-1-1 12
	Eccl-2-1 9
	Eccl-1-1 13
	Eccl-2-1 8
	Eccl-1-1 14
	Eccl-2-1 7
	Eccl-1-1 15
	Eccl-2-1 6
	Eccl-1-1 16
	Eccl-2-1 5
	Eccl-1-1 17
	Eccl-2-1 4
	Eccl-1-1 18
	Eccl-2-1 3
	Eccl-1-1 19
	Eccl-2-1 2
	Eccl-1-1 20
	Eccl-2-1 1
	Eccl-2-1 17
	Eccl-2-1 18
	Eccl-2-1 19
	Eccl-2-1 20



