
Petrus Bsteh, Brigitte Proksch,
Cosmas Hoffmann (Hg.)

I

Die Orden im Wandel Europas
Historische Episoden und ihre globalen Folgen

LIT

neiske
Schreibmaschinentext
Münster 2013



Ecclesia Cluniacensis - Ecclesia Christiana '"

Franz N eiske

ECCLESIA CLUNIACENSIS - ECCLESIA CHRISTIANA.
AUSWIRKUNGEN EINER MONASTISCHEN REFORM­
BEWEGUNG AUF KIRCHE UND GESELLSCHAFT DES
MITTELALTERS

15

Im Sommer des Jahres 1245 war die Abtei Cluny in Burgund für einige
Wochen das Zentrum der christlichen Welt, Papst Innozenz IV. und der fran­
zösische König Ludwig IX., der Heilige, trafen sich nämlich in Cluny, um über
das weitere Vorgehen gegen Kaiser Friedrich II. zu beraten. Sie waren zum
Ersten Konzil von Lyon zusammen gekommen und folgten während der
schwierigen Verhandlungen gern der Einladung des Abtes Wilhelm m. von
Cluny. Zur illustren Schar der Gäste gehörten neben Ludwig von Frankreich
mit seiner Familie und dem Papst samt seinem großen Gefolge auch der byzan­
tinische Kaiser, Könige, Herzöge aus Spanien und Frankreich sowie zahlreiche
Kardinäle, Patriarchen, Bischöfe und Äbte, jeweils mit ihrem Anhang, d. h. mit
Sekretären, Dienern, Soldaten und weiterem Gefolge.' All diese Gäste, so ver­
meldet die Chronik des Klosters nicht ohne Stolz, wurden untergebracht und
versorgt, ohne dass dadurch der übliche monastische Tagesablauf gestört wur­
de, ohne dass sich die Mönche bei der Nutzung von Refektorium oder Schlaf­
saal, von Kapitelsaal oder Krankenabteilung, von Keller oder Küche beein­
trächtigt sahen.' Die Mönche der Abtei konnten also weiterhin ihr von Kriti­
kern als übermäßig bezeichnetes Pensum an Gebeten und Psalmenrezitation
erfüllen. Wenn am 11. September des Jahres 1910 aus Anlass des Millenaire
de la fondation de Cluny ein .cortege historique' durch die Straßen der Stadt
Cluny zog, der an diesen Besuch des Papstes und mehrerer Könige im Jahr
1245 erinnern sollte, so hatte man damit - neben der damals aktuellen antikle­
rikalen Absicht - auch eines der glanzvollsten Ereignisse der Geschichte des
Klosters theatralisch in Szene gesetzt.'

Das Beispiel zeigt natürlich zunächst einmal die ungeheure Wirtschafts­
kraft der Abtei Cluny. Das wird auch deutlich an den besonders kostbaren

I DENYSE RICBE, L'ordre de Cluny a la fin du moyen äge, .Le vieux pays clunisien" - XUC-Xyc

siecles (C.E.R.C.O.R Travaux etRecherches XIII) Saint-Etienne 2000, S. 267.

2 Bibliotheca Cluniacensis in qua SS. Patrum A6b. Clun. Vitae, Miracula, Scripta, Statuta, Priui­
legia Chronologiaque ... hg. von MARTINUS MARRIER und ANDREAS QUERCETANUS, Paris 1614,
Sp. 1666.

3 DOMINIQUE IOGNA-PRAT, Cluny, 910-1910 ou 1'instrumentalisation de la mernoire des origines,
in: Revue Mabillon n.s. 11 (72) 2000, S, 161-185, S. 183.



16 Pranz Neiske

Gastgeschenken, die der Abt von Cluny für die höchsten Gäste bereit hielt."
Wie herausragend aber darüber hinaus das allgemeine Ansehen Clunys zu die­
ser Zeit in der Kirche war, verdeutlicht zudem ein einzigartiger Vorgang in der
Geschichte der päpstlichen Kurie: Man vertraute dem Archiv der Abtei einen
besonderen Schatz an. Angesichts allgemeiner Bedrohungen, vielleicht auch
aus Furcht vor dem durch das Konzil am 17. Juli 1245 abgesetzten Kaiser
Friedrich II. ließ man alle wichtigen Privilegien, die der römischen Kirche von
weltlichen Königen und Fürsten gewährt worden waren, kopieren und gab die­
se Kopien der Abtei Cluny zur sicheren Aufbewahrung. Es handelte sich um
insgesamt 91 Dokumente.' Diese Sammlung wird in der Forschung als ,Rou­
leaux de Cluny' bezeichnet." Man konnte in Cluny mit den kurz zuvor errichte­
ten mächtigen Türmen im Westwerk der Kirche Cluny BI (les tours dites .Ba­
rabans') einen besonders sicheren Aufbewahrungsort für diese wertvollen Do­
kumente bieten. Noch zu Beginn des 18. Jahrhunderts wird dieser Archiv­
schatz als besonderes Kleinod beschrieben.'

Was macht nun die Bedeutung Clunys und der von Cluny ausgehenden
monastischen Reformbewegung aus? Den gerade genannten Ereignissen lassen
sich frühere, für die römische Kirche nicht minder wichtige anfügen. Die Abtei
Cluny hatte besonders im 12. Jahrhundert versucht, sich selbst als Rom­
ebenbürtig oder zumindest als Rom-ähnlich darzustellen." Am 29. Januar des
Jahres 1119 starb Papst Gelasius II. in Cluny und Calixt II. wurde ebendort
gewählt. Tod und Begräbnis eines Papstes in Cluny! Und vielleicht gehörte
sogar der damalige Abt von Cluny, Pontius, zu den Kandidaten für das höchste
Kirchenamt. Zumindest versucht die cluniazensische Überlieferung bei der
Schilderung dieses Ereignisses, eine intensive Nähe zwischen Papsttum und
Abtei herzustellen. Gelasius starb demnach in propria domo, d. h. Cluny ist der

4 Matthaeus Parisiensis, Chronica majora, 4. A.D. 1240 to A.D. 1247 (Roll series 57, 4) London
1877, ND Nendein 1964, S. 428.

5 LEOPOLD DELJSLE, Inventaire des manuscrits de la Bibliotheque Nationale, Ponds de Ciuni,
Paris 1884, Nr. 186, S. 308. Vgl, Reeueil des chartes de l'abbaye de Cluny, hg. von AUGUSTE
BERNARD und ALEXANDRE BRUEL (Colleetion de doeuments inedits sur I 'histoire de Pranee ­
Premiere serie. Histoire politique) 6 Bde., Paris 1876-1903, ND Frankfurt a. Main 1974, Nr.
4846; Internet: http://fmehmittelalter. ulli-muenster.de/cce/php/view.php?bb=4846 (zuletzt be-
sucht: 29. 2. 2(12). '

6 JEAN-LoUIS-ALPHONSE HUILLARD-BREHOlLES, Examen des chartes de I'eglise romaine conte­
nues dans les rouleaux dits rouieaux de Cluny, in: Notices et extraits des manuscrits de la Biblio­
theque imperiale et autres bibliotheques de France 21/2, 1865, S. 267-363.

7 SEBASTIEN BARRET, La mernoire et I'ecrit: l'abbaye de Cluny et ses archives (Xe-XVlITe siede)
(Vita regularis. Abhandlungen 19) Münster 2004, S. 28 f., S. 231.

8 FRANZ NEISKE, Das Verhältnis Clunys zum Papsttum, in: Die Cluniazenser in ihrem politisch­
sozialen Umfeld, hg. von OlLES CONSTABLE, OERT MELVILLE und JÖRG OBERSTE (Vita regularis
7) Münster 1998, S. 279-320, S. 314-319.



Ecclesia Cluniacensis - Ecclesia Christiana ". 17

dem Papst angemessene Ort, denn ,sein' Cluny sei das erklärte Ziel des Paps­
tes gewesen: Cluniacum suum pervenire desiderans?

Wie ehemals die Äbte Clunys in der Stadt der Päpste zu sterben begehr­
tcn,'" so jetzt der Papst im monasterium sancti Petri, d. h. in Cluny. Diese Vor­
stellung passt zu der Eigenbezeichnung als Cluniacensis ecclesia. So benannte
sich die Klostergemeinschaft seit der Zeit Abt Hugos, also seit der zweiten
Hälfte des 11. Jahrhunderts. Zahlreiche Urkunden benutzen diesen Begriff und
verbinden ihn sogar mit dem Bild der allumfassenden, nährenden Mutter.' I

Aber entsprach dieses machtvolle Selbstverständnis der Abtei auch der
Wirklichkeit oder der Wahrnehmung der Zeitgenossen? Ja, auch von dieser
Seite wurde immer wieder die Größe und Besonderheit Clunys herausgestellt.
Abt Maiolus von Cluny sollte 974 auf Vorschlag Kaiser Ottos II. zum Papst
gewählt werden, doch Maiolus lehnte ab." Im Jahre 980 versöhnte sich Otto II.
mit seiner Mutter, der Kaiserin Adelheid in Pavia, offenbar durch Vermittlung
von Abt Maiolus." Kaiser Heinrich II. (gest. 1024) schenkte anlässlich seiner
Krönung als Zeichen besonderer Wertschätzung für die Mönche einen golde­
nen, mit dem Kreuz geschmückten Reichsapfel und weitere kostbare Insignien
der Abtei Cluny." Abt Hugo vermittelte 1077 in Canossa zwischen Papst Gre­
gor VII. und Kaiser Heinrich IV.,15 dessen Taufpate er auf Bitten Heinrichs m.

9 Epistola ad domnum Pontium cluniacensem abbatern, hg. von HERBERT EDWARD JOHN Cow­
DREY, Two Studies in Cluniac History (1049-1126) (= Studi Gregoriani 11, 1978), S. 111-117,
S. 115. Der Liber pontificalis äußert sich zu diesen Ereignissen wie gewohnt zurückhaltend:
LOUIS DUCHESNE, Le Liber Pontificalis, 3 Bde., Paris 1886, 1892, 1957, 2, ND Paris 1955, S.
317 f. und S. 322; S. 376: Quo [Cluniacum] deportatus summaque reverentia susceptus [ ...] in
medio fratrum, circumstantibus episopis et cardinalibus, in propria domo proprius pastor in
pace Cluniaco quievit.

10 Vgl. dazu PATRICK HENRIET, Saint Odilon devant sa mort. Sur quelques donnees implicite de
comportement religieux au Xl" siecle, in: Le moyen äge 96, 1990, S. 227-244.

11Recueil des chartes de l'abbaye de Cluny (wie Anm. 5) Nr. 4457, 4938, 5192.

l2 ERNST SACKUR, Die Cluniacenser in ihrer kirchlichen und allgemeingeschichtlichen Wirksam­
keit bis zur Mitte des elften Jahrhunderts, 2 Bde., Halle 1892-1894, ND Darmstadt 1971,1, S.
233; GIOVANNI SPINELLI, Maiolo, abbate di Cluny - papa mancato, Novara 1994, S. 36 f.

I3 Die Lebensbeschreibung der Kaiserin Adelheid von Abt Odilo von Cluny (Odilonis Clunia­
censis abbatis Epitaphium domine Adelheide auguste), hg. von HERBERT PAULHART, Mitteilun­
gen des Institutes für österreichische Geschichtsforschung, Ergänzungsband 20, 2, 1962, cap. 7,
S. 35. Zur Weltschätzung Clunys durch die Ottonen vgl. SEBASTIEN BARRET, Cluny et les Otto­
niens, in: Ottone nr e Romualdo di Ravenna. Impero, monasteri e santi asceti, Atti del XXIV
convegno del Centro Studi Avellaniti, Fonte Avellana, 2002, Verona 2003, S. 179-213.

14 Rudolfus Glaber, Historiarum libri quinque, 1, 23, in: Raoul Glaber, Histoires, ed., ann. et
trad. par MATHIEU ARNOUX (Miroir du Moyen Age) Tumhout 1996, S. 78 f.

15 HARALD ZIMMERMANN, Der Canossagang von 1077. Wirkungen und Wirklichkeit (Abhand­
lungen der Geistes- und Sozialwissenschaftlichen Klasse, Akademie der Wissenschaften und
Literatur 5) Mainz 1975, S. 140-148. ARMIN KOHNLE, Abt Hugo von Cluny (1049-1109) (Bei­
hefte der Francia 32) Sigmaringen 1993, S. 110 f.



18 Franz Neiske

war." Gregor vrr. (gest. 1085) übertrug Abt Hugo mit der Leitung der Abtei
Polirone gleichzeitig auch die Vollmacht, nostra vice, also in Stellvertretung
des Papstes zu agieren" und damit gewissermaßen als abbas universalis. 18 Sein
Nachfolger, Abt Pontius von Cluny (gest. 1126), fungierte als päpstlicher Un­
terhändler zwischen Heinrich V. und Calixt II. in Mouzon im Jahre 1119.19

Noch in der Vita des hl. Morandus (gest. um 1115), ehemals Mönch von Cluny
und ,Apostel des Sundgaus" sowie Patron des Hauses Habsburg, dem im Wie­
ner Stephansdom eine Kapelle geweiht ist," wird der hervorragende Beitrag
Clunys zum Wohl der gesamten Kirche gelobt: Die Abtei sei ein frommes Asyl
für alle gewesen, die in der Christusnachfolge leben wollten, und sie habe zu­
dem der Kirche Christi Päpste, Kardinäle, Bischöfe und Äbte geschenkt, so­
dass dadurch das in Kälte erstarrte Mönchtum der Zeit wieder mit neuem Feuer
erfüllt worden sei." Und Petrus von Celle (gest. 1183), selbst Cluniazenser,
lobte Cluny als "die Stadt unserer Stärke", aus der tausendfach Mönche her­
vorgingen, um in Bistümern, Abteien und an Königshöfen zu wirken; dies sei
der Ort, an dem die Besten wie "Gold geschmolzen" würden zur Reform der
Kirche."

Auch in Cluny selbst war man darauf bedacht, einen umfassenden, ja uni­
versalen Anspruch geltend zu machen. Die Viten der Äbte nennen mit Stolz
die verschiedenen Völker, in denen Klöster von Cluny aus gegründet oder re­
formiert worden seien: im Königreich Frankreich, in Aquitanien, in Spanien
und sogar in der Stadt Rom. Man hat deshalb mit Recht von "imperialen
Ideen" dieser monastischen Reformbewegung gesprochen."

16JOSEPH H. LYNCH, Hugh I of Cluny's Sponsorship ofHenry IV: Its Context and Consequences,
in: Speculum 60, 1985, S. 800-826, S. 801.

17 LEOSANTIFALLER, Quellen und Forschungen zum Urkunden- und Kanzleiwesen Papst Gregors
VII., 1. Teil, Quellen: Urkunden, Regesten, Facsirnilia (Studi e testi 190) Vatikanstadt 1957, Nr.
126, S. 125 f. HERBERT EDWARD JOHN COWDREY, The Epistolae Vagantes of Pope Gregory VII,
Oxford 1972, S. 70.

18MICHELE MACCARRONE, Romana ecclesia - Cathedra Petri, 2 Bde. (Italia sacra 48) Rom 1991,
S.839.

19STANLEY A. CHODOROW, Ecclesiastical Politics and the Ending of the Investiture Contest: The
Papal E1ection of 1119 and the Negotiations of Mouzon, in: Speculum 46,1971, S. 613-640.

20 EUSABETH KovAcs, Die Heiligen und heiligen Könige der frühen Habsburger (1273-1519),
in: Laienfrömmigkeit im späten Mittelalter Formen, Funktionen, politisch-soziale Zusammen­
hänge, hg. von KLAUS SCHREINER und EUSABETH MÜLLER-LuCKNER, München 1992, S. 93-126,
S.98.

21 Vita beati Morandi confessoris, in: Bibliotheca C1uniacensis (wie Anm. 2) Sp. 501-506, Sp.
506 A-C.

22 The letters ofPeter of Celle, hg. von JULIAN HASELDINE, Oxford 2001, Nr. 150, S. 548.

23 PAOLO LAMMA, Momenti di storiografia cluniacense (Istituto Storico Italiano per il Medio
Evo, Studi storici 42-44) Rom 1961, S. 82.



Petrus Venerabilis (gest. 1156), der große Reformabt des 12. Jahrhun­
derts, zählt in einem Brief an den Kaiser von Byzanz die Herrscher des Abend­
landes auf, mit denen Cluny verbrüdert war: die französischen, englischen so­
wie spanischen Könige und natürlich auch die deutschen und die römischen
Kaiser und sogar die ungarischen Könige." Er sieht die Abtei als Zentrum ei­
ner cluniazensischen res publica" und knüpft damit an die Vorstellung einer
größeren res publica christiana an, in der Cluny die Rolle eines ,kleinen Rom'
zukomme." Cluny wurde so zum Impulsgeber für das Papsttum. Erst im 13.
Jahrhundert musste es sich - geschwächt - päpstlicher Aufsicht und Kontrolle
unterwerfen."

Die im Jahre 910 von Herzog Wilhelm von Aquitanien gegründete Abtei
Cluny begann, wie viele andere Klostergründungen auch, als bescheidenes Un­
ternehmen. Schon in der zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts und dann vor al­
lem im 11. Jahrhundert entwickelte sich das Kloster jedoch zu einem der be­
deutendsten Zentren des europäischen Mönchtums. Viele wichtige monasti­
sehe und kirchenpolitische Gründe trugen zum Erfolg Clunys bei. Neben einer
Reihe von herausragenden charismatischen Äbten" in den ersten beiden Jahr­
hunderten, die darüber hinaus auch noch in extrem lange Amtszeiten (dreimal
50 Jahre) wirken konnten, seien hier nur zwei weitere entscheidende Erklärun­
gen für den Erfolg der Reformbewegung genannt:
1. Die Verwirklichung der Libertas ecclesiae. Cluny war seit seiner Gründung
frei von allen äußeren Eingriffen und nur dem Papst unterstellt.
2. Durch das sogenannte Reformprivileg Papst Johannes' XI. von 931 war es
Cluny erlaubt, Mönche aus anderen Klöstern aufzunehmen oder sogar ganze
Klöster zu reformieren und an Cluny anzuschließen."

24 Letters of Peter the Venerable, hg. von GlLES CONSTABLE, 2 Bde. (Harvard Historical Studies
78) Cambridge (MA) 1967, 1, S. 209 Nr. 75.

25 Ebd. 1, S. 306 Nr. 115.

26 LAMMA, Momenti (wie Anm. 24) S. 86. DOMINIQlIE IOGNA-PRAT, Ecclesia/Christianitas, Iden­
tite universelle et idenrite religieuse, in: Religiositä e civiltä, Identitä delle forme religiose, Atti
dei convegno intemazionale, Brescia, 9-11 settembre 2009, hg. von GIANCARLO ANDENNA (Le
Settimane intemazionali della Mendola, Nuova Serie 2007-2011) Mailand 2011, S. 193-206, S.
203.

27 FRANZ NEISKE, Reform oder Kodifizierung? Päpstliche Statuten für Cluny im 13. Jahrhundert,
in: Archivum historiae Pontificiae 26,1988, S. 71-118.

28 FRANZ NEISKE, Charismatischer Abt oder charismatische Gemeinschaft? Die frühen Äbte Clu­
nys, in: Charisma und religiöse Gemeinschaften im Mittelalter, hg. von GIANCARLO ANDENNA,
Mtuxo BREITENSTEIN und GERT MELVILLE (Vita regularis. Abhandlungen 26) Münster 2005, S.
55-72.

29 Papsturkunden 896-1046, bearb. von HARALD ZIMMERMANN (Österreichische Akademie der
Wissenschaften. Philosophisch-historische Klasse, Denkschriften 174, Veröffentlichungen der
historischen Kommission 3) Wien 1984, Nr. 64, S. 108, concedimus ut, si quis monachus ex
quolibet monaslerio ad vestram conversationem solo dumtaxat me/iorande vitae studio trans­
migrare voluerit [...J suscipere vobis liceat,



20 Franz Neiske

Was aus dieser besonderen Situation folgte, ist in zahlreichen Handbü­
chern nachzulesen, hat aber auch zu einer Reihe von Missverständnissen ge­
führt:
• Cluny habe den Investiturstreit ausgelöst,
• Cluny sei damit für den Untergang des Deutschen Reiches verantwortlich

oder:
• Gregor VII. sei Mönch in Cluny gewesen."

Die Bedeutung der cluniazensischen Reformbewegung für die Kirche, für
das westeuropäische Mönchtum und für die mittelalterliche Kirche und Gesell­
schaft insgesamt soll im Folgenden an wenigen Themenschwerpunkten erläu­
tert werden.

Das monastische Ideal und die Laien

Das Bild des idealen Mönches und des idealen Laien ist das Kernthema
der Schriften des Abtes Odo von Cluny (gest. 942). Er hatte als Kanoniker eine
hervorragende theologische Ausbildung in Tours und Paris erhalten und kam
dann - wie die Legende will - mit 100 Büchern ins Kloster Baume im franzö­
sischen Teil des Jura (zu damaliger Zeit war das ein ungeheurer Schatz - zu­
mindest aber ein Zeichen für seine stupende Gelehrsamkeit). Er wurde dann in
Cluny Nachfolger des Gründungsabtes Berno (gest. 927) und gilt in der clunia­
zensischen Historiografie als eigentlicher Begründer der Abtei."

Neben seiner erfolgreichen diplomatischen Tätigkeit zur Sicherung und
Mehrung des Klosterbesitzes und seinen häufigen Reisen nach Italien fand er
noch Zeit, einige grundlegende theologische Schriften und Predigten zu verfas­
sen. Für Bischof Turpio von Limoges (gest. 944) schrieb er Betrachtungen mit
dem Titel Collationes, in denen er ein sehr strenges moralisches Leben für
Mönche und Laien forderte." Wichtiger noch sind zwei weitere Werke, die

30 Vgl. dazu zuletzt: FRANZ NEJSKE, Zwischen pusillus grex und ordo cluniacensis. Umbruch und
Kontinuität im cluniacensischen Klosterverband. in: Vom Umbruch zur Erneuerung? Das 11.
und beginnende 12. Jahrhundert - Positionen der Forschung, hg. von JÖRG JARNUT und MATTHI­
AS WEMHOFF (MittelalterStudien 13) München 2006, S. 247-273, S. 249-251, und DERs.,
Reforrne clunisienne el reforrne de l'Eglise au temps de I'abbe Hugues de Cluny, in: La reforma
gregoriana y su proyecci6n en la cristiandad Occidental. Siglos XI-XII (XXXII Sernana de Es­
tudios Medievales Estella 18-22 julio 2005) Pamplona 2006, S. 335-359, S. 337-343.

31 Zu Odo vgl. ISABELLE ROSE, Construire une societe seigneuriale. Itineraire et ecclesiologie de
l'abbe Odon de Cluny, fin du rxe - milieu du Xe siecle (Collection du Centre d'etudes medieva­
les de Nice 8) Turnhout 2008.

32 ISABELLE ROSE, Les ,Collationes' d'Odon de Cluny (t 942): Un premier reeueil d' ,exempla'
redige en milieu ,clunisien'?, in: Le tonnerre des exemples: .Exernpla' er rnediation culturelle
dans l'Occident medieval, hg. von MARIE-ANNB POLO DEBEAULIEU, PASCAL COLLOMB und JAC­
QUES BERLIOZ, Rennes 2010, S. 145-159.



Ecclesia Cluniacensis - Ecclesia Christiana ... 21

sogenannte Occupatio und die Vita Geraldi. Die Occupatio, eine Versdichtung
in sieben Büchern, vertieft Themen aus den Collationes und verschärft die mo­
ralischen Forderungen. Sehr unnachgiebig verdammt Odo die schlimmen Sit­
ten seiner Zeitgenossen. Er zeigt in dem Werk seine ganze Gelehrsamkeit und
zitiert fortwährend die Texte antiker Autoren, die in Cluny offiziell verpönt
waren."

Die Vita Geraldi nimmt viele dieser Ideen wieder auf. Sie war als konkre­
te Handlungsanweisung für Laien gedacht, als eine Art Fürstenspiegel also.
Beschrieben wird das Leben des Grafen Gerald von Aurillac aus der Auvergne.
Dieser war unverheiratet geblieben, hatte ein Kloster gegründet und wäre gern
auch Mönch geworden. Aber Odo will zeigen, dass die Welt auch fromme Lai­
en braucht und schildert deshalb Gerald als einen Ritter, der heimlich, unter
seinem weltlichen Gewand, Tonsur und Habit trägt." Rhetorisch anspruchsvoll
und im Aufbau der Gattung der klassischen Biografie folgend, entwickelt Odo
ein neues Ideal christlichen Lebens für Laien in der Welt. Maßhalten bei Speis
und Trank, Verzicht auf Luxus bei der Kleidung, Almosengeben und Keusch­
heit, Pilgerfahrten und Klostergründungen waren demnach für Gerald bestim­
mend." Dieses Idealbild sollte frommen Laien in der Welt Ansporn und Ziel
sein. In gewisser Weise scheint diese "erste Lebensbeschreibung eines heiligen
Laien, die aus dem Mittelalter bekannt ist", auch prägend für die adelige Rit­
terschaft gewesen zu sein." Allerdings waren die Ansprüche, die Odo an sei­
nen Protagonisten stellt, in einigen Punkten doch sehr von einem äußerst ein­
seitigen monastischen Ideal bestimmt.

In offensichtlichem Bezug auf Johannes Cassianus (gest. 430/435), der in
seinen Schriften für das westliche Mönchtum in weiten Bereichen bestimmend
war, forderte Odo auch von den Laien ununterbrochene Reinheit des Leibes."
Die von Odo zur Veranschaulichung dieses Ideals präsentierten Beispiele zei­
gen die unbedingte Strenge dieses Ideals. Der enthaltsam lebende Vater Ge-

J3 FRANZ NEISKE, Europa im frühen Mittelalter 500-1050. Eine Kultur- und Mentalitätsgeschich­
te, Darmstadt 2007, S. 76.

34 Odon de Cluny. Vita Sancti Geraldi Auriliacensis, hg. von ANNE-MARIE BULTOT- VERLEYSEN
(Subsidia hagiographiea 89) Brüssel 2009, II, 3, S. 202 f.

35 FRIEDIUCH LOTTER, Das Idealbild adliger Laienfrömmigkeit in den Anfängen Clunys: Odos
Vita des Grafen Gerald von Aurillac, in: Benedictine Culture 750-1050, hg. von WILLEM LOUR.
DAUX und DANIEL VEl<HELST (Mediaevalia Lovaniensia Series T, Studia XI) Löwen 1983, S. 76­
95, S. 82-85.

1(, JOACHIM WOLLASCH, Cluny - ,Licht der Welt'. Aufstieg und Niedergang der klösterlichen
Gemeinschaft, Zürich - Düsseldorf 1996, S. 39. CHRISTIAN LAURANSON-RoSAZ, La Vie de Ge­
raud d' Aurillac, vecteur d 'une cerraine conscience aristocratique dans le Midi de la Gaule, in:
Guerriers el rnoines. Conversion et saintete aristocratique dans l'Occident medieval (IXc-XIIc

siede), hg. von MICHELLAUWERS (Collection d'etudes medievales 4) Antibes 2002, S. 157-181.

37 Iohannes Cassianus, Collationes XXIIII, hg. von MICHAEL PETSCHENIG (Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorurn Latinorum 13) Wien 1886, collatio 12, passim, S. 333-359.



22 Franz Neiske

raIds wird erst durch einen Traum dazu aufgefordert, mit seiner Frau zu ver­
kehren, damit der Sohn gezeugt werden könne, der sich große Verdienste er­
werben werde. Gerald selbst verzichtet auf eine Ehe mit der Schwester des
Herzogs Wilhelm von Aquitanien, dem Gründer des Klosters Cluny. Geradezu
kultische Reinheit erwartet Odo von den Laien, die, wie auch die Mönche, et­
wa einen ungewollten nächtlichen Samenerguss als schlimme Sünde betrach­
ten sollen. 38 Er folgt hier der mittelalterlichen Überzeugung, nach der die Tat­
haftung wichtiger als die Intentionshaftung war." Das Ideal eines vollkommen
jungfräulichen Lebens erwartete Odo also nicht nur von Mönchen, sondern
auch von Laien. Nach dem Bericht der Vita Odonis hat er sogar einem jungen
Mädchen geholfen, der drohenden Verheiratung zu entgehen und in ein Kloster
zu flüchten - ein Weg, den Odo, wie der Autor der Vita berichtet, gern allen
dort lebenden Frauen ermöglichen wollte." Odos Schriften sind geradezu ge­
spickt mit exemplarischen Geschichten von Versuchungen, die einer jungfräu­
lichen Reinheit gefährlich werden könnten.

Odo von Cluny ist mit seiner Forderung nach ausschließlicher Jungfräu­
lichkeit hier nicht der Erfinder einer neuen, strengen Sexualmoral," aber seine
Schriften trugen dazu bei, dieses Ideal im mittelalterlichen Mönchtum tiefer zu
verankern und es mit der späteren Forderung zu verbinden, der Zölibat solle
auch für die weltlichen Kleriker gelten. Nicht zuletzt kann darin auch der
Grund für die zumindest theoretisch geforderte Leibfeindlichkeit des Mittelal­
ters gesehen werden. Vor allem das Frauenbild scheint mit dazu beigetragen zu
haben, dass ein Jahrhundert später Theologen wie Petrus Damiani (gest. 1072),
der eng mit der cluniazensischen Tradition verbunden war, ein absolutes Ver­
bot der Heirat von Klerikern (Zölibat) fordern konnte und in seinem Werk über
die Sünden der Stadt Gomorrha jegliche sexuelle Verfehlung von Klerikern
gewissermaßen als Befleckung der unbefleckten Kirche bezeichnete." Odos

38 Vita Geraldi (wie Anm. 35) 1,2, S. 136 f.; 1,34, S. 182 f. Zum Begriff der kultischen Reinheit
vgl. ARNOLD ANGENENDT, "Mit reinen Händen". Das Motiv der kultischen Reinheit in der
abendländischen Askese, in: Herrschaft, Kirche, Kultur. Beiträge zur Geschichte des Mittelalters.
Festschrift Friedrich Prinz, hg. von GEORG JENAL, Stuttgart 1993, 297-316; ND in: ARNOLD
ANGENENDT, Liturgie im Mittelalter. Ausgewählte Aufsätze zum 70. Geburtstag, hg. von THo­
MAS FLAMMER und DANIEL MAYER (Ästhetik - Theologie - Liturgik 35) Münster 2005, S. 245­
267.

39 HUBERTUS LUTTERBACH, Intentions- oder Tathaftung? Zum Bußverständnis in den frühmittel­
alterlichen Bußbüchem, in: Frühmittelalterliche Studien 29, 1995, S. 120-143, S. 143.

40 Johannes von Salemo, Vita sancti Odonis, lib. I, cap. 36, MIGNE PL 133, Sp. 43-86, Sp. 59.

41 So Phyllis G. Jestice, Why Celibacy? Odo of Cluny and the Development of a New Sexual
Morality, in: Medieva1 Purity und Piety. Essays on Medieval Clerical Celibacy and Religious
Reform, hg. von Michael Frassetto (Garland Medieval Casebooks 19) New York - Loridon
1998,S.81-115,S.87.

42 Die Briefe des Petrus Damiani, hg. von Kurt ReindeI (MGH Die Briefe der deutschen Kaiser­
zeit 4) 4. Bde., Hannover 1983-J993, 1, Nr. 31, S. 284-330, S. 286.



Ecclesia Cluniacensis - Ecclesia Christiana ... 23

Forderungen wurden also über das Reformmönchtum hinaus zu einem Ideal,
mit dem man das Heil der Gesamtkirche verbunden sah, und das im 11. Jahr­
hundert ein wichtiges Argument für die Forderung nach Ehelosigkeit des Kle­
rus werden konnte.

Zur inneren Erneuerung des monastischen Lebens gehörte in Cluny und in
den c1uniazensischen Klöstern die sorgfältige Beachtung benediktinischer Ge­
betsvorschriften im Tagesablauf und nach und nach deren systematische Aus­
weitung. Man kann in diesem Zusammenhang mit Recht von exzessiven Ge­
betsleistungen sprechen." Schreibt die Benediktsregel vor, dass im Laufe einer
Woche die 150 Psalmen des gesamten Psalters gesungen werden, erreichte
man in Cluny zeitweise täglich bis zu 200 Psalmen." Kassius Hallinger hat
deshalb die allgemeine kulturelle Leistungsfähigkeit Clunys in Frage stellen
wollen, die neben dem enormen liturgisch-rituellen Aufwand zu kurz gekom­
men sei. Die Zuspitzung einer Charakterisierung der Abtei als ,Kultkloster'
statt als ,Kulturkloster' hat zu einer umfangreichen Diskussion geführt, wurde
aber zuletzt mit Recht zurückgewiesen." Im 12. Jahrhundert wurden die ex­
tremen Gebetsleistungen gekürzt auf ein "humanes" Maß. 46

43 Zur Herleitung dieser Vorschriften aus der karolingischen Mönchsreform des Benedikt von
Aniane vgl. Kassius Hallinger, Überlieferung und Steigerung im Mönchtum des 8. bis 12. Jahr­
hunderts, in: Eu1ogia. Miscellanea liturgiea in onore di Burkhard Neunheuser (Analecta liturgica
1 == Studia Anselmiana 68) Rom 1979, S. 125-187. Adriaan H. Bredero, Cluny etle monaehisme
earolingien: continuite et discontinuite, in: Benedictine Culture 750-1050, hg. von Willem
Lourdaux und Daniel Verhe1st (Mediaevalia Lovaniensia Series I, Studia XI) Löwen 1983, S.
50-75.

44 Wollasch, Lieht (wie Anm. 37) S. 257. Andrea zur Nieden, Der Alltag der Mönche: Studien
zum Klosterplan von St. Gallen, Hamburg 2008, S. 140 Anm. 545.

45 Zur Diskussion vgl. z. B.: JEAN LECLERCQ, Cluny fut-il ennemi de Ia culture?, in: Revue Ma­
billon 47, 1957, S. 172-182; GILES CONSTABLE, The Monastic Policy of Peter the Venerable, in:
Pierre Abelard et Pierre le Venerable, Les eourants philosophiques, litteraires et artistiques en
oceident au milieu du xrr siecle, hg. von RENE LOUIS, JEAN JOUVET und JEAN CIIATILLON, Paris
1975, S. 119-138, discussion S. 139-142; ND in: DERS., The Abbey of Cluny. A Colleetion of
Essays to Mark the E1even-Hundredth Anniversary of its Foundation (Vita regularis. Abhand­
lungen 43) Münster 2010, S. 285-304, bes. S. 292-295. KASSIUS HALLINGER, Das Phänomen der
liturgischen Steigerungen Klunys (10./11. Jahrhundert), in: Studia historieo-eec1esiastica. Fest­
gabe für Luehesius G. Spätling, hg. von ISAAC VASQUEZ, Rom 1977, S. 183-236.

46 Die Bezeichnung "liturgieal humanism of Cluny" verwendet CHRYSOGONUS WADDELL, The
Reform of the Liturgy from a Renaissance Perspective, in: Renaissance and Renewal in the
Tweifth Century, hg. von ROBERT L. BENSON und GlLES CONSTABLE, Cambridge (MA) 1982, S.
88-109, S. 101.



24

Gottesfrieden zum \'fohle der Kirche

Pranz Neiske

Der Zerfall der karolingischen Zentralgewalten hatte weite Bereiche
Westeuropas in eine politisch unsichere Situation gebracht, in der durch
Kleinkriege und willkürliche Übergriffe lokaler Herrschaftsträger ein friedli­
ches Leben mit Sicherheit des Besitzes, ja sogar das Leben selbst, ständig ge­
fährdet waren. Die Kirche versuchte bereits im 9. und dann verstärkt im 10.
Jahrhundert unter Führung der Bischöfe durch Vereinbarungen auf sogenann­
ten Friedenskonzilien Regeln und Rücksichtnahmen mit den Bewaffneten zu
vereinbaren, um Unbewaffnete auf diese Weise zu schützen. Durch eidliche
Verpflichtungen einigte man sich auf Friedensstatuten und setzte eine besonde­
re Friedensgerichtsbarkeit ein. Bei Zuwiderhandlungen drohten die Bischöfe
mit Kirchenbann. Es ging vor allem um den Schutz der Bauern und ihres Be­
sitzes - um die wirtschaftlichen Grundlagen des Alltagslebens zu garantieren ­
und um den Schutz der unbewaffneten Kleriker. Die Schutzgebote wurden spä­
ter auf andere Gruppen ausgeweitet. Man einigte sich - religiös und zugleich
pragmatisch begründet - auf Zeiten des Waffenstillstandes: Zu bestimmten
Festzeiten des Kirchenjahres sollte ebenso Waffenruhe herrschen wie zu Ern­
tezeiten. Ebenso sollten die Waffen an den durch Christi Leiden und Auferste­
hung als geheiligt angesehenen Wochentagen von Donnerstag bis Sonntag
schweigen. Zuletzt war nur noch an rund 80 Tagen im Jahr das Kriegführen
erlaubt.

Diese sogenannte Treuga Dei oder .Gottesfrieden ' nahm ihren Anfang in
Zentralfrankreich und weitete sich dann nach Süden, bald aber auch nach Bur­
gund aus. Hier wurde sie auch von Cluny gern aufgegriffen. Abt Odilo von
Cluny (gest. 1049) ist mehrmals als aktiver Teilnehmer auf den Synoden der
Friedensbewegung anzutreffen. Hans-Werner Goetz hat aber gewiss Recht,
wenn er dennoch die Rolle Clunys für die Ausbreitung des Gottesfriedens
nicht allzu hoch ansetzen will. "Man sollte die vielberufene Bindung zwischen
Cluny und den Gottesfrieden daher nicht überbewerten, zumal die Bewegung
nicht in Burgund, sondern in Aquitanien entstanden war. ,,[...] Schließlich" so
resümiert Goetz, "waren die Gottesfrieden nicht ein Werk der Mönche, son­
dern in erster Linie der Bischöfe im Bündnis mit weltlichen Großen."?

Dennoch verdient die Rolle Clunys bei der Gottesfriedensbewegung her­
vorgehoben zu werden. Das Kloster unterstützte natürlich den Friedensgedan­
ken aus direkten eigennützigen Überlegungen. So finden wir auf der Synode
von Anse im Jahr 994 eine große Gruppe aus dem Konvent von Cluny, die dort

47 HANS WERNER GOETZ, Kirchenschutz, Rechtswahrung und Reform. Zu den Zielen und zum
Wesen der frühen Gottesfriedensbewegung in Frankreich, in: Francia 11, 1983, S. 193-240; die
Rolle Clunys, ebd. S. 229-231.



Ecclesia Cluniacensis - Ecclesia Christiana ... 25

ihren Streit mit dem Bischof von Mäcon vorbrachte." Die Bewegung zielte
aber noch umfassender auf einen allgemeinen Landfrieden, eine auf Dauer an­
gelegte Form des Gottesfriedens. Denn das bedeutete vor allem: Schutz des
Klosterbesitzes sowie Schutz der Laien, die dort arbeiteten und mit dem Klos­
ter auf vielfache Weise eng verbunden waren.

In den cluniazensischen Lebensgewohnheiten aus der Mitte des 11. Jahr­
hunderts findet sich ein Gebet, das die Not, der es zu begegnen galt, drastisch
vor Augen führt. Man betete demnach täglich nach der Hauptmesse in einer
besonderen Zeremonie mit Aufstellung von Kreuz und Reliquien: "Auf dem
Boden ausgestreckt rufen wir zu Dir, weil ungerechte und hochmütige Men­
schen, [...] von allen Seiten über uns hereinbrechen, in die Ländereien dieses
Deines Heiligtumes und der übrigen [...] Kirchen einfallen, sie plündern und
verwüsten. Deine' Armen, die diese Ländereien bestellen, lassen sie in
Schmerz, Hunger und Blöße leben, sie töten sie sogar mit Foltern und Schwer­
tern. Unsern Besitz aber, von dem wir in Deinem heiligen Dienst leben müssen
und den gute Seelen diesem Ort für ihr Heil überlassen haben, den zerstreuen
sie und nehmen ihn uns sogar mit Gewalt ab.":" Dieses Zeremoniell, entstan­
den offenbar in einer bestimmten Notsituation, verweist auf eine ständige Be­
drohung nicht nur der burgundischen Abtei, sondern vieler monastischer Häu­
ser, da man dieses Gebet sowohl in Cluny als auch in vielen anderen Klöstern,
die von Cluny beeinflusst waren, offenbar zur Regel machte. Das zeigt etwa
die Weitergabe dieser Vorschrift an das Kloster Polirone in Italien. 50

Cluny begegnete dieser Bedrohung somit auf zweifache Weise. Einerseits
auf religiöser Ebene mit Bittgebeten und einer eigens dazu geschaffenen Litur­
gie. Andererseits mit der geschickten Diplomatie der Äbte in einer konkreten
Hinwendung an die weltlichen Mächte. In diesem Falle aber nicht ohne die
Einbindung anderer kirchlicher Institutionen wie etwa der Bischöfe." Die
Hinwendung der Mönche zur ,Welt' geschah also stets auf der Grundlage einer

48 Recueil des chartes de I'abbaye de Cluny (wie Anm, 5) Nr, 2255. HARTMUT HOFFMANN, Got­
tesfriede und Treuga Dei (Schriften der Monumenta Germaniae historica 20) Stuttgart 1964, S.
45 ff. VALERlE FORTUNIER und JACQUES PERICARD, Odilon et la paix de Dieu, in: Odilon de
Merccer, L'Auvergne et Cluny La .Paix de Dieu" et I'Europe de 1'an mil (Actes du colloque de
Lavoüte-Chilhac des 10, 11, et 12 Mai 2000) Nonette 2002, S. 117-134.

49 Liber tramitis aevi Odilonis abbatis, hg. von Peter Dinter (Corpus consuetudinum monastica­
rum lü) Siegburg 1980, S. 245, Nr. 174. Übersetzung: WOLLASCH, Licht (wie Anm. 37) S. 108 f.

50 Im Kloster San Benedetto di Polirone wurde diese Version der Lebensgewohnheiten Clunys
aufgezeichnet und praktiziert, vgl. BURKHARDT TuTSCH, Studien zur Rezeptionsgeschichte der
Consuetudines Ulrichs von Cluny (Vita regularis 6) Münster 1998, S. 198 f.

51 Das zeigt sich an den von Odilo wahrgenommenen Möglichkeiten einer Ausweitung in andere
Regionen: ROGER E. REYNOLDS, Odilo and the "Treuga Dei" in Southern Italy: A Beneventan
Manuscript Fragment, in: DERS., Law and Liturgy in the Latin Church, 51h_ 121h Centurles (Col­
lected Studies series 457) Aldershot 1994, Nr. XI.; zuerst in: Mediaeval Studies 46, 1984, S.
450-462.



26 Franz Neiske

tiefen Frömmigkeit und die Verknüpfung von .Kult' und ,Welt' zeigt sich auch
in einer weiteren Besonderheit, mit der die Abtei Cluny und die von ihr ausge­
hende cluniazensische Bewegung durch das gesamte Mittelalter hindurch eine
einzigartige Stellung einnehmen.52

Immerwährende Gebete zum Seelenheil und Caritas

Das eben zitierte tägliche Gebetszeremoniell begründet die Angst um die
Sicherheit des Klosterbesitzes unter anderem damit, dass die Mönche die Gü­
ter, die "gute Seelen dieser Stätte für ihr Heil überlassen haben", brauchen, um
für diese Stifter zu beten. Schutz und Seelenheil der Laien als monastischer
Beitrag zur cura animarum wird hier als besonderes Bestreben der Mönche
Clunys sichtbar. Wie kein anderes Kloster zuvor hat Cluny nämlich mit gro­
ßem spirituellem und materiellem Aufwand den Laien, die der Abtei verbun­
den waren, die Hoffnung auf ein gnädiges Geschick im Jenseits vermitteln
können. Schenkungen an Cluny garantierten die gnadenbringende Teilhabe am
Gebet und an den guten Werken der Mönchsgemeinschaft. In vielen Fällen
wurde dieses Versprechen sogar mit dem Begräbnis des Laien auf dem Klos­
terfriedhof besiegelt, mit einem Grab also in der Nähe der heilversprechenden
Reliquien und des segensreichen Gebetes der Mönche."

Wir können auf dieses komplexe System von Schenkung und Gebet, von
konkreter Gabe und geistlicher Gegengabe hier nur kurz eingehen." Neben den
Stiftungsurkunden berichten liturgische Quellen von einem Übermaß an Dona­
tionen und Gebetsleistungen. Dieses Miteinander von Schenkungen der Laien
einerseits und Messen sowie Gebeten für die Verstorbenen und auch Armen­
speisungen von Seiten der Mönche andererseits hat der Kirchenhistoriker Ar­
nold Angenendt kurz als "System Cluny" bezeichnet. Er weist zu Recht darauf
hin, dass es sich letztlich um eine Art von simonistischem Gnadenkauf handel-

52 Genannt seien hier nur zwei Beispiele aus der neueren Forschung zur Bedeutung Clunys für
den Adel im Gebiet des deutschen Reiches: FLORIAN LAMKE, Cluniacenser am Oberrhein. Kon­
fliktlösungen und adlige Gruppenbildung in der Zeit des Investiturstreits (Diss, Freiburg) (For­
schungen zur oberrheinischen Landesgeschichte 54) Freiburg - München 2009. JOACHIM WOLL­
ASCH, Heremannus ex marchione monachus, in: Adel und Königtum im mittelalterlichen Schwa­
ben. Festschrift für Thomas Zotz zum 65. Geburtstag, hg. von ANDREAS EIHRER, MATHIAS
KÄLBLE und HEINZKRIEG, Stuttgart 2009, S. 179-192.

53 DIETRICHPOECK, Laienbegräbnisse in Cluny, in: Frühmittelalterliche Studien 15, 1981, S. 68­
179.

54 VgI. dazu zuletzt: FRANZ NEISKE, "Pro defunctis exorare ut a peccatis solvantur". Theologie
und Praxis der Memoria in Cluny, in: Bücher des Lebens - Lebendige Bücher, hg. von PETER
ERHART und JAKOB KURATUHüEBLlN, St. Gallen 2010, S. 190-199.



Ecclesia Cluniacensis - Ecclesia Christiana ... 27

tc. "Cluny galt sprichwörtlich als reich an Gebet wie Besitz. "55 Die Zisterzien­
ser versuchten später, sich in radikaler Ablehnung dieser Gewohnheiten erfolg­
reich zu behaupten." Die Bettelorden folgten ihnen bei diesem Verzicht auf die
Instrumentalisierung von Gebet und Messopfer.

Zu beachten bleibt aber gleichwohl, dass die von Cluny und den Klöstern
der cluniazensischen Kongregation praktizierte sogenannte liturgische Memo­
ria, d. h. das Gebet für verstorbene Mönche und Laien, auch einen sozialpoliti­
schen Aspekt hatte. Neben der Gebetsleistung des Konventes für das Seelen­
heil der Verstorbenen, neben Messen, Gebet und Psalmenrezitation wurden in
erheblichem Umfang Almosen an die Armen ausgegeben. Für jeden Verstor­
benen wurde bei seinem Gedenken ein Armer verköstigt. Insgesamt können
wir errechnen, dass man in der Abtei Cluny mehr als 18.000 Armenspeisungen
pro Jahr ausgegeben hat, pro Tag also 50 und mehr. Wir wissen das deshalb so
genau, weil Abt Petrus Venerabilis in der Mitte des 12. Jahrhunderts aus wirt­
schaftlichen Gründen diese Leistungen auf genau 50 Armenspeisungen pro
Tag beschränkte - sie waren vorher zum Teil erheblich höher. Seine einleuch­
tende Begründung für diese Reduzierung von Leistungen entgegen den früher
eingegangenen Gebetsverpflichtungen: Man müsse dafür sorgen, dass nicht
"die Toten die Lebenden verdrängten"."

Wir wissen das aber auch, weil der Umfang der Gebetsleistung durch vie­
le Dokumente der Praxis gut belegt ist. Aus vielen cluniazensischen Klöstern
sind uns Totenkalender erhalten, die sogenannten Necrologien, die zu jedem
Tag des Jahres die Namen der an diesem Tag Verstorbenen aufzeichnen. So
wusste man täglich, für wen man zu beten hatte, und wie viele liturgische und
caritative Leistungen zur Sicherung des Seelenheils dieser Personen zu erbrin­
gen waren. Einige solcher Totenkalender aus cluniazensischen Klöstern weisen
Zehntausende von Namen, teils sogar mehr als 30.000 Namen von Verstorbe­
nen auf, denen man ein immerwährendes Totengedenken versprochen hatte."

55 ARNOLD ANGENENDT, Charisma und Eucharistie - oder: Das System Cluny, in: Institution und
Charisma. Festschrift für Gert Melville, hg. von FRANZ JOSEF FELTEN, ANNETIE KEHNEL und
STEFAN WEINFURTER, Köln 2009, S. 331-340, S. 333.

56 FRANZ NEISKE, Cislerziensische Generalkapitel und individuelle Mernoria, in: De Ordine vitae.
Zu Normvorstellungen, Organisationsformen und Schriftgebrauch im mittelalterlichen Ordens­
wesen, hg. von GERT MELVILLE (Vita regularis 1) Münster 1996, S. 261-283. PATR1CK HENRIET,
La parole et la priere au Moyen Äge. Le verbe efficace dans l'hagiographie monastique des Xl"
et XII" siecles (Bibliotheque du Moycn Äge 16) Paris 2000, S. 123-128, S. 348-352.

57 Das ist die offizielle Begründung durch Petrus Venerabilis im Rahmen einer Reform der klös­
terlichen Wirtschaft; vgl. Reeueil des chartes de l'abbaye de Cluny (wie Anm. 5) Nr. 4132, S.
479: Ne vero aliquis miretur, hunc infinitum defunctorum numerum certo, hoc est quinquagena­
rio numero, detertninatum, noverit tali hocfactum esse consilio, ne processu temporis ctescentes
in imnensum defuncti vivos expellerent, dUII1 trecentos ad minus vivos et mille fortassis quando­
que defunctos parvi ecclesie redditus procurare non possent,

58 FRANZ NEISKE, Funktion und Praxis der Schriftlichkeit im klösterlichen Totengedenken, in:
Viva vox und ratio scripta. Mündliche und schriftliche Kommunikationsformen im Mönchtum



28 Pranz Neiske

Das Necrologium der Abtei Cluny selbst ist leider nicht erhalten. Aber
kürzlich wurde in einem spanischen Archiv ein Necrologium entdeckt, das im
zweiten Viertel des 13. Jahrhunderts in einem spanischen Cluniazenser-Priorat
geführt wurde. Es enthält, wie vergleichbare andere cluniazensische Necrolo­
gien" die Einträge von Tausenden von Mönchen und Laien. Die strenge An­
ordnung der einzelnen Gruppen:
1. Mönche cluniazensischer Klöster,
2. Nonnen cluniazensischer Klöster,
3. verbrüderte Kleriker sowie Äbte und Mönche aus verbrüderten Klöstern,
4. die männlichen Laien, Könige, Grafen, Milites und andere,
5. die Frauen,
zeigt deutlich, dass man sorgsam darauf bedacht war, täglich die für die ein­
zelnen Gruppen vorgesehenen unterschiedlichen Gebets- und Almosenleistun­
gen wie vorgeschrieben zu erbringen.

Die Handschrift aus Spanien weist auch Einträge von Personen auf, denen
man in der Abtei Cluny eine Memoria versprochen hatte, deren Namen aber in
den bisher bekannten cluniazensischen Necrologien nicht zu finden waren.
Deshalb müssen wir davon ausgehen, dass dieses Necrologium eine Überliefe­
rung zeigt, die dem Totengedenken in Cluny selbst entsprach." Festzuhalten
bleibt: Cluny wollte nicht nur ein "Hafen des Heils"?' für alle Mönche sein.
Auch für das Seelenheil zahlreicher Laien wurde intensiv gebetet. Eigens für
Frauen gründete Abt Hugo von Cluny 1055 das erste cluniazensische Kloster
Marcigny, in das in der Folgezeit Frauen aus vielen Adelsfamilien des gesam­
ten christlichen Europa eintraten. Man verstand es darüber hinaus, durch die
Verbreitung von Jenseitsvisionen den Beweis dafür zu erbringen, wie hilfreich
das Gebet der Mönche von Cluny sein konnte. Es befreite demnach nicht nur
den spanischen König Alfons VI. (1072-1109) aus dem Gefängnis, sondern
erlöste auch unzählige Seelen aus den Qualen des Jenseits. In einer dieser Er­
zählungen wird berichtet, dass die Teufel in der Hölle sich lauthals über die

des Mittelalters, hg. von CLEMENS M. KASPAR und KLAUS SCHREINER (Vita regularis 5) Münster
1997, S. 97-118.

59 Synopse der c1uniaeensisehen Necrologien, unter Mitwirkung von WOLF-DIETER HEIM, JOA­
CHlM MEHNE, FRANZ NEISKE und DIETRICH POECK hg. von JOACHIM WOLLASCH, 2 Bde. (Münster­
sehe Mittelalter-Schriften 39) München 1982.

60 FRANZ NEISKE und CARLOS MANUEL REGLERO DE LA FUENTE, Das neu entdeckte Necrolog von
San Zoilo de Carriön de los Condes. Ein Beitrag zum Totengedenken der Abtei Cluny, in: Früh­
mittelalterliche Studien 41, 2007, S. 141-184.

61 Diesen Ehrentitel erhielt die Abtei 1024 von Papst Johannes XIX., vgl. HARALD ZIMMER­
MANN, Papsturkunden 896-1046, 2. Bd.: 996-1046 (Ösrerreichische Akademie der Wissenschaf­
ten. Philosophisch-historische Klasse, Denkschriften 177, Veröffentlichungen der historischen
Kommission 4) Wien 1985, Nr. 558. Er wurde 1055 von Abt Hugo in der Gründungsurkunde
des Frauenklosters Marcigny wieder aufgenommen: JEAN RIcHARD, Le Cartulaire de Marcigny­
sur-Loire (1045-1144). Essai de reconstitution d'un manuscrit disparu, Dijon 1957, S. 165-171,
NT. 288, S. 166.



Ecclesia Cluniacensis - Ecclesia Christiana ... 29

Kraft der Gebete Clunys beklagten, durch die ihnen ständig Seelen entzogen
würden."

Über das konkrete individuelle Gedenken hinaus versuchte man, an pau­
schalen Gedenktagen für diejenigen zu beten, die man nicht schriftlich ver­
zeichnet hatte, deren Namen aber Gott kannte, wie es in vielen Texten heißt.
Unter anderem wurde zu diesem Zweck der Allerseelentag von Abt Odilo von
Cluny eingeführt, der noch heute in der katholischen Kirche als Totengedenk­
tag begangen wird." Die c1uniazensische Reformbewegung erreichte also in
direktem, persönlichem Kontakt große Teile der Gesellschaft (auch .internati­
onal') und übernahm darüber hinaus eine Gebetsverantwortung für die gesamte
Ecclesia Christiana.

Bekehrung durch Dialog oder Kreuzzug

Es wurde bereits darauf verwiesen, dass in Cluny neben der intensiven
Gebetsfrömmigkeit die Pflege des kulturellen Erbes breiten Raum einnahm.
Am deutlichsten zeigt sich das in der Bibliothek der Abtei, soweit sie aus mit­
telalterlichen Katalogen zu rekonstruieren ist." Die Bestände selbst wurden in
der Französischen Revolution zum größten Teil vernichtet. Mehrere Äbte Clu­
nys sind theologisch und literarisch als Autoren von Traktaten, von Predigten
und hagiographischen Texten hervorgetreten.

Abt Odo verfasste neben der erwähnten Vita Geraldi und den bereits ge­
nannten theologischen Schriften auch Antiphonen, Hymnen und Predigten so­
wie einen Kommentar zum Buch Job. Von Abt Odilo sind neben Predigten
auch kurze Epitaphien zu den Kaisern Heinrich II. und Otto I. erhalten, eine
Vita des Abtes Majolus, sowie eine Lebensbeschreibung der Kaiserin Adel­
heid. Dazu zahlreiche weitere kleinere Schriften. Übertroffen an Umfang und
Bedeutung wird das Genannte durch die von Petrus Venerabilis verfassten
Texte. Dazu zählen nahezu 200 teils sehr umfangreiche und literarisch hoch zu
bewertende Briefe" und mehr als 30 kleinere Schriften." Hervorzuheben sind
besonders die ausführlichen theologischen Streitschriften Adversus Judaeorum

62 FRANZ NEISKE, Vision und Totengedenken, in: Frühmittelalterliche Studien 20, 1986, S. 137­
185, S. 165.

63 JÜRGEN BÄRSCH, Allerseelen. Studien zu Liturgie und Brauchtum eines Totengedenktages in
der abendländischen Kirche (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 90) Münster
2004.

64 Else Maria Wischermann. Grundlagen einer cluniacensischen Bibliotheksgeschichte (Münster­
sehe Mittelalter-Schriften 62) München 1988.

65 CONSTABLE, Leiters (wie Anm. 25).

66 Zu den Werken der Äbte von Cluny vgl. WISCHERMANN, Bibliotheksgeschichte (wie Anm. 65)
S. 106-128.



30 Franz Neiske

inveteratam duritiem." Contra Petrobrusianos haereticos'" und zwei Werke
"gegen die Häresie der Sarazenen", also theologische Auseinandersetzungen
mit dem Islam."

Im Folgenden soll die Bedeutung der beiden letztgenannten Werke" für
die theologischen Diskussionen des 12. Jahrhunderts betrachtet werden, die
durch die Herausforderung der Kreuzzüge zu einer festen Positionsbestimmung
der christlichen Lehre gegenüber konkurrierenden Religionen gezwungen wa-

67 Petrus Venerabilis, Adversus Iudeorum inveteratam duritiem, hg. von YVONNE FRlEDMANN, 2
Bde. (Corpus Christianorum. Continuatio mediaevalis 58) Turnhout 1985. HEINZ SCHRECKEN­
ßERG, Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ihr literarisches und historisches Umfeld
(1.-11. Jh.) (Europäische Hochschulschriften Reihe 23, Theologie 172) 4., überarb. und erg.
Aufl, Frankfurt a. Main 1999. Dazu zuletzt: ANNA SAPIR ABlJLAFIA, Bodics in the Jewish­
Christian Debate, in: Medieval Religion. New Approaches. Rewriting Histories, hg. von CON­
STANCE HOFFMAN BERMAN, New York - London 2005, S. 347-362; Mnu RUBIN, Desecration of
the Hast: the birth of an accusation, in: ebd. S. 363-376.

68 Petri Venerabilis Contra Petrobrvsianos Hereticos, hg. von JAMES FEARNS (Corpus Chris­
tianorurn, Continuatio Mediaeualis 10) Tumhout 1968. Petrus de Bruis war ein Wanderprediger,
der mit großem Erfolg in Südfrankreich eine radikale Verwirklichung des Evangeliums Jesu
forderte und kirchliche Institutionen ablehnte. Seine Verurteilung von Almosen und Seelenmes­
sen traf einen Kern der wirtschaftlichen Basis cluniacensischer Klöster. Petrus de BTUis wurde
um 1132/33 als Ketzer verbrannt, seine Anhänger konnten aber noch länger erfolgreich wirken.
Vgl. JAMES FEARNS, Peter von BTUis und die religiöse Bewegung des 12. Jahrhunderts, in: Ar­
chiv für Kulturgeschichte 48, 1966, S. 311-335, und zuletzt: HUOlJEITE TAVIANI-CAROZZI, La
mort et I'heresie: des heretiques de l'An Mil 11 Pierre de Bruis et aHenry, dit de Lausanne, in: La
mort et l'au-delä en France meridionale: (XIIe-XVe siede) (Cahiers de Fanjeaux 33) Toulouse
1998, S. 121-158. Michel Lauwers, Un echo des polemiques antiques? A Saint-Victor de Mar­
seille ala fin du XIe siede, in: Inventer l'heresie? Discours polerniques et pouvoirs avant l'inqui­
sition, hg. von Monique Zerner (Collection du Centre d'Etudes medievales de Nice 2) Nizza
1998, S. 57-66. DAVID F. ApPLEBY, The priority of sight according to Peter the Venerable, in:
Mcdiaeval Studies 60, 1998, S. 123-157.

69 Petrus Venerabilis, Liber contra sectarn sive haeresim Saracenorum, hg. von JAMES KRITZECK,
in: DERs., Peter the Venerable and Islam, Princeton 1964, S. 220-291. Petrus Venerabilis,
Summa totius haeresis Saracenorum, hg. von JAMES KRITZECK, in: ebd. S. 204-211. Beide Texte
liegen seit 1985 in einer besseren Textversion mit deutscher Übersetzung vor: REINHOLD GLEI,
Petrus Venerabilis, Schriften zum Islam (Corpus-islarno-christianum. Series latiua 1) Altenberge
1985.

70 Eine ausführliche Dokumentation zu diesen Schriften bietet: MICHELINA DI CESARE, The Pseu­
do-historical Image of the Prophet Muhammad in Medieval Latin Literature: ARepertory (Stu­
dien zur Geschichte und Kultur des islamischen Orients NF 26) Berlin 2012, mit den Abschnit­
ten: 16. Corpus Cluniacense, S. 83-140; 17. Peter of Poitiers, Chapter Headings for a Treatise
against the Saracens, S. 141-145; 18. Peter the Venerable, Against the Sect of the Saracens, S.
146-164 und 19. Richard of Cluny, Chronicle, S. 165-167. TOM KERGER, Pia interpretatio. Vier
christliche Theologen im Gespräch mit dem Islam (Trierer theologische Studien 75) Trier 2010,
S. 26-106. VgI. auch: MATrHIAS M. TISCHLER, Der iberische Grenzraum. Drei frühe Entwürfe
zum Islam aus Exegese und Tradition, in: Mittelalter im Labor. Die Mediävistik testet Wege zu
einer transkulturellen Europawissenschaft, hg. von MICHAEL BORGOLTE u. a. (Europa im Mittel­
alter 10) Berlin 2008, S. 95-116.



Ecclesia Cluniacensis - Ecclesia Christiana ... 31

ren." Die Rolle Clunys bei der ideologischen Vorbereitung der Kreuzzüge
muss aus verschiedenen Perspektiven betrachtet werden: Odo von Cluny ent­
wickelte mit der Vita Geraldi das Ideal eines miles christianus; Abt Odilo trat
mit der Unterstützung der Gottesfriedensbewegung für eine Kontrolle kriegeri­
scher Exzesse ein und wollte auf diesem Wege den Besitz der Kirche schützen;
in Spanien hatte Cluny direkten Kontakt zu den islamischen Königreichen;
Papst Urban II., der 1095 in Clermont-Ferrand zum ersten Kreuzzug aufrief,
war ehemals Mönch und Prior in der Abtei Cluny gewesen. Vor allem hatte
man in Cluny im Verlaufe des 11. Jahrhunderts eine besondere Kreuzestheolo­
gie entwickelt, die zugleich eng verbunden war mit dem Idealbild eines christ­
lichen Herrschers. Trotz dieser auch machtpolitischen Aspekte kann man kaum
von einem direkten Beitrag Clunys zum Kreuzzugsgedanken sprechen."

Die Diskussionen um den Kreuzzug waren aber nur ein Aspekt einer um­
fassenderen Selbstvergewisserung christlicher Überzeugungen vor dem Hin­
tergrund anderer Religionen. An diesen theologischen, aber zugleich hochpoli­
tischen Auseinandersetzungen beteiligte sich auch der Abt Petrus Venerabilis
von Cluny mit seinen Schriften." Die Ausweitung der cluniazensischen Re­
formbewegung auf der iberischen Halbinsel, d. h. in den dort damals sich neu
etablierenden Königreichen Asturien, Arag6n und Navarra, Leon und Kastilien
und natürlich auch Portugal, brachte die Mönche in direkten Kontakt mit dem
Islam. Petrus Venerabilis reiste im Jahre 1142 auch persönlich nach Spanien.

71 CARL ERDMANN, Die Entstehung des Kreuzzugsgedankens (Forschungen zur Kirchen- und
Geistesgeschichte 6) Stuttgart 1935 (mehrfach nachgedruckt). VIRGINIA BERRY, Peter the Vener­
able and the Crusades, in: Petrus Venerabilis (1156-1956). Studies and Texts Commernorating
the Eighth Centenary of his Death, hg, von GILES CONSTABLE und JAMES KRITZECK (Studia
Anselmiana 40) Rom 1956, S. 141-162. HERBERT EDWARD JOHN COWDREY, Cluny and the First
Crusade, in: Revue benedictine 83, 1973, S. 285-311; ND in: DERS., Popes, Monks and Crusad­
ers, London 1984. GILES CONSTABLE, Cluny and the First Crusade, in: Le Concile de Clermont
de 1095 et I'appel a la croisade. Actes du colloque Universitaire International de Clerrnont­
Ferrand (23-25 juin 1995) organise et publie avec le concours du Conseil Regional d'Auvergne
(Collection de l'Ecole Francalse de Rome 236) Rom 1997, S. 179-193; ND in: DERS., The Ab­
bey of Cluny (wie Anm, 46) S. 197-21.1, MARIA TERESA BROLlS, La crociata per Pietro il Vene­
rabile: guerra di armi 0 guerra di idee, in: Aevum 61, 1987, S. 327-354.

72 Zur Beurteilung dieser Aspekte vgI. DOMINIQUE IOGNA-PRAT, Ordonner et exclure. Cluny et la
societe chretienne face a I'heresie, au judaisme et aI'islam, 1000-1150, Paris 1998; engI. Über­
setzung: Order and Exclusion. Cluny and Christiandorn Face Heresy, Judaism, and Islam, 1000­
1150 (Conjunctions of Religion & Power in the Medieval Past) Irhaca 2003; Teile der englischen
Übersetzung (S. 338-357) sind wieder aufgenommen in: DERS., The creation of a Christian ar­
mory against Islam, in: Mcdieval Religion (wie Anrn. 68) S. 300-319, Hier stets zitiert nach der
französischen Originalausgabe: IOGNA-PRAT, Ordonner et exclure, S. 324-330.

73 Zur Diskussion mit Bernhard von Clairvaux vgl. DOMINIQUE IOGNA-PRAT, L'argumentation
defensive: de la polemique gregorienne au Contra Petrobrusianos de Pierre le Venerable, in:
Inventer l'heresie? (wie Anm. 69) S. 87-118. CHRISTOPH AUFFARTH, Heilsame Gewalt Darstel­
lung, Begründung und Kritik der Gewalt in den Kreuzzügen, in: Gewalt im Mittelalter. Realität ­
Imaginationen, hg. von MANUEL BRAUN und CORNELIA HERBERICHS, München 2005, S. 251­
272.



32 Franz Neiske

Es ging ihm wohl vor allem darum, die reichen Geldzuwendungen zu reaktivie­
ren, mit denen die spanischen Könige um 1100 nicht unerheblich zur Finanzie­
rung der riesigen Kirche Cluny III beigetragen hatten." Er blieb dort rund acht
Monate, hatte also genügend Zeit, um die lokalen Probleme kennen zu lernen."
Die Reconquista war gerade in dieser Zeit sehr erfolgreich gewesen. Zugleich
erlebte Petrus Venerabilis aber auch die Auswirkungen dieser Siege. Er sah,
dass "die christlichen Kämpfer zugleich bei ihren Eroberungszügen mit bruta­
ler Härte gegen die als Heiden und Ketzer angesehenen maurischen Feinde
vorgingen, regelrechte Säuberungen durchführten, Mezquitas in Brand setzten,
den Koran und andere islamische Schriften verbrannten und selbst vor der Er­
mordung muslimischer Geistlicher und Schriftgelehrter nicht zurückschreck­
ten"."

Nicht zuletzt diese Erfahrungen dürften dazu beigetragen haben, dass Pet­
rus Venerabilis sich an ein Unternehmen wagte, das für den christlichen Wes­
ten völlig neu war. Er beauftragte zwei in Spanien lebende Gelehrte, den Eng­
länder Robert von Ketton und den Kroaten Hermann von Kärnten, mit der
Übersetzung des Korans. Beide waren ausgewiesene Kenner des Arabischen.
Sie wurden unterstützt von Petrus von Toledo und einem sprachkundigen Mus­
lim. Diese erste lateinische Koranübersetzung bildet zusammen mit anderen
Schriften zum Islam die sogenannte Collectio Toletana, benannt nach der
Übersetzerschule in Toledo. Eine Handschrift liegt heute in der Bibliotheque
de l'Arsenal in Paris. 77

74 Charles Julian Bishko, Peter the Venerable's Journey to Spain, in: Petrus Venerabilis (1156­
1956) (wie Anm. 72) S. 163-175, ND in: Ders., Spanish and Portuguese Monastic History 600­
1300 (Collected Studies Series 188) London 1984, Nr. XII. Maria Hillebrandt, Cluny y la rnerno­
ria de los reyes, in: La construcciön medieval de la memoria regia, hg. von Pascual Martfnez
Sopena und Ana Rodrlguez (Publicacions de la Universitat de Valencia) Valencia 2011, S. 221­
241.

75 CARLOS MANUEL REGLERO OE LA FUENTE, Cluny en el contexto polftico y cultural de la Penin­
sula Iberica, siglos XII y XIII in: Christlicher Norden - Muslimischer SOden. Ansprüche und
Wirklichkeiten von Christen, Juden und Muslimen auf der Iberischen Halbinsel im Hoch- und
Spätmittelalter. hg, von MATTHIAS M. TISCHLER und ALEXANoER FIDORA, Münster 2011, S. 403­
432.

76 LUOWIG VONES, Zwischen Kulturaustausch und religiöser Polemik. Von den Möglichkeiten
und Grenzen christlich-rnuslimischer Verständigung zur Zeit des Petrus Venerabilis, in: Wissen
über Grenzen. Arabisches Wissen und lateinisches Mittelalter, hg. von ANDREAS SPEER und LY­
DIA WEGENER (Miscellanea Mediaevalia 33) Berlin - New York 2006, S. 217-237, S. 217.

77 Paris, Bibliotheque de 1'Arsenal, ms, 1162. MARIE-THERESE O'ALVERNY, Deux traductions
latines du Coran au moyen äge, in: Archives d'histoire doctrinale et Iitteraire du Moyen Äge
22/23, 1947/48, S. 69-131; DIES., Pierre le Venerable et la legende de Mahomet, in: ACluny.
Congres scientifique. Fetes et Ceremonies liturgiques en l'honneur des saints Abbes Odon et
Odilon, 9-11 juil1et 1949 (Travaux du Congres Art, Histoire, Liturgie publies par la Societe des
Amis de Cluny avec l'aide du Centre National de la Recherche Scientifique) Dijon 1950, S. 161­
170. JOSE MARTINEZ GAZQUEZ, Las traducciones latinas medievales del Corän: Pedro el Venera­
ble-Robert de Ketton, Marcos de Toledo y Juan de Segobia, in: Euphrosyne, 31, 2003, S. 491-



Ecclesia Cluniacensis - Ecclesia Christiana ... jj

Als die Übersetzung fertig war, wandte sich Petrus Venerabilis in einem
sehr langen und ausführlichen Brief an Bernhard von Clairvaux - der Brief
umfasst heute in der modernen Edition mehr als 25 Druckseiten. Petrus schil­
dert darin das Entstehen der Übersetzung. Er bat zugleich Bernhard von Clair­
vaux, auf der Grundlage des nun endlich verfügbaren Koran-Textes eine theo­
logische Erwiderung auf die Lehren Mohammeds zu schreiben." Eine Antwort
Bernhards, der zur gleichen Zeit in seinen Predigten zum Zweiten Kreuzzug
aufrief und im sogannten ,Wendenkreuzzug' auf Vernichtung oder Bekehrung
der ,Heiden' (in dieser Reihenfolge) drängte," ist nicht erhalten. Da Petrus
Venerabilis sich dann selbst daran machte, sein Werk gegen den, wie er sagt,
.Jrrglauben der Sarazenen" zu verfassen, können wir von einer negativen Ant­
wort Bernhards ausgehen. Bernhard betrachtete wohl aus einem grundsätzli­
chen Demutsverständnis heraus eine ihm so angetragene Rolle als gebildeter
Theologe mit lehramtlicher Funktion sehr kritisch."

Wie sich bei der Analyse späterer Texte zu ähnlichen Themen beobachten
lässt, hat die Schrift des Abtes von Cluny kaum Einfluss auf die allgemeine
Diskussion zum Thema Christentum-Islam nehmen können." Das liegt wohl
weniger an ihrer Qualität als vielmehr an dem seit Beginn des 12. Jahrhunderts
zu beobachtenden Niedergang der Bedeutung Clunys. Petrus Venerabilis ist
gewissermaßen ein nochmals aufglühender Endpunkt einer langen Epoche
glänzenden Ansehens. Die ständige Betonung der Größe Clunys in seinen
Werken und Briefen bleibt mehr Selbstvergewisserung als Rcalitätsbeschrei­
bung. Dennoch ist hier hervorzuheben, dass Petrus Venerabilis immer darauf

503. JOSE MARTINEZ GAZQUEZ, Las glosas en la primera traducciön deI Alcoran latinus, in:
Christlicher Norden (wie Anm. 76) S. 141-151.

78 CONSTABLE, Letters (wie Anm. 25) 1, S. 274-299 Nr, 111.

79 Sancti Bernardi opera, Bd. 8, Epistolae: I, Corpus epistolarum 181-310, II, Epistolae extra
corpus 311-547, hg. von Jean Leclercq und Henri Rochais, Rom 1977, Brief Nr. 457, S. 433:
[ ...j denuntiamus atmari christianorum robur adversus illos, et ad de/endas penitus, aut certe
convertendas nationes. Vgl. Johannes Rauch, Die anderen im Menschenbild Bernhards: Juden,
Heiden, Ketzer, in: Bernhard von Clairvaux und der Beginn der Moderne. Dokumentation der
Wissenschaftlichen Studientagung Bernhard von Clairvaux und der Beginn der Modeme, 14.­
18. März 1990 in Kloster Schöntal, hg.von Dieter R. Bauer und Gotthard Fuchs, Innsbruck
1996, S. 235-261, S. 248, und Hans-Dietrich Kahl, Die Kreuzzugseschatologie Bernhards von
Clairvaux und ihre missionsgeschichtliche Auswirkung, ebd. S. 262-315, S. 298. Gerda Riedl,
Modell Assisi. Christliches Gebet und interreligiöser Dialog in heilsgeschichtlichem Kontext
(Theologische Bibliothek Töpelmann 88) Berlin 1998, S. 217.

80 Mechthild Dreyer, Die Wirkkraft des Wortes: Zur Auseinandersetzung mit dem Islam arn Bei­
spiel von Petrus Venerabilis und Bernhard von Clairvaux, in: Revista Portuguesa de Filosofia
60,2004, [= Sapientia Dei - Scientia Mundi: Bernardo de Claraval e 0 Seu Tempo] S. 621-632.

8\ Maurits Vandecasteele, Etude comparative de deux versions latines medievales d'une apologie
arabo-chretienne. Picrre le Venerable et le Rapport gregorien, in: Academiae ana1ecta. Medede­
lingen van de Koninklijke Academie voor Wetenschappen, Letteren en Schone Kunsten van
Bclgie, Klasse derletteren 53,1991, S. 82-134.



34 Franz Nciske

beharrt, durch Diskussion und Argumente zu überzeugen. Er verstand seine
Texte als epistola disputans" Die Begriffe disputare und disputatio werden
entsprechend in den Streitschriften des Petrus auch sehr oft verwendet." Er
pflegt damit den gleichen methodischen Zugriff auf Theologie und Philosophie
wie sein Zeitgenosse und Freund Petrus Abaelard," der etwa in seinem schon
lange vor" der Anti-Islamschrift des Abtes von Cluny entstandenen Werk Ge­
spräch eines Philosophen, eines Juden und eines Christen einen offenen und
freimütigen Dialog" von Vertretern der beiden Religionen mit einem kriti­
schen Philosophen entwirft, bei dem die Protagonisten ungewöhnlich tolerant,
gleichberechtigt und lernbegierig miteinander um die Wahrheit streiten." Pet­
rus Abaelard, angefeindet und verfolgt wegen seiner eigenwilligen .häreti­
sehen' Ideen, konnte sich übrigens für sich selbst sogar ein Leben unter den
Muslimen Spaniens vorstellen, da er dort die gewünschte Freiheit der Religion
finden könne."

Petrus Venerabilis kann zwar keine in unserem Sinne ,aufgeklärte' Posi­
tion einnehmen: Er ist als Vertreter der christlichen Lehre jenseits jeden ge­
ringsten Zweifels an der absoluten Wahrheit seiner Religion. Diese Überzeu­
gung schafft für ihn eine Ordnung der Welt, in der die Häretiker und Anders­
gläubigen als ausgeschlossen gelten müssen, denn sie sind eine Inkarnation des

82 Iogna-Prat, Ordonncr er exclure (wie Anm. 73) S. 126 f

83 Mehr als 30 Belege finden sich allein in dem Traktat ,Contra sectam Saracenorum'.

84 Rudolf Thomas, Die Persönlichkeit Peter Abaelards im ,Dialogus inter Philosophum, Iudaeurn
et Christianum' und in den ,Epistulae' des Petrus Venerabilis. Widerspruch oder Übereinstim­
mung, in: Pierre Abelard et Pierre le Venerable (wie Anm. 46) S. 255-269. Jean-Pierre Torrell
und Denise Bouthillier, Pierre le Venerable et sa vision du monde. Sa vie son eeuvre, l'hornme et
le dernon (Spicilegium Sacrum Lovaniense. Etudes et documents 42) Leuven 1986, S. 89-92.

85 Constant J. Mews, On Dating the Works of Peter Abelard, in: Archives d'histoire doctrinale et
litteraire du Moyen Age 60, 1986, S. 73-134, S. 104 f.

86 Petrus Abaelardus, Dialogus inter philosophum judaeum ct christianum, textkritische Edition
von Rudolf Thomas, Stuttgart - Bad Cannstatt 1970. Deutsche Ausgabe: Peter Abailard, Ge­
spräch eines Philosophen, eines Juden und eines Christen, lateinisch-deutsch, hg. und übertragen
von Haus-Wolfgang Krautz, Frankfurt a. Main 2008.

87 Areyh Grabois, Un chapitre de tolerance intellectuelle dans la societe occidentale au XIIe sie­
de: Le Dialogus de Pierre Abelard et le Kuzari d'Yehudah Halevi, in: Pierre Abelard et Pierre le
Venerable (wie Anm. 46) S. 641-652, Diskussion S. 653 f. Constant J. Mews, Peter Abelard and
the Enigma of Dialogue, in: Beyend the persecuting society. ReJigious toleration before the En­
lightenment, hg, von John Christian Laursen und Cary J. Nederman, Philadelphia 1998, S. 25­
52. Vgl. Mathias Hildebrandt, Mittelalterliche Religionsdialoge. Auf der Suche nach einer inter­
religiösen Hermeneutik, in: Friedensstiftende Religionen? Religion und die Deeskalation politi­
scher Konflikte, hg. von Manfred Brocker und Mathias Hildebrandt Wiesbaden 2008, S. 29-70,
S.44-47.

88 Rudolf Thomas, Der philosophisch-theologische Erkenntnisweg Peter Abaelards im Dialogus
inter Philosophum, Judaeum et Christianum (Untersuchungen zur allgemeinen Religionsge­
schichte NF 6) Bonn 1966, S. 17.



Ecclesia Cluniacensis - Ecclesia Christiana ..' 35

Antichrist." Gleichwohl ist für Petrus wichtig, die Bekehrung auf sanftem We­
ge zu versuchen. Vom Erfolg ist er ebenso überzeugt, wie er sich der Wahrheit
der christlichen Lehre sicher ist.

Im Prolog des Werkes erklärt Petrus Venerabilis seine Arbeitsmethode:
agendwn contra eum est, scribendum est" Er wendet sich an die gläubigen
Muslime, greift aber vor allem den Religionsstifter Mohammed selbst an. Pet­
rus wirft dem .Erfinder der Irrlehre' vor, den Gläubigen im Koran zu empfeh­
len, man solle nicht mit Andersgläubigen, den ,Schriftbesitzem' - also Juden
und Christen - streiten. Mohammed habe gesagt: "Denn Mord ist besser als
Strei t" .9\ Dieser Satz veranlasst Petrus Venerabilis vers tändlicherweise zu einer
weit ausholenden Erwiderung, die in einer totalen Verdammung der Lehre
Mohammeds mündet. Doch folgt er hier einer irrigen Vermischung mehrerer
Koranzitate, etwa der Drohung in Sure 2: "Der Versuch (Gläubige zum Abfall
vom Islam) zu verführen, ist schlimmer als Töten" (2,191; 2,217) und der sehr
milden Äußerung in Sure 29, in der es heißt: "Streitet mit den Leuten der
Schrift nie anders als auf eine möglichst gute Art, außer mit denen unter ihnen,
die Unrecht tun" (29,46).92 Auf diesem Missverständnis aufbauend, kann Pet­
rus Venerabilis den Muslimen zurufen: "Greift nicht zu Steinen oder Schwer­
tern [...] Es ist also nur recht und billig, dass ihr die, die ihr für Gotteslästerer
haltet, inzwischen so lange zu töten aufschiebt, bis durch unzweifelhafte Prü­
fung der Wahrheit ebenso sicher erkannt ist, ob euer Prophet von Gott gesandt
und euer Gesetz von Gott gegeben wurde"."

Nur am Rande sei hier darauf verwiesen, dass man inzwischen die Über­
setzertätigkeit der Schule von Toledo nicht besonders hoch einschätzt. Bereits
1877 bemerkte der Orientalist Wüstenfeld: "Es ist fürchterlich zu sehen, wie
diese lateinischen Übersetzungen die arabischen Bücher bis zur Unkenntlich­
keit verstümmelten."?" Doch insgesamt sind die wesentlichen islamischen
Glaubensinhalte in der durch Petrus Venerabilis veranlassten Übersetzung kor­
rekt wiedergegeben."

89 Torrell- Bouthillier, Pierre le Venerable (wie Anm. 85) S. 334. John Tolan, Peter the Vene­
rable on the ,Diabolical Heresy of the Saracens I, in: The Devil, Heresy and Witchcraft in the
Middle Ages. Essay in Honor of Jeffrey B. Russell, hg. von Alberto Ferreiro (Cultures, Beliefs
und Traditions 6) Leiden 1998, S. 345-367. Iogna-Prat, Ordonner et exclure (wie Anm. 73) S.
364 f.

90 Glei, Petrus Venerabilis (wie Anrn, 70) S. 52 f., cap. 17.

91 Ebd. S. 78 f., cap. 35; S. 84 f., cap. 40; S. 90 r., cap. 45; S. 92 f., cap. 47.

92 Vgl. ebd. S. 273 f. Anm. 278.

93 Ebd. S. 98 f. cap. 50.

94 HEINRICH FERDINAND WÜSTENFELD, Die Übersetzungen arabischer Werke in das Lateinische
seit dem XI. Jahrhundert, Göttingen 1877, S. 15.

95 LUDWIG B. HAGEMANN, Die erste lateinische Koranübersetzung - Mittel zur Verständigung
zwischen Christen und Muslimen im Mittelalter?, in: Orientalische Kultur und Europäisches



36 Franz Neiske

Hier soll es aber weniger um den theologischen Inhalt gehen, sondern wir
wollen nach der Absicht fragen, die Petrus Venerabilis mit dem Werk verband.
Die Schrift ist formal nicht für eine Bibliothek bestimmt, in der sie nur wenige
zu Gesicht bekommen. Nein, Petrus Venerabilis spricht die Muslime wie in
einer Predigt persönlich an. "Im Namen des Vaters und des Sohnes und des
Heiligen Geistes, des einen allmächtigen und wahren Gottes, grüße ich, ein
gewisser Petrus, gallischer Nation, christlichen Bekenntnisses, von Beruf Abt
über die, die man Mönche nennt, euch die Araber, die Söhne Ismaels, die ihr
das Gesetz eines gewissen Mohammed befolgt. Es scheint verwunderlich - und
das ist es vielleicht auch -, dass ich, ein Mensch, der weit entfernt von Euch
lebt, der eine andere Sprache spricht, ein anderes Bekenntnis, fremde Sitten
und Lebensgewohnheiten hat, aus einem Volk im äußersten Westen, euch; die
ihr in den östlichen bzw. südlichen Teilen der Welt lebt, schreibe, und dass ich
Menschen, die ich niemals gesehen habe und die ich vielleicht auch nie sehen
werde, mit Worten angreife. Ich greife euch an, wahrlich, aber nicht, wie die
Unsrigen oft tun, mit Waffen, sondern mit Worten, nicht mit Gewalt, sondern
mit der Vernunft, nicht mit Hass, sondern mit Liebe.':" Als Menschen seien
die Muslime vernunftbegabt, und er fügt hinzu: "Deshalb liebe ich euch, und
weil ich euch liebe, schreibe ich cuch.''"

Kein Kreuzzug also, sondern Bekehrung? Petrus Venerabilis will statt
Kampf und Krieg lieber den Weg der Diskussion wählen. Meinte er einen
"geistigen Kreuzzug" oder sogar eine "cruciata pacifica"?" Vertrat er damit
eine neue Sicht? Im 11. Jahrhundert hatte schon Papst Alexander II. (gest.
1073) den Fürsten Landulf von Benevent aufgefordert, die Juden nicht mit
Gewalt zu bekehren, denn Christus habe auch niemanden gewaltsam in seinen
Dienst gezwungen." Auch Petrus Venerabilis sucht eine Bekehrung der Un-'
gläubigen, die auf Einsicht und Argumente vertraut. Haben wir es hier mit ers­
ten Ansätzen von Toleranz im Mittelalter zu tun? Auch in dem nahezu gleich-

Mittelalter, hg. von ALBERT ZIMMERMANN, INGRlD CRAEMER-RuEGENBERG und GUDRUN VlJIL­
LEMIN-DIEM (Miscellanea Mediaevalia 17) Berlin - New York 1985, S. 45-58, S. 55.

96 GLEI, Petrus Venerabilis (wie Anm. 70) S. 62 f., cap. 23/24: Aggredior inquam vos non, ut
nostri saepe faciunt, armis sed verbis. non vi sed ratione, non odio sed amore.

97 Ebd. S. 64 f. cap. 26.

98 IEAN LECLERCQ, Pierre 1e Venerable (Figures rnonastiques 3) Saint-Wandrille 1946, S. 241.
RAINER CHRISTOPH SCHWINGES, Kreuzzugsideologie und Toleranz. Studien zu Wilhelm von Ty­
rus (Monographien zur Geschichte des Mittelalters 15) Stuttgart 1977, S. 119-124.

99 Epistolae pontificum Romanorum ineditae, hg. von SAMUEL LOEWENFELD Leipzig 1885, Ne.
105, S. 52: Dominus enim noster Iesus Christus nullum legitur ad sui servitium violenter coegis­
se, sed humili exhortacione, resetvata unicuique proprii arbitrii libertate, quoscumque ad vitam
predestinavit aeternam non iudicando, sed proprium sanguinem fundendo ab errore revocasse.



Ecclesia Cluniacensis - Ecclesia Christiana ... 37

zeitig entstandenen .Spiel vom Antichrist' werden Kreuzzug und Judenpogrom
verurteil t. 100

Petrus versucht Bernhard von Clairvaux zwar davon zu überzeugen, dass
man ein Christianum armarium gegen die Lehre Mohammeds entwickeln müs­
se, aber er meint 'damit offensichtlich nicht kriegerische ,Waffen'. Denn ein
solches ,Waffenarsenal', das man gegen die Häresie des Islam brauche, sieht
Petrus Venerabilis' in der Übersetzung des Koran und in der theologischen
Auseinandersetzung mit der Lehre.'?' Eine Konnotation mit physischer Gewalt
ist deshalb an dieser Stelle sicher nicht möglich. Seine Absicht ist nämlich nur
die Widerlegung der .Häresie'. Petrus Venerabilis beruft sich auf das Wort des
Apostels Paulus aus dem Korintherbrief, nicht mit ,irdischen' (carnalia) Waf­
fen, sondern geistig alles zu bekämpfen, was "sich erhebt wider die Erkenntnis
Gottes" .102 Zum Abschluss des Kapitels stellt Petrus noch einmal deutlich her­
aus: Alle gelehrten Männer seien durch die Apostelworte dazu verpflichtet,
"mit vollem Eifer in Wort und Schrift [die Häresie] zu bekämpfen, zu zerstören
und restlos zu vernichten". J03 Neben der erwünschten Bekehrung der Saraze­
nen, die er sich sehr leicht vorzustellen schien, da er ja die besseren Argumente
zu haben glaubte, lag ihm aber noch etwas anderes am Herzen. Wenn man die
Ungläubigen schon nicht bekehren könne, so meint er, "so muss man doch we­
nigstens für die schwachen Mitglieder der Kirche, die sich schon durch gering­
fügige Argumente verführen oder insgeheim zum Abfall bringen lassen, wach­
sam Sorge tragen".'?'

Petrus Venerabilis argumentiert als Theologe. Er sieht sich in der Traditi­
on der Kirchenväter und möchte wie diese das Christentum gegen jede Häresie
verteidigen - sein Vorbild ist Augustinus von Hippo, der mit seinem Werk De
civitate Dei gezeigt habe, dass man "überhaupt gegen alle Irrlehren der Zeit in
Wort und Schrift vorgehen" müsse. 105

100 HANS-DIETRICH KAHL, Der sog. Ludus de Antichristo (De Finibus Saeculorum) als Zeugnis
frühstauferlicher Gegenwartskritik. Ein Beitrag zur Geschichte der Humanität im abendländi­
schen Mittelalter, in: Mediävistik 4, 1991, S. 53-148.

101 GLEI, Petrus Venerabilis (wie Anm. 70) S. 26 f., cap. 4: sicut contra alias haereses, ita et
contra hane pestem Christianum artnarium habere deceret.

102 2 Kor. 10, nam anna tnilitiae nostrae non carnalia sed potentia Deo [. ..] et otnnem altitudi­
nem extollentem se adversus scientiam Dei.

103 GLEI, Petrus Venerabilis (wie Anm. 70) S. 26 1'., cap. 4: omni studio verbo et scripto impu­
gnare, destruere, conculcare. IOGNA-PRAT, Ordonner et exc1ure (wie Anm. 73) S. 337 f.

J04 In dieser Form trug Petrus Venerabilis sein Anliegen Bernhard von Clairvaux vor: Quod si
hinc errantes eonuerti non possint, saltem infirmis aecclesiae, qui seandalizari uel oeculte
moueri leuibus etiam ex causis solent, consulere et prouidere doetus ue/ doctor si zelum habet
iustitiae 110n debet negligere, CONSTABLE, Letters (wie Anm. 25) I, S. 298 Nr. 111. GLEI, Petrus
Venerabilis (wie Anm. 70) S. 26 f., cap. 5.

105 Petrus zählt zehn große Kirchenväter auf, die sich in ihren Schriften gegen verschiedene For­
men von Häresie gewandt hätten. Zuletzt beruft er sich auf Augustinus und dessen Auftrag: ver-



38 Franz Neiske

Um nur einen Aspekt herauszugreifen, der für die vergleichende Religi­
onswissenschaft von besonderem Interesse ist: Petrus Venerabilis wendet sich
gegen die konkrete Ausmalung des himmlischen Paradieses, wie es der Koran
bietet: "Das Paradies besteht für ihn (Mohammed) nicht in der Gemeinschaft
mit den Engeln, auch nicht in der Schau Gottes, [...] vielmehr malte er es sich
in seinen Wunschträumen als ein Paradies aus Fleisch und Blut aus, ja als Ab­
schaum von Fleisch und Blut." Petrus wagt sogar einige leichte Konkretisie­
rungen; es gebe dort "Fleisch zu essen und allerlei Früchte, Bäche von Milch
und Honig" und sogar "die Umarmung schönster Frauen und Jungfrauen" und
nennt das ein "wollüstiges Paradies".'?' Dem asketisch lebenden Mönch muss
diese ,körperliche' Sichtweise auf Gott und die ewige Seligkeit natürlich wie
"vorn Teufel eingeflößt" vorkommen. In der christlichen Theologie des Mittel­
alters war solch konkrete Körperlichkeit nicht mit der Göttlichkeit des Jenseits
zu vereinbaren. 107

Da Petrus Venerabilis gewissermaßen systemimmanent vorgeht, kann er
keine echte Diskussion entwickeln. Er urteilt aus seinem christlichen Ver­
ständnis heraus. Weil Mohammeds Lehre christlichen ,Wahrheiten' wider­
spricht, können seine Offenbarungen nicht von Gott sein, sie müssen also vom
Teufel kommen. Entsprechend belegt er den Religionsgründer mit abschätzi­
gen und schimpflichen Beiworten. Dieser sei ungebildet, aber sehr geschäfts­
tüchtig gewesen und habe sich mit List, Gewalt und sogar Mord die Herrschaft
über sein Volk verschafft. 108 Er sei der .verworfenste aller Menschen, der nach
dem Zeugnis von vielen auch besessen und fallsüchtig gewesen sei, und den
der Teufel wie ein für ihn geeignetes Werkzeug benutzre".'?? Petrus Venerabi­
lis wiederholt hier bekannte Beispiele aus der christlichen Polemik gegen den
Islam und fügt aus seinen Kenntnissen der klassischen Horaz-Dichtung noch
ein Zitat hinzu, mit dem er Mohammeds widersinnig zusammengesetzte Lehre
als hybride Ungestalt kennzeichnet. Petrus schreibt über Mohammeds Lehre:
"So verband er, in jeder Beziehung widernatürlich, ein menschliches Haupt mit
einem Pferdenacken und Vogelfedern." I 10 In der Handschrift der Bibliotheque

bo scriptoque agendum esse, GLEI, Petrus Venerabilis (wie Anm. 70) S. 52 f., cap, 16. Vgl. HIL­
DEBRANDT, Mittelalterliche Religionsdialoge (wie Anm. 88) S. 49 f., der die "hermeneutische
Strategie" in der Argumentation des Abtes von Cluny untersucht.

L06 GLEI, Petrus Venerabilis (wie Anm. 70) S. 10, cap. 9; S. 196, cap. 129: de paradiso voluptuo­
sa.

107 CHRISTOPH AUFFARTH, Irdische Wege und himmlischer Lohn. Kreuzzug, Jerusalem und Fege­
feuer in religionswissenschaftlicher Perspektive (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts
für Geschichte 144) Göttingen 2002, S. 54-57. Auch in der Haltung der Christen gegenüber den
Juden lässt sich diese problematische Sicht auf die Körperlichkeit im Zusammenhang mit der
Menschwerdung Christi nachweisen: SAPIR ABULAFIA, Bodies (wie Anm. 68) S. 352 f.

108 GLEI, Petrus Venerabilis (wie Anm. 70) S. 6 f., cap. 4.

109Ebd. S. 18 f., cap. 16.

110Ebd. S. 12 f., cap. 10.



Ecclesia Cluniacensis - Ecclesia Christiana ... 39

d'Arsenal hat der Kopist diese Idee aufgegriffen und an den Rand des Textes
eine entsprechende Zeichnung gesetzt, eine Karikatur, die aber entsprechend
dem Text nicht die Person, sondern das Werk meint. Er hat dem Wesen einen
Fischschwanz gegeben und beweist damit, dass er den Horaztext auch über die
von Petrus Venerabilis zitierten Teile hinaus gut kannte. Spätere Kopien zei­
gen deutlichere Nähe zu Sirenen und unterstreichen damit den verführerischen
Charakter der Lehre Mohamrneds.!"

Eine Theologie zur Ordnung der Welt

Wie ist die Haltung des Abtes von Cluny insgesamt zu beurteilen? Ist der
immer wieder betonte Gewaltverzicht und die Bereitschaft zur Diskussion nur
eine "legende rose", die Petrus als "apatre non violent" darstellt'l!" Wir kön­
nen - außer dem Verzicht auf Gewalt - keine besondere Toleranz bei Petrus
Venerabilis erkennen. In der Ratio des Glaubens konnte er Irrationales ohne
Probleme miteinander verknüpfen. Aber es ist dieser - wenn wir es so nennen
können - .wissenschaftlichc ' Anspruch, der von Petrus Venerabilis neu in die
zumeist kriegerische Auseinandersetzung mit dem Islam eingebracht worden
ist. Mehr kann man in einer Epoche, die von nahezu ausschließlich metaphysi­
schen Interpretationen der Welt und ihrer Ereignisse bestimmt war, nicht ver­
langen. Man darf Petrus Venerabilis nicht anachronistisch zum aufgeklärten
Denker machen, aber zumindest gab er - als wahrer Mann des Geistes - der
Kraft der Gedanken und Überzeugungen den Vorrang vor reiner Gewalt. Der
rationalen disputatio müsse, so war er sich sicher, jeder folgen können. Eine
zweite Möglichkeit gibt es nicht, weil es sie nicht geben kann. Also brauchte
man auch keine Modelle für ein Neben- und Miteinander der Religionen zu
entwickeln. Der Eifer für den wahren Glauben scheint bei Petrus Venerabilis
nahezu überdeckt zu werden von der Freude an gelehrter Diskussion und dem
Stolz auf die breit dargestellten Kenntnisse der Schriften von Kirchenlehrern
oder Häretikern.

Auf dieser Grundlage einer unerschütterlichen christlichen Überzeugung
konnte er auch 1146 König Ludwig VII. von Frankreich empfehlen, die Juden
zu enteignen, um den Zweiten Kreuzzug zu finanzieren.'!' In den Augen von
Petrus Venerabilis sind die Juden - wie Kain nach dem Brudermord - ausge-

I11 WALTER CAHN, The "portrait" of Muharnmad in the Toledan Collection, in: Reading medieval
images. The art historian and the object hg. von ELIZABETH SEARS und THELMA K. THOMAS, Ann
Arbor (MI) 2002, S. 51-60. Zu den polemischen Darstellungen Mohammeds vgl. ANNETIE
SEITZ, Darstellungen Muhammads und seiner Glaubenslehre in lateinischen Weltchroniken in:
Mittelalter im Labor (wie Anm. 71) S. 115-129.

112IOGNA-PRAT, Ordonner et exc1ure (wie Anm. 73) S. 347.

113 CONSTABLE, Letters (wie Anm, 25) I, S. 327-330 Nr. 130.



40 Franz Neiske

stoßen und verachtet, da sie ihren Bruder im Fleische, Jesus Christus, getötet
haben. Er verlange vom König nicht, dass die Juden getötet würden, aber sie
sollten ihrer gerechten Strafe nicht entgehen. Am besten sei es, ihnen ihren
Besitz zu nehmen, da dieser nicht durch ehrliche Arbeit erworben sei, sondern
durch Wucher und verbrecherische Geschäfte. Man wisse ja, dass ein Dieb, der
aus der Kirche Kelche, Kandelaber und Reliquien gestohlen habe, diese bei
den Juden verkaufen könne. Durch den gotteslästerlichen Gebrauch dieser ge­
heiligten, liturgischen Geräte stünden die Juden auf einer Stufe mit den Häreti­
kern. Leider gebe es sogar ein Gesetz, das die Juden für solche Sakrilegien
nicht einmal bestrafe, Deshalb sei es angemessen, jüdischen Besitz, oder zu­
mindest Teile davon, für den Kampf gegen die Sarazenen zu verwenden, wo
doch auch die Christen aus Liebe zu Gott viel Geld zu diesem Zweck einsetzen
würden. Also: "Man lasse ihnen das Leben, aber man nehme ihnen ihr Vermö­
gen, damit der Arm der Christen mit Hilfe des Geldes der gotteslästerlichen
Juden den Übermut der heidnischen Sarazenen bekämpfen könnte."!"

Diese Haltung des Abtes von Cluny ist in der Forschung widersprüchlich
diskutiert worden. Kann Petrus Venerabilis somit als antisemitisch bezeichnet
werden? Reicht es, ihm eine antijüdische Position vorzuwerfen? Petrus bezieht
sich allein auf die Religion, die nach seiner Meinung als Häresie angesehen
und deshalb bekämpft werden müsse. In der Schrift Adversus Judaeorum inve­
teratam duritiem greift Petrus Venerabilis allerdings - wie schon bei der Cha­
rakterisierung Mohammeds zu Vergleichen, die nach unseren modernen Vor­
stellungen nicht mehr mit den Regeln des theologischen Disputs vereinbar
sind, Letztlich stellt er damit die ,ungläubigen' Juden auf eine Stufe mit den
Tieren, wenn er ihre Uneinsichtigkeit anprangert, die man bei Menschen nicht
finden könne. 115 Dieser fundamentalistische Eifer hatte aber keine Auswirkun­
gen auf die Politik des Abtes von Cluny. Das wird in einem konkreten Fall
deutlich. Der Gegenpapst Anaklet 11. (gest. 1138), ein ehemaliger Cluniazen­
sermönch, stammte aus einer zum Christentum übergetretenen jüdischen Fami-,
lie in Rom. Obwohl Petrus Venerabilis aus kirchenpolitischen Gründen gegen
ihn Stellung bezog, hat er ihm nie seine jüdische Herkunft vorgeworfen.':" In

114 Reseruetur eis uita, auferatur pecunia, ut per dexleras Christianorum, adiutas pecuniis
blasphemantium Iudaeorum, expugnetur infidellum audacia Sarracenorum, ebd. S. 330.

115 SCIIRECKENBERG, Adversus-Judaeos-Texte (wie Anm. 68) S. 180-193. IOGNA-PRAT, Ordon­
ner et exc1ure (wie Anm. 73) S. 304.

116 CONSTABLE, Letters (wie Anm. 25) 2, S. 185: "Peter the Venerable was anti-Jewish, This is
true only in a religious, not in a racial, sense." Constable bewertet ebd. die unentschuldbaren
(indefensible) Empfehlungen für den französischen König als "result of Perer's religious senti­
ments." Einen größeren antijüdischen und sogar antisemitischen Zusammenhang sieht IOGNA­
PRAT, Ordonner et exclure (wie Anm. 73) S, 322 f Falsch und polemisch: HANS KUEHNER, Der
Antisemitismus der Kirche. Genese, Geschichte und Gefahr, Zürich 1976, S. 133: .Petrus Vene­
rabilis von Cluny entflammte Frankreich mit seinen antijüdischen Predigten". Zum mittelalterli­
chen Antijudaismus und Antisemitismus der christlichen Kirche aus moderner Perspektive mit



Ecclesia Cluniacensis - Ecclesia Christiana ... 41

einer der Viten des Petrus Venerabilis wird dem Abt von Cluny zwar beschei­
nigt, er habe immer mutig und unerschütterlich gegen Häresien, Spaltungen
und andere Bedrohungen der Kirche gekämpft, doch wird diese Standhaftigkeit
konkret nur auf das Papstschisma von 1130 selbst bezogen, nicht auf die Per­
son Anaklets.!" .

Die Streitschriften des Petrus Venerabilis bereiten wegen ihrer theologi­
schen Schärfe auch heutigen Interpreten noch Probleme. Die deutlichen Stel­
lungnahmen gegenüber Judentum und Islam als .häretische ' Abweichungen
des Glaubens an den einen (christlichen) Gott werden einerseits aus einer eher
historisierenden Sichtweise entschuldigt als gelehrte Diskussion auf hohem
Niveau, der man zugleich ein unter den Zeitgenossen sonst nicht bekanntes
Maß an Toleranz zubilligen müsse.!" Andererseits versucht eine stärker sozio­
logisch orientierte Interpretation, die vermuteten Auswirkungen solcher Ideen
auf extreme Entwicklungen späterer Jahrhunderte zu betonen und sie als Kern­
gedanken militanter Meinungen und Ideologien in Mittelalter und Moderne
verantwortlich zu machen. Die Idee einer Ordnung der Welt als allein christ­
lich geprägter Ordnung (ordonner) habe dazu geführt, dass man sich nicht nur
von allen anderen Religionen abgegrenzt habe, sondern letztlich sogar deren
Gläubige ausgegrenzt und damit ausgeschlossen (exclure) habe aus der allein
als ,christlich' (Ecclesia christiana) denkbaren Gemeinschaft. 119 Diese Haltung
habe zu einer Intoleranz geführt, die für die Gesellschaft zur Zeit der beiden
ersten Kreuzzüge kennzeichnend gewesen sei.!" Eine solche, vorrangig nach
ideologischen Kausalitätsketten suchende Argumentation wird der besonderen
historischen Situation des mittelalterlichen Theologen nicht ganz gerecht. Sei­
ne religiöse, ja man darf auch sagen ,ideologische I Überzeugung ist zunächst.
einmal Theologie der Zeit, und als solche auch historischer Bestandteil zeitge­
nössischer Denkweise und Mentalität. Die Schriften des Petrus Venerabilis
sind nicht gezielter propagandahafter Aufruf an die Gesellschaft, den Absolut­
heitsanspruch der christlichen Lehre mit aktiver Ausgrenzung und Verfolgung
der Andersgläubigen auf die reale Welt zu übertragen. Sie bleiben in erster
Linie theologischer Disput, allerdings stets vor dem Horizont eines hohen in-

Rückführung auf Petrus Venerabilis und Maitin Luther vgl. ERNST NOLTE: Eine frühe Quelle zu
Hitlers Antisemitismus, in: Historische Zeitschrift 192, 1961, S. 584-606, S. 60l.

ll7 Vgl. Rodulphus, Vita Petri Venerabilis abbatis Cluniacensis, in: MIGNE PL 189, Sp. 15-28,
Sp. 29. Dazu ausführlich TORRELL - BOUTHILLlER, Pierre le Venerable (wie Anm. 85) S. 70 f.,
der Petrus allerdings eine .judeophobie latente" bescheinigt, ebd. S. 157.

[lS Vgl. dazu den Überblick bei KERGER, Pia interpretatio (wie Anrn. 71) S. 96-99, und lOGNA­
PRAT, Ordonner et exclure (wie Anm, 73) S. 439 Anm. 39. WINFRIED EBERHARD, Ansätze zur
Bewältigung ideologischer Pluralität im 12. Jahrhundert. Pierre Abölard und Ansclm von Havel­
berg, in: Historisches Jahrbuch 105, 1985, S, 353-387.

119 IOGNA-PRAT, Ordonner et exclure (wie Anm. 73) S. 321, S. 357 f.

120 ,,[Pierre le Venerable] [...] contribue a sa facon, radicale, ä I'emergence de In societe
dintolerance conternporaine des deux premieres croisades." Ebd. S. 324, vgl. auch S. 262.



42 Franz Neiske

tellektuellen Anspruchs und einer sicheren Überzeugung, die vor strenger
Konsequenz in der religiösen Beurteilung nicht zurückschreckte.

Man darf in dem Versprechen des Abtes von Cluny, nur die intellektuelle,
gewaltfreie Auseinandersetzung mit den Ungläubigen zu suchen, nicht unsere
modeme Idee von Toleranz sehen. Doch ebenso wenig darf man in seiner For­
derung einer radikalen Abwehr der Ungläubigen, die den .guten' christlichen
Argumenten nicht folgen wollten, den ideologischen Kern späterer Pogrome
sehen. Das hatte - viel konkreter - etwa schon Papst Leo VII. 937 in dem be­
rühmten Brief an Erzbischof Friedrich VOll Mainz allein mit Berufung auf das
Neue Testament getan."! als er die Vertreibung von bekehrungsunwilligen Ju­
den aus den christlichen Städten empfahl.!" Die Aufrufe der Päpste zur rück­
sichtslosen Gewalt im Kampf gegen die Ungläubigen zur Zeit der Kreuzzüge
greifen auf die gewichtigeren Gewaltargumente des Alten Testaments zurück.
So zitierte Papst Urban II. bei der Synode von Clermont 1095 die Makkabäer­
Bücher (Mkk 1,2,7) und die Psalmen (Psalm 44; 79 und 88).123 Gravierenderfür
die Rechtfertigung von "Gewalt in der Politik der Reformpäpste"!" war aber
die oft zitierte, berüchtigte Umkehr der Lobpreisungen der Bergpredigt durch
Bonizo von Sutri (gest. ca. 1090): "Selig, die verfolgen um der Gerechtigkeit
willen."!" Solche Überlegungen konnten die zunehmende Hinwendung der
Kirche zu Gewalt seit dem Investiturstreit des 11. Jahrhunderts rechtfertigen:
Der Kampf gegen Häretiker etwa wurde in dieser Zeit deutlich unnachgiebiger.
Seit langer Zeit, seit der Verbrennung des Priseillian von Avila im 4. Jahrhun-

121 Vgl. 2 Kor 6, 14:"Was hat das Licht mit der Finsternis zu tun? Was hat der Gläubige mit dem
Ungläubigen zu schaffen?" und Mt 7,6: "Gebt das Heilige nicht den Hunden und werft eure Per­
len nlcht vor die Säue."

122 HARALD ZIMMERMANN, Papsturkunden 896-1046, 2 Bde., 1, 896-996 (Österreichische Aka­
demie der Wissenschaften. Philosophisch-historische Klasse, Denkschriften 174, Veröffentli­
chungen der historischen Kommission 3) Wien 21988, S. 133 NI'. 79.

m Vgl. die von Wilhelm von Tyros übermittelte (fiktive) Rede Urbans: Guilleimus de Tyro,
Chronicon, hg. von ROBERT B. C. HUYOENS (Corpus Christianorum. Continuatio Mediaeualis 63)
Tumhout 1986,1, c. 15, S. 132-135. AUFFARTH, Irdische Wege (wie Anm. 108) S. 133 f.

124 Vgl. dazu die Untersuchung: MONIKA SUCHAN, Macht verschafft sich Moral? Gewalt in der
Politik der Reformpäpste (Beiträge zur Friedensethik 34) Stuttgart 2002.

125 Bonizonis episcopi Sutrini Liber ad amicum 9, hg. von ERNST DÜMMLER in: Monumenta
Germaniae Historica. Libelli de lite imperatorum et pontificum 1, Hannover 1891, S. 568-620,
S. 619: [...] equaliter dixit beatos eos, qui persecutionem inferunt propter iusticiam. Vgl. zur
Einordnung: JANUS M0LLER JENSEN, Peregrinatio sive expeditio: Why the First Crusade was not
a Pilgrimage, in: Al-Masaq. Islam and the Medieval Mediterranean 15,2003, S. 119-137. GERD
ALTHoFF, Christian Values and Noble Ideas of Rank and their Consequences on Symbolic Acts,
in: E-Spania. Revue electronique d'etudes hispaniques medievales 4, 2007: http://c­
spania.revues.org/4053 (zuletzt besucht: 29. 2. 2012). Dieser neuen Befürwortung von Gewalt
schlossen sich auch Ivo von Chartres (gest. 1115) und Anselm von Lucca (gcst, 1086) an, vgl.
JANUS M0LLER JENSEN, Denmark and the Crusades, 1400-1650 (The Northern world 30) Leiden
2007, S. 208.



Ecclesia Cluniacensis - Ecclesia Christiana ... 43

dert, wurden erstmals wieder Ketzer verbrannt.!" Papst Gregor Vfl. uelbst ver­
suchte die Anwendung von Waffengewalt zu rechrfertigen.!" Gleichzeitig
konnte erneut - passend zum Einsatz in den Kreuzzügen - das Ideal des Märty­
rertodes propagiert werden.!"

Vor diesem Hintergrund entstanden die Schriften des Petrus Venerabilis.
Er scheint angesichts dieser Hinwendung der Gewalt in der Kirche geradezu
eine Gegenposition zu beziehen. Sein Beharren auf gewaltfreiem Disput ent­
sprang sicher seinem Selbstverständnis als Mönch und Theologe.!" Einen
Mönch, der über der Kukulle ein Schwert trägt, konnte Petrus nur als monst­
rum bezeichnen; 130 ein Mönch sollte dagegen sein "wie die Engel im Himmel"
(Mt 22,30).1Jl Doch nach seinem Verständnis gehörten zur gottgewollten Ord­
nung der Welt allerdings nicht nur die betenden Mönche, sondern auch die
kämpfenden Ritter. Trotz der schlechten Nachrichten über den misslungenen
Zweiten Kreuzzug (1147-1149) konnte Petrus sich deshalb für ein neues Un­
ternehmen zur Rettung der heiligen Stätten einsetzen.!" Letztlich aber sah' er
sich seinem Stand als Mönch zutiefst verpflichtet, für den die Heiligkeit der
guten Werke im Kloster wichtiger sein musste als geheiligte Orte in der Fer­
ne. 13J Insofern dürfen theologische Äußerungen des Mittelalters nicht dazu füh­
ren, in der Perspektive unseres modernen Toleranzgedankens zu Urteilen zu

126 Dazu ausführlich ARNOLD ANGENENDT, Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen
Bibel und Schwert, 5., aktualisierte Auflage, Münster 2009, S. 250-253.

127 HERBERT EDWARD ImIN COWDREY, Pope Gregory VII and the bearing of arms, in: DERS" The
Crusades and Latin Monasticism, 11111_12'h Centuries (Variorum Collected Studies Series 662)
Aldershot 1999, III S. 21-35; zuerst in: Montjoie: Studies in Crusade History in Honour of Hans
Eberhard Mayer, hg. von BENJAMIN Z. KEDAR, JONATHAN RILEY-SMITH und RUDOLF HlESTAND,
Aldershot 1997, S. 21-35.

128 WERNER TELESKO, .Ad vitam aeternam pervenire exoptamus' - zur .Renaissance' der Marty­
riumsfrömmigkeit in der Kunst der .Gregorianischen Reform', in: Aachener Kunstblätter 60,
1994 [:::: Festschrift für Hermann Fillitz zum 70. Geburtstag] S. 163-172.

129 TORRELL - BOUTI-IlLUER, Pierre le Venerable (wie Anm. 85) S. 81.

130 So in einem Brief an Papst Eugen Ill., CONSTABLE, Letters (wie Anm. 25) 1, S. 442 Nr. 191.
Vgl. BROUS, La crociata (wie Anm, 72) S. 341 f.

J31 Vgl, IÖRG SONNTAG, Klosterleben im Spiegel des Zeichenhaften. Symbolisches Denken und
Handeln hochmittelalterlicher Mönche zwischen Dauer und Wandel, Regel und Gewohnheit
(Vita regularis, Abhandlungen 35) Ber1in 2008, bes, S. 87-93: "Vom engelsgleichen Dasein in
Gottes Schlachtreihen".

132 VIRGINIA BERRY, Peter the Venerable and the Crusades, in: Petrus Venerabilis (1156-1956)
(wie Anm. 72) S. 141-162, S. 155-157.

m So äußert sich Petrus in einem Brief an die Mönche des Klosters auf dem Berg Thabor in
Palästina: [ ...] quoniam ut ipsi optime nostis 110n sancta loca sed sancta opera saluant, CONSTA·
BLE, Letters (wie Anm. 25) 1, S. 215 NI'. 80. Vgl, dazu: GlLES CONSTABLE, Opposition to Pilgri­
mage in the Middle Ages, in: Melanges G. Fransen, hg. von STEPHAN KUTINER (Studia Gratiana
19) 2 Bde., Rom 1976, 1, S. 123-146. TORRELL- BOUTffiLLIER, Pierre le Venerable (wie Anm.
85) S. 82 Anm. 60.



44 Pranz Neiske

kommen, die nicht zum Verständnis des Mittelalters beitragen, wohl aber zu
einer vorschnellen Verurteilung ihrer nicht .aufgeklärt' denkenden Protago­
nisten führen können.

Die bisherigen Ausführungen haben bereits gezeigt, in welch intensiver
Weise Cluny und die cluniazensische Reformbewegung an der Ausformung
der mittelalterlichen Gesellschaft und der Entwicklung und Verbreitung von
Ideen und Idealen mitgewirkt hat. Man könnte weitere Auswirkungen clunia­
zensischer Politik und Theologie auf die Gesellschaft nennen, die durch das
Mittelalter hindurch wichtig waren und in Teilen noch heute strukturell fassbar
sind:
• die Umformung des karolingischen Herrschaftssystems zu einer kirchlich

legitimierten und kontrollierten Peudalgesellschaft.!"
- die Sicherung von Landbesitz durch Sakralisierung des Raumes ("espace

sacre"); 135

-die Einbettung des Reformmönchtums in die Aristokratie durch persona­
le und verwandtschaftliche Bindungen; 136

- die Erweiterung sozialer Leistungen für Bedürftige durch Armenspeisun­
gen im Zusammenhang mit dem Totengedenken.'"
die Einrichtung eines Netzwerks abhängiger, durch den Abt von Cluny
kontrollierter Klöster mit allgemeinen Generalkapiteln - eine Vorstufe
zur Herausbildung von Institutionen, wie den späteren Orden.!"

134 ISABELLE ROSE, Odon de Cluny (vers 879-942). Itineraire et ecclesiologie d 'un abbe reforrna­
teur, entre aristocratie carolingienne et monde feodal, in: Bulletin du Centre d'eludes medievales
d' Auxerre 10,2006, S. 255-263. Ygl. DIES., Construire une societe seigneuriale (wie Anm. 32).

135 ÄLAIN GUERREAU, Espace social, espace symbolique: aCluny au XIe siecle, in: L'ogre histo­
rien. Autour de Jacques Le Gaff, hg. von JACQUES REVEL und JEAN-CLAUDE SCm,1I1T, Paris
1998, S. 167-191; DIDIER MEHU, Paix et cornmunautes autour de I'abbaye de Cluny (XC_Xyc

siecles) (Collection d'histoire et d'archeologie medievales 9) Lyon 2001, S. 133-193; JENNIFER
HARRIS, Building Heaven on Earth: Cluny as locus sanctissimus in the Eleveruh Cenlury, in:
Frorn Dead of Night to End of Day. The medieval customs of Cluny - Du cceur de la nuit ä la fin
du jour. Les couturnes clunisiennes au moyen äge, hg. von SUSAN BOYNTON und ISABELLE Co­
CHELlN (Disciplina monastica 3) Turnhout 2005, S. 131-151.

136 JOACI-IIM WOLLASCH, Parente noble et monachisme reformateur. Observations sur les ,conver­
sions' ala vie rnonastique aux XIc et XII~ siecles, in: Revue historique 264, 1980, S. 3-24. MA­
RIA HILLEBRANDT, Berze-la-Ville. La creation d 'une dependance clunisienne, in: Le gouverne­
ment d'Hugues de Semur aCluny, Actes du Colloque scienlifique international (C1uny, septem­
bre 1988) Yille de C1uny 1990 S. 199-229.

137 JOACHIM WOLLASCH, Gemeinschaftsbewußtsein und soziale Leistung im Mittelalter, in:
Frühmittelalterliche Studien 9, 1975, S. 268-286.

138 NEISKE, Reform oder Kodifizierung? (wie Anm. 28). GERT MELVILLE, Diversa sunt monaste­
ria et diversas habent institutiones. Aspetti delle molteplici forme organizzative dei religiosi nel
Medioevo, in: GAETANO ZITO (Hg.), Chiesa e societä in Sicilia. I secoli XII-XVI, Turin 1995, S.
323-345. CECILE CABY, De l'abbaye ul'ordre.Ecriture des origines et institutionnalisation des
experiences monastiques, XIc-XIr siede, in: Melanges de 1'Ecole francaise de Rome. Moyen
äge 115, 2003, S. 235-267.



Ecclesia Cluniacensis - Ecclesia Christiana ... 45

Der cluniazensische Klosterverband entwickelte bereits Ansätze zu einer
allgemeinen .Globalisierung' - und das nicht nur aufgründ seiner Größe. Des­
halb konnte er zu einem interessanten Modell für andere, weiträumig agierende
Organisationen werden und diente damit etwa den Zisterziensern und anderen
Orden als Muster. Die Vorteile dieses ganz Europa umspannenden Kommuni­
kationssystems wurden, um nur ein Beispiel zu nennen, auch von der Finanz­
verwaltung des Papsttums genutzt. Cluny wird mehrmals gewissermaßen als
internationale Bank tätig, durch deren Vermittlung große Summen sicher ver­
wahrt und quer durch Europa transportiert wurden. Außerdem sind unter Ur­
ban II. und Calixt II. ehemals cluniazensische camerarii, also Finanzfachleute,
als päpstliche Kämmerer nachzuweisen. 139

Was bleibt als Resümee? Der Einfluss Clunys auf allgemeine Entwick­
lungen in Europa mag nicht immer direkt nachzuweisen sein. Die Beispiele
zeigen aber, wie mit hohen Ansprüchen Ideen und Meinungen verbreitet wur­
den, die theologische Diskussionen in der Kirche beeinflussen konnten. Cluny
hat mit seinen Forderungen - zu denen immer auch die beispielhaft vorgelebte
Praxis gehörte - den Kampf für die Freiheit der Kirche und für eine grundle­
gende Erneuerung der Lebensformen von Mönchen und Klerikern nicht ange­
führt und auch kaum aktiv unterstützt. Die in Cluny entstandenen Schriften
und das Vorbild Clunys selbst hatten aber gleichwohl einen nicht zu unter­
schätzenden Einfluss auf die Kirchenreform des 11. Jahrhunderts und auf die
gleichzeitig zu beobachtenden frommen Laienbewegungen. Nicht Rückzug ins
Kloster, sondern Gestaltung der christlichen Gesellschaft in der WeIt standen
im Vordergrund, denn nach mittelalterlichem Verständnis gehörten diese bei­
den Sphären gemeinsam zur Ecclesia christiana. Nach deren Trennung in der
Moderne blieben gleichwohl ehemals von' Cluny ausgehende Prägungen erhal­
ten.

Cluny hätte einen sicheren Platz in der Reihe der .Jieux de mernoire pOUT
I 'Europe" verdient, denn es hat daran mitgewirkt, europäische Geschichte und
Kultur zu formen. 140

139 NEISKE, Verhältnis Clunys zum Papsttum (wie Anm. 8) S. 308 f.

140 GERARD BOSSUAT, Des lieux de rnernoire POUf I'Europe unie, in: Vingtierne Siede. Revue
d'histoire 61,1999, S. 56-69.


	Eccl-1-1 2
	Eccl-1-1 5
	Eccl-2-1 16
	Eccl-1-1 6
	Eccl-2-1 15
	Eccl-1-1 7
	Eccl-2-1 14
	Eccl-1-1 8
	Eccl-2-1 13
	Eccl-1-1 9
	Eccl-2-1 12
	Eccl-1-1 10
	Eccl-2-1 11
	Eccl-1-1 11
	Eccl-2-1 10
	Eccl-1-1 12
	Eccl-2-1 9
	Eccl-1-1 13
	Eccl-2-1 8
	Eccl-1-1 14
	Eccl-2-1 7
	Eccl-1-1 15
	Eccl-2-1 6
	Eccl-1-1 16
	Eccl-2-1 5
	Eccl-1-1 17
	Eccl-2-1 4
	Eccl-1-1 18
	Eccl-2-1 3
	Eccl-1-1 19
	Eccl-2-1 2
	Eccl-1-1 20
	Eccl-2-1 1
	Eccl-2-1 17
	Eccl-2-1 18
	Eccl-2-1 19
	Eccl-2-1 20



