


LA CONSTRUCCIÓN MEDIEVAL
DE LA MEMORIA REGIA

Pascual Martínez Sopena y Ana Rodríguez, eds.

UNIVERSITAT DE VALENCIA

urneberrectrtncn qesc hútztes Matenn l



La edici ón de este libro ha sido subvencionada parc ialmente con la financ iación del
1n CINN. Secreta ria de Estado de Investigación. Subdi rección General de Proyectos
d~ Investigaci ón.

Esta publicación no puede ser reproducida, ni total ni parcialmente.
ni registrada en, o transmitida POI; un sistema de recuperación de información.

en ninguna forma ni por ninglÍn medio, ya sea fo tomecántco. fo toquimtco.
electrónico. porfotocopia o por cualquier otro. sin el permiso previo de la edno riaí.

© Del t~:\.10 , los auto res. 20 11
10D~ esta edición : Publicacions de la Univcrsitnt de Valencia. 20 11

Publicacions de la Univc rs itut de Valencia
http .z/pu v.uv.es

publicacionséjuv.es

Ilustración de la cubierta: Pnv üeginm Imperatoris, donación de Alfonso VII
de Castilla y León al monasterio de San Martm de Valdeig les ias,1148.

1l1~ 1Iispanic Society of Ame rice. NU~" a York, B. 16.
Diseño de la cubi erta: Celso Hem ández de la Figuera

xtaquetac i ón y corrección : Comm unico , C.B.

ISBN: 978-84-370-8899 -0

urneberrectrtncn qesc hútztes Matena l



En 1228, el rey Luis ix de Francia, conocido como San Luis (1226-1270), 
fundó con su madre, Blanca de Castilla, el monasterio de Royaumont. Situado 
en la diócesis de Beauvais, a unos treinta kilómetros al norte de París, lo des-
tinó para que sirviera en adelante como panteón familiar. Muy probablemente, 
Blanca influyó en el carácter de la fundación, pues el propósito inicial había 
sido entregar la abadía a los canónigos de San Víctor de París: pero al final 
fue confiada a los cistercienses. Se seguía así el ejemplo de la necrópolis de la 
familia real de Castilla en Burgos con el monasterio de Sancta Maria Regalis, 
conocido bajo el nombre de Las Huelgas; del mismo modo, se daba un nombre 
regio a la nueva fundación, Royaumont.1 Con ocasión de una merced posterior, 
San Luis decidió que cada día se diera una comida a más de cien pobres, un 
acto de caridad destinado a asegurar la salvación de su familia.2

La fundación de un monasterio como necrópolis de la familia –es decir, 
como lugar de memoria–, la elección de una comunidad monástica capaz de 
garantizar las preces perpetuas por los difuntos, así como la limosna dada a los 
pobres, constituyen los elementos esenciales de un mismo programa conme-
morativo. Desde la Alta Edad Media, las comunidades monásticas se habían 
convertido progresivamente en centros de conmemoración de los vivos y los 
muertos.3 La importancia concedida por los monjes medievales a la plegaria 

* Agradezco a Franz Neiske y Carlos Reglero la lectura y comentarios del texto, y a 
Pascual Martínez Sopena la traducción al español.

1 Georgia Sommers-Wright: «A Royal Tomb Program in the Reign of St. Louis», Art Bul-
letin 56, 1974, pp. 224-243, esp. 231, n. 41, en relación con Robert Branner: St. Louis and the 
court style in Gothic architecture (Studies in architecture 7), Londres, Zwemmer, 1965.

2 Gallia christiana in provincias distributa x, París, 1751, reimpr. Farnborough, Gregg, 
1970, Instr. col. 269-270.

3 El número creciente de publicaciones de los últimos decenios muestra que el término 
memoria/memoria es utilizado genéricamente para describir el pasado, así como para deno-
minar la plegaria por los difuntos, es decir, la memoria litúrgica. Otto Gerhard Oexle: «Me-

CLUNY Y LA MEMORIA DE LOS REYES*	

Maria Hillebrandt
Universidad de Münster



222	 maria hillebrandt

por bienhechores y reyes se muestra con claridad cuando se constata que, ape-
lando a este beneficio, creían poder exigir la buena conducta de los laicos. En 
1157, con ocasión de una querella sobre el rango de la abadía de Baume-les-
Messieurs en el seno de la congregación cluniacense, el abad de Cluny Hugo 
iii [de Frazans] recriminaba en una carta a Federico i Barbarroja su compor-
tamiento: el emperador había sustraído Baume del poder de Cluny, a pesar de 
que los monjes de la comunidad rogaban por él y por el imperio, y además ce-
lebraban un aniversario por su tío, el rey Conrado iii († 1152). Con argumentos 
jurídicos, el abad de Cluny ponía estos hechos al mismo nivel de las decisiones 
pontificias y los documentos sellados por el emperador. Por lo tanto, Cluny no 
rezaría más por Federico i Barbarroja.4

En los siglos x y xi, Cluny era tenido como un lugar prestigioso, pues sus 
monjes prometían una plegaria eficaz y exitosa, idea que supieron difundir me-
diante una propaganda apropiada.5 Una vida monástica ideal significaba para 
los cluniacenses integrar en el desarrollo de la jornada una proporción muy 
elevada de preces, con el fin de garantizar ante todo una vasta memoria de los 
difuntos. La meta era reservar a cada monje una memoria individual. Por cada 
monje se celebraba una vez al año al menos una misa en el aniversario de su 

moria und Memorialüberlieferung im früheren Mittelalter», Frühmittelalterliche Studien 10, 
1976, pp. 70-95; Karl Schmid y Joachim Wollasch (eds.): Memoria. Der geschichtliche 
Zeugniswert des liturgischen Gedenkens im Mittelalter (Münstersche Mittelalter-Schriften 
48), Múnich, Fink, 1984; Dieter Geuenich y Otto Gerhard Oexle (eds.): Memoria in der 
Gesellschaft des Mittelalters (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte 
111) Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1994; Michel Lauwers: La mémoire des ancêtres, 
le souci des morts. Morts, rites et société au moyen âge (diocèse de Liège, xie-xiiie siècles) 
(Théologie historique 103), París, Beauchesne, 1997; Caroline Horch: Der Memorialgedan-
ke und das Spektrum seiner Funktionen in der bildenden Kunst des Mittelalters, Königstein 
i. T., Langewiesche, 2001; Michael Borgolte (ed.): Memoria. Ricordare e dimenticare nella 
cultura del medioevo (Annali dell‘Istituto Storico Italo-Germanico in Trento, Contributi 15), 
Bolonia, Mulino, 2005; Michel Lauwers: «Memoria. A propos d’un objet d’histoire en Alle-
magne», Les tendances actuelles de l’histoire du Moyen Âge en France et en Allemagne. Ac-
tes des colloques de Sèvres (1997) et Göttingen (1998), ed. por Jean Claude Schmitt y Otto 
Gerhard Oexle, París, Publ. de la Sorbonne, 2002, pp. 105-126; Michael Borgolte: «Memo-
ria. Bilan intermédaire d’un projet de recherche sur le Moyen Âge», ibíd., pp. 53-69.

4 Recueil des chartes de l’abbaye de Cluny, formé par Auguste Bernard complété, révisé 
et publié par Alexandre Bruel (Collection de documents inédits sur l’histoire de France, 
première série. Histoire politique), 6 vol., Paris 1876-1903, réimp. Frankfurt/Main 1974 (en 
adelante: bb) 4193: «... qui pro salute et prosperitate vestra et regni vobis a Deo commissi, 
Deo cotidie supplicant, et anniversarium avunculi vestri, regis Conradi, annuatim celebrant, 
de abbatia Balmensi, quam dominus papa Eugenius in prioratum ecclesie Cluniacensi de-
dit, et vos sigillo auctoritatis vestre confirmastis, violenter expulsi sunt». Sobre la disputa, 
cf. Giles Constable: «Baume and Cluny in the Twelfth Century», Tradition and Change. 
Essays in Honour of Marjorie Chibnall, ed. por D. Greenway, C. Holdsworth y J. Sayers, 
Cambridge 1985, reed.: íd.: Cluny from the Tenth to the Twelfth Centuries. Further Studies 
(Variorum Collected Studies Series 678) Aldershot, Ashgate, 2000, viii, pp. 35-61.

5 Cf. Franz Neiske: «Vision und Totengedenken», Frühmittelalterliche Studien 20, 1986, 
pp. 137-185.



cluny y la memoria de los reyes	 223

fallecimiento y, además, se daba alimento a un pobre. Más tarde, cuando Cluny 
se organizó como una congregación de monasterios que se extendían por toda 
Europa occidental, incluso se intentó concretar al máximo esta práctica costosa 
en trabajo y dinero. La conmemoración de los muertos se convirtió en la seña 
particular de la congregación, un vínculo espiritual de la Cluniacensis eccle-
sia. Los laicos deseaban participar en la obra de los monjes y, mediante los 
donativos, intentaban ser acogidos como bienhechores en la fraternitas de los 
monjes. De suerte que obtenían la plegaria de los monjes, una conmemoración 
de los difuntos, una sepultura cerca del monasterio o hasta la entrada en la co-
munidad como monje.6 Las cartas de donación muestran siempre el deseo de 
una memoria perpetua.7

La práctica de la memoria en Cluny

Para conmemorar a un difunto todos los años en el día de su muerte, se utili-
zaba un calendario en el cual estaban inscritos los nombres de los difuntos de la 
congregación.8 El necrologio, como calendario de los muertos, formaba parte 
del libro del capítulo que contenía la regla de San Benito así como el catálogo 
de los santos, el martirologio. Al romper el día, durante la reunión cotidiana 
de la comunidad monacal, se leían los nombres de los santos del día y de los 
difuntos fallecidos en este día. El objetivo de esta costumbre era, por una parte, 
recordar la gloria de los santos y su buen ejemplo para toda vida cristiana y, por 
otra, conmemorar a los muertos y rogar por la salvación de sus almas.9

La práctica de fijar por escrito el nombre de un difunto fue observada en 
Cluny con mucho cuidado. Las costumbres del siglo xi muestran a través de 
numerosísimas y detalladas informaciones los esfuerzos con que los respon-

6 Adalbert Ebner: Die klösterlichen Gebets-Verbrüderungen bis zum Ausgange des Ka-
rolingischen Zeitalters, Regensburg, Pustet, 1890, pp. 4-9. Franz Neiske: «Societas et frater-
nitas», Dizionario degli istituti di perfezione 8, 1988, col. 1732-1735.

7 Muchos documentos prometen a los donantes esta memoria eterna. Basten algunos 
ejemplos de actas de la abadía de Cluny. bb 2737: «ut memoria mei in memorato loco et in 
omnibus appenditiis ejes perpetualiter teneatur»; bb 3343: «unde nostri nominis in perpe-
tuum esset memoriale»; bb 3391: «ut nostri memoria in Cluniaco eternaliter haberetur per 
secula»; bb 3410: «Ut vero nostri parentumque nostrorum memoria Cluniaco perhenniter 
habeatur»; bb 4217: «et omnium antecessorum meorum perpetua memoria ... fiat». Hoy, 
estos y otros ejemplos son de fácil acceso gracias al banco de datos de documentos de Cluny: 
en línea <http://fruehmittelalter.uni-muenster.de/cce>.

8 Horch: Memorialgedanke (cf. n. 3) pp. 35-37, en relación con el paso de la memoria 
sumaria de los libros de fraternidad de la Alta Edad Media a la memoria individual de los 
necrologios.

9 Franz Neiske: «La memoria de Léon ix dans les nécrologes et les martyrologes», Léon 
ix et son temps (Actes du colloque international organisé par l’Institut d’Histoire Médiévale 
de l’Université Marc-Bloch, Strasbourg-Eguisheim, 20-22 juin 2002), ed. por Georges Bis-
choff y Benoît-Michel Tock (artem 8) Turnhout, Brepols, 2006, pp. 633-645, p. 635.



224	 maria hillebrandt

sables de la administración interna del monasterio se ocupaban de la memoria 
litúrgica.10 El armarius, el bibliotecario del monasterio, era responsable del 
registro del nombre del difunto en el necrologio, así como de la contabilidad 
de las pitanzas para los pobres. Era secundado por los cultivados pueri oblati. 
El hospitalero se ocupaba de las noticias de fallecimiento que acababan de lle-
gar, para que los servicios correspondientes pudieran comenzar de inmediato. 
Para difundir el anuncio del fallecimiento lo más rápidamente posible en los 
monasterios de la congregación cluniacense, el cillerero enviaba correos a los 
monasterios, los prioratos y las decanías, con una nota donde estaban inscritos 
los nombres de los difuntos y el día de su muerte.11

La inscripción de un nombre en el necrologio comportaba todo un espectro 
de actuaciones.12 Las costumbres de Cluny del siglo xi muestran claramente 
el papel global jugado por la memoria de los difuntos en el desarrollo de la 
jornada de los monjes de Cluny, una jornada regulada al más alto grado. Cier-
tos capítulos explican detalladamente lo que convenía observar, por ejemplo, 
cuando un abad, un monje o un laico fallecía, con las reglas para el cambio de 
orden del día con ocasión de la muerte de un hermano, o las medidas excep-
cionales que se debían tomar en caso de muerte en el curso de un viaje, etc.13 
Al mismo tiempo, los servicios litúrgicos estaban estrechamente vinculados a 
las limosnas, pues en Cluny era alimentado un pobre por cada monje falleci-
do.14 La práctica de ceder a un pobre la ración de comida diaria (praebenda), 
liberada por la muerte de un hermano, era observada también con los amigos, 

10 A comienzos de los años ochenta del siglo xi fueron redactadas en Cluny dos coleccio-
nes de costumbres: una, obra del monje Ulrich, para ser enviada a las instituciones de fuera, 
y otra, elaborada por el monje Bernardo; estas últimas costumbres contienen numerosos 
detalles sobre la vida conventual de la abadía de Cluny. Antiquiores consuetudines Clunia-
censis monasterii, collectore S. Udalrico monacho benedictino, ed. por Luc d’Achéry: Spi-
cilegium sive collectio veterum aliquot scriptorum, vol. 1, París 1723, reimpr. Farnborough, 
Gregg, 1967, pp. 641-703; Bernardi Ordo Cluniacensis: Vetus disciplina monastica, cura et 
studio Marquardi Herrgott, París, 1726, reed. por Pius Engelbert, Siegburg, Schmitt, 1999, 
pp. 134-364.

11 Franz Neiske: «Funktion und Praxis der Schriftlichkeit im klösterlichen Totengedenk-
en», Viva vox und ratio scripta. Mündliche und schriftliche Kommunikationsformen im 
Mönchtum des Mittelalters, ed. por Clemens M. Kaspar y Klaus Schreiner (Vita regularis 
5), Münster, Lit, 1997, pp. 97-118, pp. 100-104; Jutta Maria Berger: Die Geschichte der 
Gastfreundschaft im hochmittelalterlichen Mönchtum. Die Cistercienser, Berlín, Akademie-
Verlag, 1999, pp. 287-288.

12 Sobre el nombre como «sustrato escrito» de la memoria cf. Franz Neiske ««Bei dei-
nem Namen habe ich dich gerufen». Individuum und Seelenheil in der frühmittelalterlichen 
Klostergemeinschaft», Das Eigene und das Ganze. Zum Individuellen im mittelalterlichen 
Religiosentum, ed. por Gert Melville y Markus Schürer (Vita regularis 16), Münster, Lit, 
2002, pp. 89-106.

13 Neiske: «Funktion und Praxis» (cf. n. 11), pp. 100-105.
14 Respecto al papel de los pobres como beneficiarios de las limosnas y actores al servi-

cio de la memoria de los difuntos, cf. Horch: Memorialgedanke (cf. n. 3), p. 51, donde remite 
a otras obras sobre el tema. Lauwers: La mémoire (cf. n. 3) pp. 172-204.



cluny y la memoria de los reyes	 225

cofrades y bienhechores de la abadía, a quienes se garantizaba en Cluny una 
conmemoración mortuoria. Los detallados servicios de tal conmemoración se 
convenían con frecuencia mediante contrato: esto es, la cantidad de misas que 
debían decirse y el número de pobres que debían ser alimentados. Según las 
instrucciones de las costumbres de Bernard, después del fallecimiento de un 
monje se tenía que celebrar una misa durante siete días (septenarius), y, reci-
tando salmos, dar su prebenda a los pobres durante treinta días (tricenarius).15 
Después de la muerte de un abad, había que sustentar en la hospedería, durante 
treinta días, a doce pobres con pan, vino y carne.16 Según la importancia de los 
donativos se utilizaban diferentes formas de conmemoración de los muertos. 
Ulrich distinguía en sus costumbres diez oraciones diferentes en el curso de 
la misa de difuntos para grupos diversos de personas, como obispos, monjes, 
reyes de España, religiosas, parientes y aquellos que estaban enterrados en el 
cementerio.17

En las cartas del siglo xi y comienzos del xii sobre todo, se manifiesta cla-
ramente el deseo de los laicos de dar limosna a los pobres para asegurarse con 
este acto de caridad la salvación del alma.18 A veces vinculaban su encargo a los 
monjes con la petición expresa de ser inscritos en el necrologio: «unde etiam 
postulamus adscribi nomina nostra in missalem in quo recitatur benefactores 
vestri».19 

Los necrologios-registro de la memoria

No es siempre fácil verificar si los monjes satisfacían tal demanda mediante 
una inscripción concreta en el necrologio. Por una parte, falta un necrologio 
del propio Cluny y, por otra, los necrologios de los monasterios cluniacenses 
conservados hacen de los nombres de los monachi nostrae congregationis el 
elemento central de su contenido. Si se clasifican los nueve necrologios de 
monasterios cluniacenses conservados bajo una forma sinóptica, como lo hizo 
años atrás un grupo de investigadores de la Universidad de Münster, se puede 
constatar la estrecha concordancia de las listas de nombres del sector de inscrip-

15 Bernardi Ordo Cluniacensis (cf. nota 9) i, 24, pp. 198-199. Giles Constable: «Com-
memoration and Confraternity at Cluny during the Abbacy of Peter the Venerable», en Giles 
Constable, Gert Melville y Jörg Oberste: Die Cluniazenser in ihrem politisch-sozialen Um-
feld (Vita regularis 7), Münster, Lit, 1998, pp. 253-278, esp. 257-258.

16 Berger: Gastfreundschaft (cf. n. 11), pp. 286-289.
17 Antiquiores consuetudines Cluniacensis (cf. n. 9), i, 7, p. 648.
18 Berger: Gastfreundschaft (cf. n. 11), p. 283, con varios ejemplos en las notas 1283-

1287; Constable: «Commemoration» (cf. n. 15), pp. 266-278, con ejemplos de los tiempos 
de Pedro el Venerable; en general: Lauwers: La mémoire (cf. n. 3), pp. 179-182.

19 bb 2855 (un documento de la condesa Inés de Poitou del año 1031); cf. Neiske: 
«Funktion und Praxis» (cf. n. 11), p. 114, con otros casos. 



226	 maria hillebrandt

ciones más antiguas en relación con los monjes del siglo xi.20 La instrucción 
para conmemorar a los monjes difuntos en todos los monasterios de la misma 
manera era, por tanto, largamente respetada. A partir del cambio de milenio y 
por espacio de doscientos años, los nombres de los difuntos del antiguo necro-
logio siempre volvieron a copiarse cuando se redactaba uno nuevo. Las páginas 
de estos necrologios están escritas de forma apretada, con el nombre (de pila) 
de los monjes, sin fechas que precisen el año, sin alusión a donaciones, y rara-
mente cuentan con una breve anotación sobre la calidad de la persona (monje, 
abad, etcétera). Más de 48.000 personas son dadas a conocer de este modo en 
los necrologios conservados.21

Los nueve necrologios de la Sinopsis –como se citará en adelante– muestran 
el mismo esquema.22 Se distinguen dos suertes de inscripciones: los monjes y 
los familiares, es decir, aquellos laicos que, en tanto que bienhechores, estaban 
unidos a la comunidad de monjes. También puede presumirse que Cluny pro-
porcionaba a los monasterios incorporados a su jurisdicción, inmediatamente 
después de hacerlo, una copia del necrologio en la cual estaban inscritos los 
nombres de los monjes fallecidos de toda la congregación cluniacense.23 El 
reciente descubrimiento de un fragmento del necrologio del monasterio clu-
niacense de San Zoilo de Carrión (diócesis de Palencia) permite suponer que 
el necrologio perdido de Cluny tuvo una estructura más compleja y siguió un 
esquema de múltiples epígrafes, como idealmente lo describen las costumbres 
de Cluny.24 En el necrologio de Carrión, copiado entre 1222 y 1247,25 alrede-
dor del ochenta por ciento de los nombres de monjes inicialmente incluidos 
concuerdan con los de los necrologios citados más arriba;26 sin embargo, están 
ordenados de forma diferente en función de su condición: en el verso del folio 
se inscriben los nombres de los monjes y después, un poco separados, los de las 

20 Synopse der cluniacensischen Necrologien, ed. por Joachim Wollasch en colaboración 
con Wolf-Dieter Heim, Joachim Mehne, Franz Neiske y Dietrich Poeck, 2 vol. (Münstersche 
Mittelalter-Schriften 39), Múnich, Fink, 1982.

21 Synopse (cf. n. 20) 1, de la introducción, p. 37.
22 Los manuscritos fueron redactados para ocho monasterios cluniacenses (de los que se 

indica su localización en los actuales departamentos de la República francesa): San Marcial/
Limoges, dep. Haute-Vienne; Moissac, dep. Tarn-et-Garonne; Marcigny, dep. Saône-et-Loi-
re; Saint-Saulve/Valenciennes, dep. Nord; Saint-Martin-des-Champs/Paris; Longpont, dep. 
Seine-et-Oise; Beaumont-sur-Oise, dep. Seine-et-Oise; Montierneuf/Poitiers, dep. Vienne.

23 Joachim Wollasch: «Les obituaires, témoins de la vie clunisienne», Cahiers de civi-
lisation médiévale 22, 1979, pp. 139-171; Joachim Wollasch: Cluny-‛Licht der Welt’. Aufs-
tieg und Niedergang der klösterlichen Gemeinschaft, Zürich-Düsseldorf, Artemis-Winkler, 
1996, pp. 180-181.

24 «Professi, sanctimoniales, familiares/amici»; cf. Franz Neiske y Carlos Manuel Reg-
lero de la Fuente: «Das neu entdeckte Necrolog von San Zoilo de Carrión de los Condes. 
Ein Beitrag zum Totengedenken der Abtei Cluny», Frühmittelalterliche Studien 41, 2007, 
pp. 141-184, esp. 168.

25 Ibíd., p. 148.
26 Ibíd., p. 184.



cluny y la memoria de los reyes	 227

monjas. En el recto figuran los nombres de los bienhechores, amigos (amicis) y 
mujeres, siempre en su propia rúbrica. Aquí, las concordancias son menores.27

Los primeros resultados de una comparación entre el necrologio «español», 
del que desgraciadamente sólo se conserva algo más de la quinta parte,28 y los 
ya referidos necrologios «franceses» de la Sinopsis modifican la interpretación 
hecha hasta ahora de la memoria cluniacense de los difuntos en algunos aspec-
tos importantes. Esto afecta sobre todo a las tesis tradicionales sobre la forma y 
el contenido del necrologio perdido de Cluny.29 La estructura tan diferenciada 
del necrologio de Carrión corresponde a las instrucciones de las costumbres 
de Cluny del siglo xi y también a su intención de coordinar los diferentes ser-
vicios de la memoria para grupos determinados de personas. Con tal «orden 
de la memoria», la abadía-madre de Cluny intentaba reproducir las exigencias 
complejas de la memoria de los difuntos en el seno de una congregación de 
monasterios.30 El modelo para el necrologio «español» podría, por tanto, ser 
más antiguo que los de los necrologios «franceses»: pues independientemente 
de la forma, muchos nombres, situados en la página recto y sin paralelo en los 
necrologios «franceses», muestran que en Cluny debió de existir una tradición 
de memoria todavía más antigua.31 Inscripciones como la de la emperatriz Cu-
negunda († 1023), la del rey Esteban i de Hungría († 1038) y la del rey Roberto 
ii el Piadoso († 1031), remiten de forma segura a la época del abad Odilón 
(994-1049), el «promotor de una activa política funeraria».32 En la conmemo-
ración de Cluny debió de ser acogido un número superior de reyes respecto al 
que refleja la trasmisión conocida hasta el presente, la contenida en la Sinopsis. 
Las costumbres que se formaron en los dos últimos decenios del gobierno de 
Odilón revelan los esfuerzos de los monjes por integrar a los laicos en la con-
memoración de los difuntos teniendo en cuenta su estatus social.33 

27 Ibíd., pp. 167-168.
28 Sólo se han conservado las inscripciones de 84 días. El conjunto del necrologio conte-

nía en origen más de 25.000 nombres. Ibíd., p. 145.
29 Ibíd., p. 176.
30 Franz Neiske: «Die Ordnung der Memoria. Formen necrologischer Tradition im mitte-

lalterlichen Klosterverband», en Franz J. Felten, Annette Kehnel y Stefan Weinfurter (eds.): 
Institution und Charisma. Festschrift für Gert Melville, Colonia-Viena, Böhlau, 2009, pp. 
127-138.

31 Neiske y Reglero: «Carrión» (cf. nota 24), pp. 172-174.
32 Dominique Iogna-Prat: «Des morts très spéciaux aux morts ordinaires: la pastora-

le funéraire clunisienne (xie-xiie s.)», La Mort des grands. Hommage à Jean Devisse (= 
Médiévales 31, 1996), pp. 79-92, esp. 82. Reed. actualizada íd.: Études clunisiennes (Les 
Médiévistes français 2), París, Picard, 2002, pp. 125-150.

33 Peter Dinter (ed.): Liber tramitis aevi Odilonis abbatis (Corpus consuetudinum mo-
nasticarum 10), Siegburg, Schmitt, 1980, p. 285. Iogna-Prat: «Morts très spéciaux» (cf. nota 
32) p. 80 y 85. Joachim Wollasch: «Zur Datierung des Liber tramitis von Farfa anhand 
von Personen und Personengruppen», en Gerd Althoff, Dieter Geuenich, Otto Gerhard 
Oexle y Joachim Wollasch (eds.): Person und Gemeinschaft im Mittelalter. Festschrift für 
Karl Schmid zum 65. Geburtstag, Sigmaringen, Thorbecke, 1988, pp. 237-255; Constable: 
«Commemoration» (cf. nota 15), pp. 256-257.



228	 maria hillebrandt

La memoria de los grandes

El descubrimiento del fragmento de necrologio «español» muestra que los 
necrologios de la Sinopsis sólo dan una visión limitada de la lista de los laicos 
realmente conmemorados en la congregación de monasterios cluniacenses o en 
el propio Cluny. Sin embargo, los nombres de los soberanos que se descubren 
al primer vistazo proporcionan un índice preciso de la vasta red de relaciones 
que ligaban a la abadía borgoñona y sus prioratos con las principales personali-
dades de la jerarquía social. Hacia finales del siglo xi, la red se extendía desde 
España hasta Alemania y Hungría, y de Inglaterra a Italia. El sucesor del abad 
Odilón, Hugo de Semur (1049-1109), estableció convenciones particulares con 
numerosos grandes, que por una parte precisaban el contenido de las donacio-
nes y, por otra, garantizaban las contrapartidas a través de las que los monjes 
de Cluny integraban a los laicos en su societas et fraternitas.34 Las fuentes con-
tienen numerosos detalles de condiciones y servicios fijados contractualmente 
y nos ofrecen inesperadas sugerencias sobre la práctica cotidiana de la conme-
moración monástica de los difuntos y sobre las amplias medidas de previsión 
mediante las que los poderosos soberanos deseaban asegurar la salvación de su 
alma. En el célebre estatuto redactado hacia el año 1090 por Alfonso vi, rey 
de León y Castilla (1066-1109), son formulados servicios que sobrepasaban 
todo cuanto los abades de Cluny y su comunidad habían prometido donar a 
sus bienhechores hasta el momento. El rey y su esposa debían sacar provecho 
de las buenas obras de los monjes ya en vida. Por Pascua, cien pobres debían 
ser alimentados. Cada día, un yantar semejante al que el rey habría compartido 
con los monjes sería ofrecido a un pobre en el refectorio. Esta tradición debería 
perpetuarse tras la muerte de Alfonso. Además de las prebendas cotidianas, 
tras el fallecimiento del rey tendrían que celebrarse misas durante un año por 
la salvación de su alma; el día de su aniversario, se daría de comer a doce po-
bres, que además recibirían durante siete días una ración especial de comida y 
bebida (iustitia).35

El hecho de conceder servicios tan excepcionales a través de estatutos par-
ticulares tenía por objetivo, probablemente, subrayar el carácter del contrato y 

34 Armin Kohnle: Abt Hugo von Cluny (1049-1109) (Beihefte der Francia 32), Sigmarin-
gen, Thorbecke, 1993, pp. 48-55; este acto de confraternidad espiritual tenía lugar en la sala 
capitular y en presencia del convento, cf. Berger: Gastfreundschaft (cf. n. 11), pp. 252-253, 
con referencia a los documentos de Cluny.

35 Herbert Edward John Cowdrey: «Memorials of Abbot Hugh of Cluny (1049-1109)», 
íd.: Two Studies in Cluniac History (1049-1126) (Studi Gregoriani 11, 1978, pp. 9-395), pp. 
13-175, pp. 159-160; Charles Julian Bishko: «Liturgical Intercession at Cluny for the King-
Emperors of León», Studia monastica 3, 1961, reed. Íd.: Spanish and Portuguese Monastic 
History 600-1300 (Collected Studies Series 188), Londres, Variorum Reprints, 1984, viii, 
pp. 53-76, esp. 72-74. Carlos Manuel Reglero de la Fuente: Cluny en España. Los prioratos 
de la provincia y sus redes sociales (1073-ca. 1270) (Fuentes y estudios de historia leonesa 
122), León, Centro de Estudios e Investigación «San Isidoro», 2008, p. 154 y 200.



cluny y la memoria de los reyes	 229

obligar a la comunidad de monjes a respetar lo convenido. En realidad, como 
muestran las costumbres, muy raramente los monjes podían dar su consenti-
miento a las decisiones del abad, y en todo caso sólo lo hacían para aquellas 
relacionadas con la liturgia. Los estatutos redactados por el abad Hugo que 
requerían el consentimiento de los monjes concernían, casi siempre, a las con-
diciones de la conmemoración de los difuntos.36

Los servicios concretos que se derivaban de estas obligaciones para las co-
munidades crecían en proporciones impresionantes y a gran velocidad. Hay 
que darse cuenta de lo que significaba para un monasterio de tres a cuatrocien-
tos monjes, como era la abadía de Cluny a mediados del xii, celebrar una misa 
y financiar las innumerables comidas de los pobres cada año, no sólo en recuer-
do de los miles de monjes fallecidos, sino también por los abades y los grandes 
laicos que tenían derecho a servicios excepcionales.37 El abad Pedro el Venera-
ble (1122-1156) determinó que el número de las prebendas que se distribuirían 
diariamente se limitaría a cincuenta, argumentando que «la muchedumbre de 
los muertos a lo largo del tiempo no debía expulsar a los vivos».38 La cifra esti-
mada de 18.250 comidas de pobres por año (365 x 50) es inferior al número de 
nombres inscritos en los «grandes» necrologios de la congregación, como los 
de Saint-Martin-des-Champs (33.000) y Carrión (alrededor de 25.200).39 Sin 
embargo, Pedro el Venerable no ponía en cuestión el papel central de la conme-
moración de los muertos y la asistencia a los necesitados, como lo demuestran 

36 Maria Hillebrandt: «Abt und Gemeinschaft in Cluny (10-11 Jahrhundert)», Vom Klo-
ster zum Klosterverband. Das Werkzeug der Schriftlichkeit, Akten des Internationalen Kol-
loquiums des Projekts L 2 im SFB 231 (22-23. Februar 1996), ed. por Hagen Keller y Franz 
Neiske (Münstersche Mittelalter-Schriften 74), Múnich, Fink, 1997, pp. 147-172, pp. 151-
152, p. 172. Giles Constable: «Monastic Legislation at Cluny in the Eleventh and Twelfth 
Centuries», Proceedings of the 4th International Congress of Medieval Canon Law, Toronto 
21-25 August 1972, ed. por Stephan Kuttner (Monumenta Iuris Canonici, Series C: Subsidia 
5) Città del Vaticano, 1976; reed.: íd.: Cluniac Studies (Collected studies series 109) Lon-
dres, Variorum Reprints, 1980, i, pp. 151-161, p. 158.

37 Según Ulrich, uno de los dos autores de las costumbres, se repartían 250 baccones en-
tre 17.000 pobres cualquier Miércoles de Ceniza en el siglo xi: «Antiquiores consuetudines 
Cluniacensis» (cf. nota 10) iii, 11 De Camerario, p. 692, «... quod contigit hoc ipso anno: illi, 
qui pauperes recenserunt, testati sunt septemdecim millia fuisse, quibus & in Christi nomine 
ducenti quinquaginta baccones divisi sunt». Hay que sumar a ello los estatutos de los abades, 
que se refieren a los días de conmemoración de los difuntos en general y a otras prebendas en 
beneficio de los pobres: Berger: Gastfreundschaft (cf. nota 11), p. 285, nota 1300.

38 bb 4132, p. 479: »Ne vero aliquis miretur, hunc infinitum defunctorum numerum 
certo, hoc est quinquagenario numero, determinatum, noverit tali hoc factum esse consilio, 
ne processu temporis crescentes in inmensum defuncti vivos expellerent, dum trecentos ad 
minus vivos et mille fortassis quandoque defunctos parvi ecclesie redditus procurare non 
possent”.

39 Neiske y Reglero: «Carrión» (cf. nota 24), pp. 145-146. Por comparar, una gran ciudad 
como Londres tenía alrededor de 18.000 habitantes hacia 1100. John Schofield y Alan Vince: 
Medieval Towns: The Archeology of British Towns in their European Setting, Londres, Con-
tinuum, 2003, p. 26.



230	 maria hillebrandt

las disposiciones que tomó para celebrar su propio aniversario, el de su ma-
dre, Raingardis, y el de Enrique i, rey de Inglaterra. Pues envió la noticia de 
la muerte de su madre a los priores de la Cluniacensis ecclesia, acompañada 
de la petición de que, a ser posible, se dijera una misa y se alimentase a doce 
pobres durante treinta días en todos los monasterios.40

Así, en tanto que documentos de la práctica, los necrologios guardan las 
huellas de intentos de reducir la carga de servicios. En la rúbrica de los mona-
chi nostrae congregationis, ciertos signos como una cruz o una sigla servían 
para distinguir de una forma particular a quienes pertenecían al propio monas-
terio (por ejemplo, con una cruz en Moissac o en Carrión; con abreviaturas 
como c, cl, l, le, en los necrologios de San Marcial de Limoges, o con una m 
en Saint-Martin-des-Champs).41 De todas formas, los muchos errores de las 
copias revelan una cierta negligencia que conllevó numerosas variantes en la 
trasmisión de los nombres a través de los siglos.42

Emperadores y reyes en los necrologios

Habida cuenta de estas reflexiones sobre la disminución de los servicios 
asociados con la conmemoración de los muertos y su precisa especificación, 
debemos preguntarnos si se puede explorar del mismo modo el problema de la 
duración de la memoria litúrgica. El rey García iv Sánchez de Navarra († 1054) 
exigía para sí y su esposa Estefanía en un documento «unde nostri nominis in 
perpetuum esset memoriale»;43 Mathieu, duque de Lorena († 1164), deseaba 
que los monasterios dieran garantías a todos los donantes y bienhechores «ad 
perpetuam eorum in eisdem sacris locis continuandam memoriam» y, con tal 
fin, hizo una donación a Cluny cuando pasó por allí durante su peregrinación 

40 Johannes Ramackers: «Analekten zur Geschichte des Reformpapsttums und der 
Cluniazenser», Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 23, 
1931/32, pp. 22-52, n.º viii, pp. 49-52. Giles Constable (ed.): Letters of Peter the Venerable, 
2 vol. (Harvard Historical Studies 78), Cambridge/Mass., Harvard Univ. Press, 1967, 1, n.º 
52, pp. 152-153. Else Maria Wischermann: Marcigny-sur-Loire. Gründungs– und Früh-
geschichte des ersten Cluniacenserinnenpriorates (Münstersche Mittelalter-Schriften 42), 
Múnich, Fink, 1986, p. 407; bb 4183. Berger: Gastfreundschaft (cf. n. 11), p. 298. 

41 Synopse (cf. n. 20) 1, de la Introducción, p. 39. Neiske y Reglero: «Carrión» (cf. nota 
24), pp. 152 y 180, respecto a los nombres marcados en el necrologio de Carrión; los nom-
bres marcados con una cruz en la página verso corresponden a monjes de San Zoilo.

42 Neiske y Reglero: «Carrión» (cf. n. 24), pp. 153 y 164: en los necrologios de la Sinop-
sis, se pueden encontrar «centenares de nombres duplicados»; ibíd., p. 176: en el necrologio 
de Marcigny, muchos laicos estaban inscritos en la rúbrica de los monjes. Respecto al fe-
nómeno de las duplicaciones, Franz Neiske: «Textkritische Untersuchungen an cluniacen-
sischen Necrologien: Verdoppelung von Nameneinträgen», Person und Gemeinschaft im 
Mittelalter (cf. n. 33), pp. 257-287.

43 bb 3343.



cluny y la memoria de los reyes	 231

a Santiago.44 ¡Puesto que la memoria de los difuntos estaba prevista para la 
eternidad, debía garantizarse una plegaria perpetua por la salvación del alma! 
A primera vista, la reiterada reescritura de necrologios que podemos observar 
en la congregación cluniacense parece cumplir ese designio. Pero, ¿podían ga-
rantizar los monjes por mucho tiempo los servicios prometidos en favor de los 
difuntos? Analizando los hechos más escrupulosamente, parece que los necro-
logios no pueden ser considerados como pruebas escritas con valor de eterni-
dad. El ejemplo de las inscripciones de los grandes bienhechores ofrece una 
imagen de la duración de los servicios de la comunidad que se diferencia de lo 
que se había comprometido en el momento de establecer una confraternitas o 
al fundarse un aniversario. 

Los redactores de los necrologios se esforzaron en destacar la posición ele-
vada de un emperador, de una emperatriz, de un rey o de una reina mediante 
indicaciones sobre el personaje, así como sobre las conmemoraciones que se 
debían celebrar (depositio; officium fiat). Los necrologios de la Sinopsis refle-
jan resultados semejantes a los de otros libros de difuntos: la amplitud de estas 
informaciones crece más y más conforme pasa el tiempo.45 Antes del año 1100 
predominaban las simples menciones de nombres con la indicación imperator, 
rex, regina; pero en el siglo xii y más tarde, los redactores añadieron otras 
informaciones más personales, como las relativas a sus parientes o la noticia 
de la donación. Igualmente, los servicios de los monjes fueron descritos de 
manera más exacta. En lugar de la simple mención officium fiat o depositio, se 
especifica que el difunto debe recibir un servicio especial.46 En los necrologios 
de la Sinopsis, aparecen inscritas hasta cuarenta y cinco personas de los siglos 
ix al xiv que fueron en vida emperadores, emperatrices, reyes y reinas. La 
mayor parte de las inscripciones se refieren a soberanos muertos en los siglos 
xi y xii.47

Entre los grandes difuntos de los siglos x y xi predominan los del Imperio: 
la emperatriz Adelaida, esposa de Otón i († 17 de diciembre del 999; Synopse, 
2, p. 703), el emperador Enrique ii († 13 de julio del 1024; Synopse, 2, p. 389); 
la emperatriz Inés († 14 de diciembre del 1077; Synopse, 2, p. 697) y su marido, 
el emperador Enrique iii († 2 de octubre del 1056; Synopse, 2, p. 551), no están 
inscritos sólo en las costumbres de Cluny entre los bienhechores a quienes de-

44 bb 4217.
45 Nicolas Huyghebaert: Les documents nécrologiques (Typologie des sources du 

Moyen-Âge occidental, ed. por Léopold Genicot, Fasc. 4), Turnhout, Brepols, 1972. Moni-
ka Schmatz: Das Lorscher Necrolog-Anniversar, 2. Prosopographische Untersuchung (Ar-
beiten der Hessischen Historischen Kommission 27, 2), Darmstadt, Hessische Historische 
Kommission, 2007, pp. 24-31.

46 Por ejemplo: Officium fiat sicut de abbatibus nostris...
47 Para el siglo ix: 1 persona; siglo x: 2 personas; siglo xi: 10 personas; siglo xii: 15 

personas; siglo xiii: 9 personas; siglo xiv: 6 personas; siglo xv: 2 personas.



232	 maria hillebrandt

bían ser rendidos servicios particulares,48 sino que sus nombres también figuran 
en varios necrologios editados en la Sinopsis. Se puede concluir de ello que, en 
general, la conmemoración en su favor se mantuvo por mucho tiempo en los 
monasterios de la Cluniacensis ecclesia.

En una tradición de necrologios, elaborada sin interrupción durante casi 
doscientos años, se suceden igualmente ciertas etapas. El nombre de la em-
peratriz Adelaida, celebrada por el abad Odilón en su Epitaphium Adelheidis, 
está correctamente trasmitido en el necrologio de Marcigny. Pero, con el paso 
del tiempo, es verosímil que se olvidara la memoria de esta gran personalidad. 
En el necrologio de Saint-Martin-des-Champs, la inscripción de su nombre 
fue mal entendida. La antigua inscripción del nombre con el título augusta fue 
reemplazada por los pretendidos nombres de dos mujeres, Adeleidis y Augusta. 
Además, equivocadamente, estos dos nombres no estaban inscritos en la rúbri-
ca de los laicos, sino entre los monachi o las sanctimoniales.49

En cuanto al emperador Enrique iii y su esposa Inés, se trata de soberanos 
con quienes el abad Hugo había mantenido relaciones personales. Ellos habían 
escogido al abad como padrino de su hijo, el futuro Enrique iv. Las inscripcio-
nes del nombre de Inés en los necrologios de Cluny muestran la larga duración 
de su memoria entre los monjes. Su nombre está inscrito en cuatro necrologios. 
El más antiguo, el primer necrologio de San Marcial de Limoges, fue redactado 
en los años sesenta del siglo xi. A la muerte de Inés, inmediatamente se añadió 
su nombre en la rúbrica de los familiares; su nombre se recogería en el necro-
logio de Saint-Martin-des-Champs, más de cien años después.50

Las relaciones de los soberanos de la península ibérica con Cluny se reflejan 
también de formas distintas en los documentos cluniacenses. En la bibliografía 
al uso, Sancho iii «el Mayor», rey de Navarra (1004-1035), pasa por ser el pri-
mero que trató de establecer relaciones con los abades de Cluny y que se dejó 
inspirar por el «modelo cluniacense».51 El rey Sancho envió monjes a Cluny, 
conducidos por el abad Paterno, a fin de que aprendieran las costumbres clunia-
censes. Hacia el 1025, Paterno se instaló con sus compañeros en el monasterio 
de San Juan de la Peña, desde donde las ideas de reforma cluniacenses serían 
llevadas a otros monasterios de Aragón y de Castilla. En el necrologio de San 

48 Liber tramitis (cf. n. 33) p. 285; Bernardi Ordo Cluniacensis (cf. n. 10) i, 13, p. 158; 
i, 51, p. 246.

49 Synopse (cf. n. 20) 2, p. 703; Franz Neiske: «La tradition nécrologique d‘Adélaïde», 
en Patrick Corbet, Monique Goullet y Dominique Iogna-Prat (eds.): Adélaïde de Bourgogne. 
Genèse et représentation d‘une sainteté impériale (Actes du colloque international du Cen-
tre d‘Études Médiévales-umr 5594, Auxerre 10 et 11 décembre 1999), París, cths, 2002, 
pp. 81-93, esp. 86.

50 Mechthild Black-Veldtrup: Kaiserin Agnes (1043-1077). Quellenkritische Studien, 
Colonia, Böhlau, 1995.

51 Patrick Henriet: «La politique monastique de Ferdinand i», El monacato en los reinos 
de León y Castilla (siglos vii-xiii): x Congreso de Estudios Medievales (León, del 26 al 29 
de septiembre de 2005), Ávila, Fundación Sánchez Albornoz, 2007, pp. 101-124, esp. 116.



cluny y la memoria de los reyes	 233

Juan de la Peña, está inscrito el 16 de octubre.52 Un Paternus abbas fue inscrito 
el mismo día en los necrologios cluniacenses.53 Pero falta el nombre de Sancho 
iii en ellos. Según Patrick Henriet, Sancho no conoció una conmemoración 
litúrgica; él se interesó por Cluny como un «sello de calidad» que fortalecía 
su posición entre los grandes. «Por sí misma, esta acción debía proporcionar 
grandes beneficios espirituales a Sancho, pues se traducía en un buen número 
de donaciones».54 

La situación cambió con su hijo, Fernando i «el Magno» de León y Casti-
lla (1038-1065). Por primera vez, un soberano hispánico recibe –junto con su 
esposa Sancha– la conmemoración de Cluny y su congregación. Era puesto 
de este modo al mismo nivel que la conmemoración establecida para el abad 
Odilón y los emperadores. Se debía colocar cada día sobre la mesa principal de 
refectorio una prebenda por Fernando y su esposa.55 En el día del aniversario 
de Fernando (Fredelanus rex Hispaniae), se debía servir a los monjes –como 
en los aniversarios de los emperadores Enrique ii y Enrique iii, así como de 
las emperatrices Adelaida e Inés– una plena refectio con pescado bien pimen-
tado y vino especiado.56 En honor del rey Fernando incluso se prescindió de la 
prescripción general del abad Hugo que prohibía celebrar todo oficio nocturno 
durante la octava de Navidad («excepto uno solo (...) pro Fredelano Hispania-
rum rege, qui multa bona loco Cluniacensi contulit»). Por él debía establecerse 
una conmemoración comparable a la que se ofrecía por los abades de Cluny; 
todo sacerdote que estuviera en disposición de oficiar debía celebrar este día 
una misa por él.57 Fernando había adquirido este sitio privilegiado entre los 
bienhechores de Cluny por su donativo anual de mil piezas de oro a la abadía 
borgoñona para el vestuario de los monjes, concedido probablemente entre el 
1054 y el 1063.58 Entre los necrologios de la Sinopsis, su nombre aparece en el 
de San Marcial de Limoges, el más antiguo de los conservados; probablemente, 
su nombre fue inscrito allí el 24 de diciembre, justo después de su fallecimiento 
en el 1065: «Depositio domni Erezelanni regis». En el necrologio de Saint-
Martin-des-Champs, comenzado unos cien años después, se puede constatar 
una redacción diferente de la de Limoges: no sólo Fernando está inscrito el 27 
de diciembre, día exacto de su muerte, sino que su título de rey ha sido trocado 

52 Peter Segl: Königtum und Klosterreform in Spanien. Untersuchungen über die 
Cluniacenserklöster in Kastilien-León vom Beginn des 11. bis zur Mitte des 12. Jahrhun-
derts, Kallmünz, Lassleben, 1974, pp. 562-564. Franz Neiske: Das ältere Necrolog von 
San Savino in Piacenza. Edition und Untersuchung der Anlage (Münstersche Mittelalter-
Schriften 36), Múnich, Fink, 1979, p. 100, nota 459.

53 Synopse (cf. n. 20) 2, p. 578.
54 Henriet (cf. n. 51), p. 116.
55 Bernardi Ordo Cluniacensis (cf. n. 10) i, 13, p. 158; Antiquiores consuetudines Clu-

niacensis (cf. n. 10) iii, 24, p. 158.
56 Bernardi Ordo Cluniacensis (cf. n. 10) i, 51, p. 246.
57 Bernardi Ordo Cluniacensis (cf. n. 10) ii, 32, pp. 355-356.
58 Henriet (cf. n. 51) pp. 119-120; Reglero: Cluny en España (cf. n. 35), pp. 147-149; 

Neiske y Reglero: «Carrión» (cf. n. 24), p. 156.



234	 maria hillebrandt

por el de imperator («Et depositio domni Fredelanni imperatoris»). Así pues, 
su conmemoración recibía el carácter «imperial» justificado por las costumbres 
de Cluny.59 La esposa de Fernando, Sancha († 7 de noviembre del 1067), fue 
inscrita en la primera parte del necrologio de Marcigny (Sanctia regina), y 
también casi un siglo más tarde en el necrologio de Longpont (Sancia regina 
Hyspanorum).60

Tras la muerte de Fernando, su hijo Alfonso vi, rey de León y Castilla 
(1066-1109), marca una especie de ruptura con la tradicional política monás-
tica de su padre.61 Entre el 1073 y el 1081, puso varios monasterios bajo la 
autoridad de Cluny.62 La tradición cluniacense da una razón precisa al hecho 
de que Alfonso vi se volviera hacia el abad Hugo. Según esa tradición, Alfon-
so fue liberado del cautiverio al que le tenía sometido su hermano Sancho ii 
gracias a las oraciones de los monjes cluniacenses y a la intercesión del propio 
san Pedro.63 A los lazos personales se añadían lazos de parentesco pues, desde 
los años 1079-1080, era esposo de Constanza, sobrina del abad Hugo.64 Al-
fonso hizo de Cluny una especie de monasterio privilegiado para él y para su 
familia,65 ya que dobló la ofrenda de monedas de oro hecha por su padre, lo que 
permitió al abad Hugo subvenir las necesidades de sus monjes y, sobre todo, 
financiar la construcción de la nueva iglesia (Cluny iii).66

59 Synopse (cf. nota 20) 2, p. 723; sobre el carácter «imperial» de la liturgia de los reyes 
de León y Castilla, cf. Reglero: Cluny en España (cf. n. 35), p. 193; el día exacto de la muerte 
del rey fue el 27 de diciembre del 1065; la diferencia de redacción del necrologio de Limoges 
quizá provino de la voluntad de no entrar en colisión con la liturgia del tiempo de Navidad, 
ibíd., p. 196, n. 178.

60 Synopse (cf. n. 20) 2, p. 623.
61 Como destaca Patrick Henriet, Fernando se mantuvo a cierta distancia de Cluny; no 

puso a ninguno de sus monasterios bajo la dependencia de la abadía borgoñona. Cluny per-
maneció como «una institución lejana, dispensadora de prestigio y beneficios litúrgicos, sin 
jugar todavía ningún papel en los asuntos internos del reino». Henriet (cf. n. 51), p. 120.

62 Kohnle (cf. n. 34), pp. 225-226.
63 Chronica Naierensis, iii, 15, Chronica Hispana. Saecvuli xii, Pars ii, Chronica Naie-

rensis, ed. por Juan A. Estévez Sola (Corpus Christianorum Continuatio Medievalis 71 A), 
Turnhout, Brepols, 1995, p. 173. Neiske y Reglero: «Carrión» (cf. n. 24), p. 156. Reglero: 
Cluny en España (cf. n. 35), pp. 199-200. Kohnle (cf. n. 34), p. 225.

64 Reglero: Cluny en España (cf. n. 35), p. 199.
65 Kohnle (cf. n. 34), p. 226s.; Bishko: «Liturgical Intercession» (cf. n. 35); Reglero: 

Cluny en España (cf. n. 35), pp. 192-194.
66 bb 3638; Andrés Gambra: Alfonso vi. Cancillería, Curia e Imperio (Colección Fuentes 

y Estudios de Historia Leonesa), León, Caja España de Inversiones, 1997, 1, n.º 10 (datado 
en 1090, 21 abril-7 junio). Neil Stratford: «The Documentary Evidence for the Building of 
Cluny iii», Le gouvernement d’Hugues de Semur à Cluny. Actes du Colloque scientifique 
international (Cluny, septembre 1988), Ville de Cluny, 1990, pp. 283-312, esp. 284; Kohnle 
(cf. n. 34), pp. 60-61; Reglero: Cluny en España (cf. n. 35), pp. 149-150; Neiske y Reglero: 
«Carrión» (cf. n. 24), p. 157: Alfonso envió a Cluny 10.000 piezas de oro, probablemente 
en los años 1088-1089.



cluny y la memoria de los reyes	 235

Lo que había sido establecido en las costumbres para el aniversario de Fer-
nando fue fijado por escrito para su hijo, bajo la forma de un estatuto hecho por 
el abad Hugo. Como se ha descrito anteriormente, las preces, las celebraciones 
de misas y las pitanzas ofrecidas a los pobres por la memoria de Alfonso vi 
sobrepasaron todo lo que los monjes de Cluny habían hecho hasta entonces por 
un rey. Ante todo, se estableció para la celebración litúrgica un espacio particu-
lar en la nueva iglesia conventual, de tal modo que Alfonso vi pudo asegurarse 
una conmemoración cotidiana: según el estatuto del abad Hugo, su recuerdo 
debía ser perpetuado cada día por una misa celebrada en el altar reservado a 
este fin.67

Como muestra un documento de mediados del siglo xii, las obligaciones 
del estatuto fueron respetadas: la decanía de Beaumont-sur-Grosne, situada 
unos 20 km al norte de Cluny –y en razón de su pujanza económica, una de las 
decanías más importantes– proporcionaba los alimentos indispensables para 
una comida especial de los monjes en el refectorio el día del aniversario de 
Alfonso vi, así como para cien pobres en la hospedería.68 Alfonso vi figura 
inscrito el día 30 de junio en varios necrologios redactados entre 1115 y 1200.69 
Constanza, la esposa de Alfonso vi († 8 de octubre de 1092), era inscrita en esa 
fecha en el necrologio de Saint-Martin-des-Champs (Constantia regina), y en 
el de Longpont (Constantia Hyspanorum regina) todavía un siglo después de 
su muerte.70

Los descendientes de Alfonso vi intentaron mantener los lazos con Cluny. 
Su hija Urraca, reina de León y Castilla (1109-1126), continuó sujetando mo-
nasterios a la autoridad de Cluny, pero en razón de las dificultades políticas tuvo 
que reducir de manera drástica los donativos en metálico.71 En el recién descu-
bierto necrologio de Carrión, su conmemoración está indicada en el 8 de marzo 
en calidad de imperatrix.72 Una noticia anexa informa de que, con ocasión del 
día de su aniversario, el prior de Frómista debía atender al yantar de los monjes 
y al de doce pobres. En 1118, Urraca había donado el monasterio de Frómista 

67 Cf. supra, texto de la nota 35. «... dedimus ei in ecclesia beatorum apostolorum Petri 
et Pauli noua, quam ipse de propriis facultatibus construxisse uidetur, unum altare de praeci-
puis, quo scilicet diuina mysteria ibídem celebrata saluti eius ualeant suffragari». Cowdrey: 
«Memorials» (cf. n. 35), p. 159. Bishko: «Liturgical Intercession» (cf. n. 35), p. 74.

68 bb 4143, p. 493: «De Bello Monte debetur plena refectio fratribus in refectorio et C 
pauperibus in hospicio, in anniversario Huldefonsi regis Ispanie»; para las decanías, ver el 
mapa de Didier Méhu: Paix et communautés autour de l’abbaye de Cluny (xe-xve siècles) 
(Collection d’histoire et d’archéologie médiévales 9), Lyon, Presses Univ. de Lyon, 2001, 
p. 93 (mapa).

69 Synopse (cf. n. 20) 2, p. 363: S. Marcial ii: Anfonsus rex Ispanie; Saint-Martin-des-
Champs: depositio domni Hildefonsi regis Hispaniarum; Longpont: Alfonsi regis Hyspa-
niarum.

70 Synopse (cf. n. 20) 2, p. 563.
71 Bishko: «Liturgical Intercession» (cf. n. 35), p. 75.
72 Et depositio domne Urrache yspaniarum imperatricis nostre societatis deuotissime; 

Reglero: Cluny en España (cf. n. 35), p. 669.



236	 maria hillebrandt

a San Pedro de Cluny y San Zoilo de Carrión, «ut predictorum Apostolorum 
intercessionibus et fratrum de Cluniaco orationibus omnia peccata mea mihi et 
parentum meorum indulgeat omnipotens Dominus».73 Los necrologios «fran-
ceses» de la Sinopsis no mencionan inscripción alguna de Urraca. En cambio, 
su hijo, el rey Alfonso vii (1126-1157), figura el 21 de agosto (xii Kal. Sep.) en 
el necrologio de Saint-Martin-des-Champs con el título de imperator (Aldefon-
sus imperator Hispaniarum); en el necrologio de Longpont falta esta precisión 
del rango regio (Aldefundi).74 Y, como un error de redacción que es típico en 
el necrologio de Marcigny, se halla su nombre inscrito en él bajo la fecha del 
xii. Kal. Oct. (20 de septiembre) como Aldefunsus imperator Hispaniaarum 
(sic!).75 El abad Pedro el Venerable negoció con Alfonso vii la reanudación 
de los pagos en moneda a favor de Cluny. No se obtuvo como resultado más 
que una suma reducida, tan solo 200 maravedíes.76 La inscripción de Alfonso 
vii es el último registro para los descendientes de Alfonso vi. Las donaciones 
reales del siglo xii no sólo resultaban más modestas, sino que iban destinadas 
directamente a las dependencias de Cluny situadas en la península, y ya no a la 
casa matriz de Borgoña.

Aparentemente, las donaciones decrecientes a lo largo del siglo xii tuvieron 
como consecuencia una reducción y luego una suspensión de los servicios con-
memorativos realizados por los monjes. El abad Pedro el Venerable, que per-
cibió con claridad el problema financiero derivado de donaciones demasiado 
modestas, e incluso de su ausencia, fijó en su estatuto De familiaribus que los 
laicos que quisieran convertirse en familiares sólo serían autorizados a entrar 
en la societas en el caso de que hubieran dotado al monasterio de forma apro-
piada.77 Además, procuró reducir la enorme cantidad de obligaciones indivi-
duales en pro de los bienhechores concentrándolas en ceremonias colectivas,78 
una directriz que había de recobrar y continuar el abad Hugo v al final de sus 
estatutos de 1200. Bajo el título De orationibus et eleemosynis, fue instituida 
una plegaria conmemorativa general de la orden, que, entre otras, preveía para 

73 Reglero: Cluny en España (cf. n. 35), p. 669.
74 Synopse (cf. n. 20) 2, p. 467.
75 Synopse (cf. n. 20) 2, p. 527; para los problemas de redacción del necrologio de Mar-

cigny-sur-Loire, cf. Neiske: «Textkritische Untersuchungen» (cf. n. 42), pp. 276-282.
76 Charles Julian Bishko: «Peter the Venerable’s Journey to Spain», en Giles Constable 

y James Kritzeck (eds.): Petrus Venerabilis (1156-1956). Studies and Texts Commemorating 
the Eighth Centenary of his Death (Studia Anselmiana 40), Roma, 1956, reed. íd.: Spanish 
and Portuguese Monastic History 600-1300 (Collected Studies Series 188), Londres, Vari-
orum Reprints, 1984, xii, pp. 163-175, esp. 169-170; Reglero: Cluny en España (cf. n. 35), 
pp. 150-152.

77 Statuta Petri Venerabilis Abbatis Cluniacensis ix (1146/7), ed. por Giles Constable: 
Consuetudines Benedictinae Variae (Saec. xi-Saec. xiv) (Corpus Consuetudinum Monasti-
carum 6) Siegburg, Schmitt, 1975, pp. 19-106, esp. 79.

78 Constable: «Commemoration» (cf. n. 15), pp. 276-278.



cluny y la memoria de los reyes	 237

todos los reyes de España y de Inglaterra –así como para el rey de Francia y su 
hijo– un total de mil misas y mil comidas para los pobres.79 

Sin embargo, cuando un bienhechor se distinguía por donaciones excepcio-
nales en favor de Cluny, Pedro el Venerable estaba presto a asumir considera-
bles obligaciones litúrgicas y caritativas para celebrar la conmemoración de tal 
familiaris. El rey Enrique i de Inglaterra (1100-1135) y su hija la emperatriz 
Matilde (1102-1167) proporcionan un buen ejemplo de ello.80 Gracias a sus 
grandes donativos en metálico, se había sufragado el final de la construcción de 
la iglesia de Cluny iii. Pedro el Venerable comprometió a todos los monasterios 
de la congregación a decir numerosas misas por ellos, y a alimentar a miles de 
pobres. De cumplirse las disposiciones ordenadas por él para la memoria de 
Matilde,81 cincuenta casas cluniacenses de trece monjes y más de cien prioratos 
menores habrían tenido que ofrecer pitanzas a unos 33.000 pobres durante el 
año que siguió a la muerte de Matilde. Giles Constable duda de que tales pres-
cripciones pudieran ser llevadas a la práctica y se pregunta si no fue más que 
una mera intención.82 En los necrologios, la conmemoración de Enrique y de 
su hija fue perpetuada hasta 1200: sus nombres figuran en los necrologios de 
Saint-Martin-des-Champs y de Longpont. La inscripción de Enrique incorpora 
incluso la noticia de un donativo de cien sterling de plata que había hecho para 
que se celebrara su aniversario.83

En la mayor parte de los casos, los referidos ejemplos de inscripciones de 
reyes y de emperadores en los necrologios cluniacenses son resultado de rela-

79 Gaston Charvin: Statuts, chapitres généraux et visites de l‘ordre de Cluny, 9 vols., 
París, Boccard, 1965-1982, 1, p. 52, n.º 5, 62; Constable: «Commemoration» (cf. n. 15), p. 
260.

80 Marjorie Chibnall: The Empress Matilda. Queen Consort, Queen Mother and Lady of 
the English, Londres, Blackwell, 1993, pp. 178-179.

81 bb 4183.
82 Constable: «Commemoration» (cf. n. 15), p. 273. En el siglo xiii, las obligaciones de 

rezos por los difuntos aumentaron de forma considerable. Humberto de Romans, maestro 
general de la orden de los Dominicos desde 1254 a 1263, garantizó a Luis ix que se dirían un 
total de 30.000 misas por él en las iglesias de la orden, cf. Franz Neiske: «Frömmigkeit als 
Leistung? Überlegungen zu großen Zahlen im mittelalterlichen Totengedenken», Zeitschrift 
für Literaturwissenschaft und Linguistik 80, 1990, pp. 35-48, con otros ejemplos.

83 El nombre de Enrique fue inscrito el 2 de diciembre en un asiento ulterior en los casos 
de Marcigny y en Longpont; en Saint-Martin-des-Champs, su nombre está acompañado de 
la nota siguiente: «Depositio domni Henrici regis Anglorum. Officium fiat, capa in choro. 
Hic dedit nobis ad suum anniversarium faciendum C solidos sterlincorum singulis annis, 
Synopse” (cf. n. 20) 2, p. 673; el nombre de Matilde figura en la data del 10 de septiembre 
con el título de imperatrix dentro de la rúbrica de los monachi de Saint-Martin-des-Champs; 
y sin título (Maltildis) dentro de la rúbrica de los familiares de Longpont, Synopse (cf. n. 20) 
2, p. 507. Sobre la fundación del aniversario de Enrique cf. Andreas Sohn: «Die Kapetinger 
und das Pariser Priorat Saint-Martin-des-Champs im 11. und 12. Jahrhundert. Mit Ausblic-
ken auf die Beziehungen zwischen dem Konvent und den englischen Königen», Francia 
25/1, 1998, pp. 77-121, pp. 115-116, de donde se deduce que estas sumas de dinero fueron 
destinadas a la contrucción de la iglesia de la abadía de Saint-Martin-des-Champs. 



238	 maria hillebrandt

ciones personales con la abadía borgoñona –relaciones de confraternidad con el 
abad de Cluny, en general–. Para los soberanos, el prestigio que poseía Cluny 
jugaba un papel determinante a la hora de actuar como benefactores. El pacto 
con los miembros de las comunidades cluniacenses venía a garantizar la peren-
nidad de la plegaria. En el contexto de los necrologios de la Sinopsis, parece 
que sólo Saint-Martin-des-Champs y Longpont, las casas más grandes (y, por 
tanto, las más capaces de asumir obligaciones), estaban en condiciones de in-
tegrar, junto a la de millares de monjes, la memoria de aquellos benefactores 
que habían muerto mucho tiempo antes de la redacción de sus necrologios.84 
De nuevo estos laicos eran, casi en exclusiva, reyes o emperadores. Los otros 
laicos que no pertenecían al escogido grupo de la más alta sociedad por lo 
común formaban parte de los bienhechores locales del monasterio concernido. 
De suerte que su nombre sólo figura en el necrologio de ese monasterio y su 
memoria no fue celebrada en los demás monasterios de la congregación clu-
niacense.

Una excepción notable figura en el necrologio del monasterio de Saint-
Martin-des-Champs de París, que, por su calidad de fundación regia, incorpora 
los nombres de muchos reyes Capetos. El monasterio fue fundado por el rey 
Enrique i (1008-1060) poco antes de morir. Su hijo, Felipe i (1052-1108), lo 
trasfirió en el 1079 a Cluny. Para los Capetos, el monasterio se mantuvo en una 
situación que podría calificarse de «proximidad al soberano», no sólo en razón 
de su cercanía geográfica al dominio de la realeza capeta, sino también por los 
derechos de intervención que el abad Hugo concedió al rey.85 En el necrologio 
del monasterio, una memoria continua fue perpetuada a favor de los reyes y de 
sus familias bajo forma de genealogía. Se encuentran en ella los nombres de los 
Capetos a partir del rey Enrique i († 1060), formando una larga serie ininterrum-
pida hasta el rey Carlos iv († 1328).86 Las reinas que habían engendrado a un 

84 El texto que establece la conmemoración por la empreatriz Matilde, citado más arriba, 
muestra que Pedro el Venerable había interrumpido las obligaciones conmemorativas en las 
dependencias más pequeñas de Cluny (bb 4183). Quedaría por discutir si esta forma múlti-
ple de memoria –la inscripción del mismo nombre varias veces en varios necrologios de la 
Cluniacensis ecclesia– anticipaba las sepulturas múltiples de los grandes que proliferaron a 
finales de la Edad Media, cf. Michel Margue: «Mort et pouvoir. Le choix du lieu de sépul-
ture (espace Meuse-Moselle, xie-xiie siècles)», en Michel Margue (ed.): Sépulture, mort et 
représentation du pouvoir au moyen âge. Actes des 11es Journées Lotharingiennes, 26-29 
septembre 2000, Centre Universitaire de Luxembourg Centre Universitaire de Luxembourg 
(Publications du cludem 18), Luxemburgo, 2006, pp. 289-320, esp. 289-293. Los reyes 
Capetos construyeron de este modo una verdadera geografía política a base de sus restos 
mortales, hecha de sutiles estrategias respecto a las diferentes órdenes religiosas o a un 
territorio en particular, Alexandre Bande: Le Cœur du roi. Les Capétiens et les sépultures 
multiples, xiiie-xve siècles, París, Tallandier, 2009.

85 Andreas Sohn: «Vom Kanonikerstift zum Kloster und Klosterverband. Saint-Martin-
des-Champs in Paris», Vom Kloster zum Klosterverband (cf. n. 36), pp. 206-238, p. 235.

86 Sohn: «Die Kapetinger» (cf. n. 83), p. 105, nota 166, con las inscripciones de nom-
bres editados en la Sinopsis. En el necrologio de Longpont, monasterio situado cerca del 



cluny y la memoria de los reyes	 239

heredero del trono fueron incluidas igualmente en la memoria de los monjes.87 
El rey Roberto ii el Piadoso († 1031), protector de Cluny en la época del abad 
Odilón, no fue incorporado; pero, como se ha mencionado más arriba, fue ins-
crito el día del 20 de julio en el necrologio de Carrión.88 Aparentemente, sólo 
podían entrar en el necrologio aquellos reyes que habían tenido relación con la 
fundación y el sostenimiento de San-Martin-des-Champs, esto es, con la propia 
institución que realizaba la memoria litúrgica.89

El necrologio de Saint-Martin-des-Champs, establecido entre 1174 y 1176, 
con sus cerca de 33.000 nombres, es el más grande de los necrologios medie-
vales.90 Esta obra excepcional fue renovada en dos ocasiones, una vez en el 
siglo xiii y otra a comienzos del xvi. Por lo que hace a esta última redacción, 
se copiaron en ella los 33.000 nombres que contenía el viejo necrologio según 
terminó de redactarse a comienzos del siglo xv –pero sólo los nombres, sin 
más precisiones–. Faltan todas las otras indicaciones, como las que concernían 
a las prestaciones en plegarias debidas en favor de algunas personas. La escri-
tura gótica regular no revela una memoria «viva», actualizada cotidianamente. 
Al final del necrologio, un título anuncia: «Sequuntur magni obitus per anni 
circulum...». Siguen los meses del año y por cada mes, en general, una sola 
entrada para la memoria solemne de una persona. Evidentemente, se trata de 
bienhechores laicos del monasterio fallecidos en el siglo xv. En conjunto, sólo 
dieciséis personas son objeto de una memoria así de particular a lo largo del 
año. Pero la parte siguiente del manuscrito, titulada «Sequitur index seu ordo 
magnorum obituum qui in quadragesima (...) sunt celebrandi», es aún más in-
teresante. Durante la Cuaresma, se quería celebrar todos los martes y jueves la 
memoria de todas las personas del rango superior. Se justificó esta práctica por 
el hecho de que se deseaba mantener los antiguos contratos y no olvidar las 

de Saint-Martin, no se incluyeron más que los nombres de los reyes hasta el año 1180; en 
cambio, algunos nombres están incritos en el necrologio de Beaumont-sur-Oise, un priorato 
que formaba parte de la red de monasterios configurada bajo la dirección de Saint-Martin-
des-Champs.

87 Cornelia Heintz: Anfänge und Entwicklung des Cluniazenser-Priorates Saint-Martin-
des-Champs in Paris (1079-1150), (Dissertation Phil., inédita), Münster, 1982, p. 238, cua-
dro genealógico; en el necrologio de Saint-Martin-des-Champs figura, por ejemplo, el nom-
bre de la segunda esposa de Luis vi, Adelaida de Maurienne, madre de su hijo Luis, el futuro 
rey Luis vii. Falta, por el contrario, el nombre de su primera esposa, Luciana de Rochefort. 
De las tres esposas de Luis vii (1120-1180), sólo el nombre de Adela de Champaña está ins-
crito en el necrologio; ella le dio al heredero del trono, el rey Felipe ii Augusto (1165-1223). 
Adela figura en el necrologio en la data del 12 de junio con una nota que valora esta relación 
dinástica: «Regina Ala mater regis P. Francorum, Synopse» (cf. n. 20) 2, p. 327.

88 Neiske y Reglero: «Carrión» (cf. n. 24), p. 174.
89 Una nota posterior a la inscripción del nombre del rey Felipe i († 30-7-1108) se refiere 

a este aspecto: «Et depositio domni Philippi regis) qui posuit monachos in domo ista, ac 
filius regis Henrici fundatoris huius loci. Statutum est simul fiant anniversarium utriusque 
regis videlicet Phillippi. Et itur in reffectorio ad caritatem, Synopse» (cf. n. 20) 2, p. 423.

90 Neiske: «Funktion und Praxis» (cf. n. 11), pp. 109-113. 



240	 maria hillebrandt

obligaciones asumidas por los predecesores («nullatenus illam volumus omit-
ti»). Entre estas personas figuraban numerosos reyes Capetos que habían tenido 
una presencia significativa en la historia del monasterio. Su inscripción en este 
lugar del manuscrito fue ampliada hasta obtener un texto de envergadura casi 
historiográfica, que ponía de relieve la importancia de los diferentes soberanos 
para el monasterio de Saint-Martin-des-Champs, como refleja el que se dedica 
al antes mencionado Felipe i: «Philippus Francorum rex prefati Henrici filius 
qui dedit domum istam sancto Petri Cluniaci et beato Hugoni eiusdem loci 
abbati ut habetur in chartis huius loci et cronicis Francorum in Gallico impres-
sis. Obiit tertio Kalendis Augusti. In obitu ipsius pulsantur grosse campane: et 
missa in maiori altari celebratur. Verumtamen olim ut patet in veteri Obierunt 
suprascriptus et presens obitus simul celebrantur».91 Así, se documentan acon-
tecimientos que se remontan hasta la época de la fundación, es decir, quinientos 
años atrás.

Esto deja suponer que los 33.000 nombres del antiguo necrologio copiados 
en el nuevo libro del capítulo no fueron utilizados más para una memoria litúr-
gica diferenciada, sino que se recordaba a los muertos sólo de forma colectiva. 
La memoria verdaderamente activa que los monjes del siglo xvi practicaban 
todavía no concernía más que a los dieciséis o veinte personajes de la lista 
pequeña. De este modo, los monjes no sólo se habían desembarazado del peso 
de los siglos en la liturgia cotidiana, sino que habían reducido a límites soporta-
bles los gastos financieros del monasterio originados por las misas mortuorias 
y todo lo que las acompañaba.

La memoria de los difuntos del viejo necrologio fue asegurada en principio 
por la existencia de un nuevo libro del mismo género. Pero el sentido del libro 
había cambiado. Ya no era utilizado para la práctica litúrgica cotidiana, sino 
únicamente para recordar. Mediante una simple inscripción de los nombres, se 
seguían las tradiciones del comienzo del cristianismo, con su concepto de que 
la cita en «el libro de la vida» prometía la vida eterna.92 

En fin, queda la cuestión de saber si la conmemoración de un soberano en 
un monasterio concreto estaba asociada con el fortalecimiento de la dinastía o 
si lo que predominaba era más bien la salvación del alma «personal» del sobe-
rano y donante. Los documentos de donación concedidos por los soberanos a 
los monasterios cluniacenses mencionan con frecuencia a otros miembros de la 
familia que debían ser incluidos en las plegarias de los monjes. Como hemos 
mostrado, tales obligaciones no siempre fueron incluidas en los necrologios. Es 
verdad que el necrologio de San Zoilo de Carrión deja suponer que, en Cluny, 
dentro de una tradición conmemorativa más antigua, se estaba más intensa-

91 Paris, bnf, Ms. Lat. 17743, f. 171v.
92 Franz Neiske: «La mémoire des morts à Montier-en-Der. Les sources et leur fonction 

dans l’histoire du monastère», Les moines du Der. 673-1790. Actes du colloque international 
d‘histoire (Joinville-Montier-en-Der, 1e-3 oct. 1998), ed. por Patrick Corbet con la colabo-
ración de Jackie Lusse y Georges Viard, Langres, Guéniot, 2001, pp. 341-358, esp. 354. 
Horch: Memorialgedanke (cf. n. 3) pp. 29-32.



cluny y la memoria de los reyes	 241

mente abierto hacia una memoria de los laicos. Sin embargo, se puede suponer 
que la razón de inscribir el nombre de un soberano en el necrologio era, en la 
mayor parte de los casos, la consecuencia de una confraternidad individual o 
de un vínculo personal con el abad de Cluny. Tales lazos espirituales podían 
convertirse en lazos de familiaridad, tanto más cuanto la idea de una plega-
ria perpetua podía reforzar la perspectiva política de la existencia perdurable 
de una familia. La conmemoración de los muertos, según la practicaban los 
monjes reformadores de los siglos x y xi, jugaba un papel determinante para 
los soberanos. Preocupados por asegurar la salvación de sus almas, deseaban 
ser incluidos en los rezos de los monjes. Los reyes de León y Castilla, los re-
yes Capetos o los reyes de Inglaterra, todos sacaban provecho del prestigio de 
Cluny cuando se trataba de construir una supremacía «dinástica» o de encon-
trar solución a conflictos políticos. Por su parte, con la ayuda de los suntuosos 
donativos de los grandes, Cluny pudo desarrollar y extender su concepto de 
conmemoración de los difuntos y de práctica de la limosna –un concepto que 
permitía al mismo tiempo asegurar las condiciones económicas de la abadía–. 
La disminución del atractivo de Cluny en el curso del siglo xii se refleja tam-
bién en la inscripción de bienhechores en los necrologios. Con la llegada de las 
nuevas órdenes, se elevaron voces para rechazar ofrendas, plegarias, misas por 
los difuntos y limosnas, consideradas como signos de vanidad.93

93 Mientras Pedro el Venerable defendía en sus escritos que las plegarias y las donacio-
nes eran una condición para poder garantizar la salvación del alma, cf. Constable: «Comme-
moration» (cf. n. 15), p. 261; Berger: Gastfreundschaft (cf. n. 11), p. 308.


	Sammelmappe1.pdf
	rey-1
	rey-2
	rey-3

	Sammelmappe2.pdf
	rey-1
	rey-2
	rey-3




