STELLUNGNAHME

des Okumenischen Arbeitskreises evangelischer und katholischer Theologen (OAK)

zu den ,LehrmaRigen Anmerkungen zum Dokument ,Gemeinsam am Tisch des Herrn“

(Schreiben der Glaubenskongregation vom 18. September 2020)

1. Die Intention der Studie des OAK sowie dieser Stellungnahme

Der OAK hat in seiner 6kumenischen Studie ,Gemeinsam am Tisch des Herrn“ (kiinftig GaTH;
veroffentlicht 2019) theologische Grundfragen erortert und wegweisende Handlungsperspek-
tiven in den Blick genommen. Die Studie dient der Starkung des Glaubens an die Selbstverge-
genwartigung Jesu Christi in der evangelischen und der rémisch-katholischen Tradition. Eine
theologische Klarung kann sowohl die personliche, im Gewissen zu treffende Entscheidung
der Glaubenden uber die Teilnahme an der Feier des Abendmahls und der Eucharistie in der
anderen Tradition unterstiitzen als auch dazu ermutigen, die Einladung Jesu Christi zu seinem
Mahl nicht auf die Angehorigen der je eigenen Konfession begrenzt zu sehen.

Dieses Votum erachtet der OAK fiir theologisch begriindet und pastoral geboten: Die in den
vorausgegangenen Jahrzehnten erkannten Konvergenzen im Sinngehalt und bei der Feierge-
stalt von Abendmahl und Eucharistie bilden die Basis fiir eine Teilhabe an der Feier von Abend-
mahl oder Eucharistie einer anderen Konfession im Vertrauen auf die Gegenwart Jesu Christi
auch dort. Jesus Christus hat seine Gegenwart denen zugesagt, die sich in seinem Namen ver-
sammeln, die sein Wort héren und ihm im Mahl zu seinem Gedachtnis begegnen.

Seit geraumer Zeit ist erkennbar, dass viele Glaubende die Griinde nicht mehr nachvollziehen
konnen, die angefiihrt werden, um sie ungeachtet ihrer Taufe und der gewachsenen Gemein-
schaft der Kirchen an der gemeinsamen Feier des Abendmahls respektive der Eucharistie zu
hindern, die sie in der osterlichen Hoffnung starkt und zum diakonischen Handeln ermutigt.
Dieser Befund kann theologisch notwendige Klarungen nicht aufheben, leitet aber dazu an,
auf Grundlage der Botschaft des Evangeliums sorgfaltig zu priifen, welche Lehraspekte als kir-
chentrennend zu erachten sind und welche nicht vielmehr von einer anderen Seite aus das-
selbe Geheimnis des Glaubens spiegeln. Der OAK hat den pastoralen Kontext bei seinem Vo-

tum ernst genommen.



Die sorgsame Uberpriifung der Lehrgrundlagen fiihrt den OAK zu einem Paradigmenwechsel
in der Argumentation, zu einer hermeneutischen Wende, die hilft, konfessionelle Verhartun-
gen durch Bezug auf die Grundlage des christlichen Glaubens zu liberwinden: Jesus Christus
hat fiir alle Zeiten in der Kraft des Geistes Gottes seine Gegenwart jener Gemeinschaft verhei-
Ren, in der sich an Christus glaubende Menschen zum Gedachtnis seines Todes fiir uns und
seiner Auferstehung versammeln und seine Wiederkehr erwarten. Jesus Christus ist gegen-
wartig, wo Menschen in seinem Namen zusammenkommen. In besonderer Weise gilt dies fir
die Feier von Eucharistie und Abendmahl. Auf diese Verheifung haben Menschen aller Kon-
fessionen in allen Jahrhunderten vertraut. Sie haben liturgische Feiern gestaltet, in denen
diese Gegenwart Jesu Christi im Gedachtnis seiner erlésenden Lebenspreisgabe bis in den Tod
fiir uns in den Zeichenhandlungen der Teilhabe an dem einen gebrochenen Brot und an dem
einen Gemeinschaftsbecher im Mahl erfahrbar ist.

Das Mahl zur Verséhnung in Christus Jesus in Unverséhntheit zu begehen, widerspricht der
Botschaft Jesu und entstellt den Sinn des eucharistischen Tuns. Da nicht das Evangeliumsge-
male, sondern das Evangeliumswidrige der Rechtfertigung bedarf, bedrangt uns stets die
Frage, ob wir angesichts der erreichten 6kumenischen Ubereinkiinfte die Trennung am Tisch
des Herrn noch verantworten kénnen. Wir bedauern es, diese kritische Selbstbesinnung in
den ,LehrmaRigen Anmerkungen” (kiinftig LA) zu wenig thematisiert zu sehen.

Der OAK hat bei seinem Votum im Blick, dass es noch keine umfassende evangelisch/rémisch-
katholische Kirchengemeinschaft gibt, die die Voraussetzung fiir eine umfassende eucharisti-
sche Gemeinschaft ist. Zugleich wird in beiden Traditionen die Uberzeugung vertreten, dass
die Teilhabe an der Feier von Abendmahl und Eucharistie von Einzelnen aus jeweils anderen
Konfessionen auch ein Weg zur Vertiefung der Suche nach umfassender Einheit ist. Dieser
Weg ist ein Beitrag zur Suche nach einer Verdichtung des gemeinsamen Glaubenslebens und
auf dem Weg zur sichtbaren Einheit. Die damit ausgedriickte Spannung spiegelt die romisch-
katholische Auffassung hierzu wider, die im Sinne des 2. Vatikanische Konzils zwei Prinzipien
zu bericksichtigen hat: ,,die Bezeugung der Einheit der Kirche und die Teilnahme an den Mit-

teln der Gnade” (UR 8,4)%. Diese beiden Prinzipien stehen in einer Spannung zueinander. Sie

! Die Abkiirzungen beziehen sich auf Dokumente des 2. Vatikanischen Konzils. In dieser Stellungnahme werden
die autorisierten Ubersetzungen zitiert. Die Texte des 2. Vatikanischen Konzils sind dokumentiert in: Karl Rah-
ner / Herbert Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium. Sdmtliche Texte des Zweiten Vatikanums, Freiburg i.Br.
1966 u.o.



missen immer zusammengehalten werden.? Unter Berufung auf das Okumenische Direkto-
rium3 halt das Vademecum (Nr. 36) fest, dass das erste Prinzip im Allgemeinen die Teilnahme
an den Sakramenten auf diejenigen beschrankt, die in voller Gemeinschaft stehen, das zweite
Prinzip jedoch Ausnahmen erlaubt. Die beiden Prinzipien abzuwagen ist Aufgabe des Didze-
sanbischofs. Vor dem Hintergrund des vorhandenen Glaubens rat das Konzil dazu, bei der zu
treffenden Entscheidung alle ,,Umstdnde der Zeit, der Orte und der Personen” (ebd.) zu be-
riicksichtigen (UR 8).

Mit seinem Votum gibt der OAK eine theologisch fundierte Begriindung fiir die Entscheidungs-
findung: Christinnen und Christen, die im sakramentalen Band der Taufe miteinander geistlich
verbunden sind, kdnnen, zumal bei besonderen Anlassen, an den Feiern von Abendmahl und
Eucharistie der je anderen Konfession im Vertrauen auf die Gegenwart Jesu Christi teilneh-
men. Sie erfahren sich als Getaufte dazu eingeladen. Sie kdnnen gewiss sein, dass auch in der
jeweils anderen Feierform die VerheiBung der Gegenwart Jesu Christi gilt. Durch die erlebte
Gemeinschaft vertieft sich der Wunsch nach umfassender, sichtbarer Einheit. So starkt das
Votum des OAK die glaubenden Individuen in einem weiten ekklesialen Horizont.

Vor dem Hintergrund dieser auf der Basis heutiger theologischer Erkenntnisse und eines brei-
ten Befundes 6kumenischer Dialoge entwickelten Auffassung hat der OAK die Fragen in den
LA kritisch und selbstkritisch behandelt. Er legt der Deutschen Bischofskonferenz diese Stel-

lungnahme fir die weiteren Beratungen in den zustandigen Kommissionen vor.

2. Vergewisserung: Der Ort von GaTH im Gesamt der Okumene

Die Verbindung aus theologischer Argumentation und Handlungsperspektive in GaTH hat ein
breites Echo in der gesellschaftlichen sowie wissenschaftlichen Offentlichkeit und auch
scharfe Kritik von Seiten der Glaubenskongregation ausgeldst. Diese hohe Aufmerksamkeit,
die GaTH nach kurzer Frist auf weltkirchlicher Ebene erfahren hat, ist bemerkenswert und
grundsatzlich sehr erfreulich. Insbesondere ist die auch in den LA geschehende Wiirdigung der

theologischen Dialoge in der Okumene zu begriiRen. Auch die Einbeziehung der Perspektiven

2 Vgl. Okumenisches Vademecum ,Der Bischof und die Christliche Einheit“, 2020, Nr. 36, abrufbar auf:
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2020/12/04/0635/01477 .html#it.

3 Vgl. Papstlicher Rat zur Férderung der Einheit der Christen, Direktorium zur Ausfiihrung der Prinzipien und Nor-
men {ber den Okumenismus vom 25. Marz 1993 (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, Nr. 110), Bonn
1993, Nr. 129.



4

der multilateralen Okumene (allerdings konzentriert nur auf die ékumenischen Beziehungen
zur Orthodoxie) ist nachvollziehbar, auch wenn bekannt ist, dass sich der OAK aufgrund der
ausschlieBlich evangelisch/romisch-katholischen konfessionellen Verortung der Mitglieder
von Beginn an auf diesen Bereich der 6kumenischen Dialoge konzentriert hat. Bilaterale Dia-
loge werden von der rémisch-katholischen Kirche seit dem 2. Vatikanischen Konzil gefiihrt.
Multilaterale Dialoge haben andere Rahmenbedingungen. Innerhalb des weiten Rahmens
dkumenischer Gespriche ist als authentische Selbstbestimmung der Anliegen des OAK in

GaTH festzuhalten:

2.1 Die Studie GaTH versteht sich als eine Zusammenfassung und Weiterflihrung von friiheren
Studien des OAK sowie anderer 6kumenischer Gremien. Zahlreiche Lehrgespriache zum Op-
ferverstandnis der Eucharistie und des Abendmabhls, zur Frage der Realprasenz, zu Fragen des
kirchlichen Amtes in apostolischer Nachfolge sowie zu Grundfragen der 6kumenischen Her-
meneutik (Schrift und Tradition; Verbindlichkeit der Lehre; Quellen der theologischen Er-
kenntnis) sind in den vergangenen Jahrzehnten geflihrt worden. In Deutschland und im inter-
nationalen Raum anerkannte Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler mehrerer theologi-
scher Disziplinen haben im OAK Giber mehr als zehn Jahre die Studie GaTH erarbeitet.

Die Gewinnung theologischer Erkenntnisse kann nur im Modus des Dialogs geschehen. Daher
sind die 6kumenischen Studien nicht nur des OAK ein wichtiger Beitrag fiir das Gesprach mit
lehramtlichen Positionierungen. Der Dialog lebt von gegenseitiger Rezeption und wechselsei-
tiger Lernbereitschaft. Es genligt darum nicht, die 6kumenisch erarbeiteten Dokumente ein-
seitig an der bisher bestehenden rémisch-katholischen Position zu messen. Die 6kumenischen
Studien mdchten vielmehr als wissenschaftliche Vorarbeit wahrgenommen werden, die das

Urteil der Kirche reifen lasst (vgl. DV 12).

2.2 In den LA wird in negativer Abgrenzung von GaTH auf internationale lutherisch/rémisch-
katholische Dialoge verwiesen. Unser Text beschrankt sich in der Tat nicht auf die dort erreich-
ten Positionen, sondern tritt bewusst in ein Gesprach mit der Gemeinschaft der Evangelischen
Kirchen in Europa (GEKE) ein und versteht die reformierte Abendmabhlslehre als eine theolo-
gische Bereicherung. Es gehért zu den Selbstverstiandlichkeiten in der Okumene, die jeweili-
gen konfessionellen Gegebenheiten vor Ort im Sinne der authentischen Selbstbestimmung
der Gesprachspartner zu achten. Das lasst sich umgekehrt auch fiir die internationalen luthe-

risch/romisch-katholischen Dialoge geltend machen.



Zu einer solchen Einbeziehung der Position der GEKE hat, ungeachtet anderslautender Ein-
schatzungen in LA 4, auch der Papstliche Rat zur Forderung der Einheit der Christen (Pontifical
Council for Promoting Christian Unity — PCPCU) ermuntert, indem er 2018 mit der GEKE schrift-
lich die Aufnahme eines offiziellen Dialoges vereinbart hat?®, da die vorausgegangene offizielle
Konsultation zwischen dem Péapstlichen Rat und GEKE die ihr zur Entscheidung vorgelegte
Frage, inwiefern sie einen offiziellen Dialog liber Fragen der Kirche und der Kirchengemein-
schaft firr aussichtsreich hielt, positiv beantwortet hatte.> Die in diesem Bericht festgestellten
bereits erreichten Konvergenzen insbesondere lber ekklesiologische Fragen stehen der Be-
hauptung, die GEKE habe ein ,Verstiandnis der Gemeinschaft der Kirchen im Sinne einer Ein-
heit in konfessioneller Diversitat” (LA 4), entgegen. Die GEKE versteht sich selbst als eine Ge-
meinschaft, die in Lehrgesprachen und durch kirchliche Zusammenschliisse die Einheit im
Glauben an Jesus Christus bestdndig vertiefen mochte. Die Aufnahme von Kanzel- und Abend-
mahlsgemeinschaft in der GEKE hat nicht zur Folge, weitere Lehrgesprache auszuschliel3en,
vielmehr gehért die weitere Uberwindung von Lehrdifferenzen durch die Fortsetzung von
Lehrgesprachen zum 6kumenischen Selbstverstandnis der GEKE.

Eine hohe Sensibilitat fur die Wirklichkeit unierter evangelischer Bekenntnistraditionen in der
Abendmahlslehre ist in GaTH angezielt. Der OAK sieht sich nicht in Konkurrenz zu anderen
okumenischen Dialogen zum Themenkreis Abendmahl bzw. Eucharistie und Amt. Er teilt das
in den LA erkennbare Anliegen, dass alle inzwischen vorliegenden Studienarbeiten zum Thema
Abendmahl/Eucharistie und Amt in einem gemeinsamen Bemiihen weltweit theologisch ge-
sichtet werden. Eine solche Anstrengung kann den Weg bereiten fiir eine ,,Gemeinsame Er-
kldrung zu Abendmahl/Eucharistie und Amt“. Der Prasident des Papstlichen Rates zur Forde-
rung der Einheit der Kirchen, Kurt Kardinal Koch, hat vielfach dazu aufgerufen, sich an den
Vorbereitungen fiir eine weitere ,,Gemeinsame Erklarung” zu beteiligen, bei der der innere
Zusammenhang zwischen Fragen der Eucharistie- und Abendmahlslehre mit dem Kirchenver-
standnis sowie mit der Amterlehre deutlich wird. GaTH mdchte als ein theologischer Beitrag
zu diesem auf der Ebene der evangelischen Weltblinde und der romisch-katholischen Kirche

weltweit noch nicht zum Ziel gefiihrten Weg verstanden werden.

4Vagl. https://www.leuenberg.eu/topics/ecumenical-dialogues.

>Vgl. Christian Schad / Karl-Heinz Wiesemann (Hg.), Bericht tiber Kirche und Kirchengemeinschaft. Ergebnis einer
Konsultationsreihe im Auftrag der Gemeinschaft Evangelischer Kirchen in Europa und des Papstlichen Rats zur
Forderung der Einheit der Christen, Leipzig / Paderborn 2019, 66f. (Nr. 89).



2.3 Eine in GaTH zentrale Perspektive und Argumentationsfigur wird in den LA nicht aufgegrif-
fen: die pneumatologische. Ohne sie konnen aber weder das Wesen und Handeln der Kirche
noch die Okumene theologisch adiquat erfasst werden, ist doch nach dem 2. Vatikanum ,der
Heilige Geist [...] das Prinzip der Einheit der Kirche” (UR 2). Unter pneumatologischem Aspekt
kann es nicht unbedeutend sein, dass auRerhalb der romisch-katholischen Kirche ekklesiale
Realitaten als Frucht des Heiligen Geistes existieren (vgl. UR 19; LG 8) und Friichte des Geistes
in ihnen auszumachen sind. Wie sehr eine solche pneumatologische Perspektive fiir die Oku-
mene im Allgemeinen und die wechselseitige Amteranerkennung im Besondern von Bedeu-
tung ist, darauf hat u. a. Walter Kardinal Kasper bereits zu Beginn der 1970er Jahre hingewie-
sen. Seine Argumentation, die Amtsfrage verweise auf den Bereich der Erfahrung von der
Wirksambkeit des gottlichen Geistes auch in den anderen Kirchen, und die Antwort darum letzt-
lich von einem geistlichen Urteil abhange, wurde von ihm seither nicht nur immer wieder be-
kraftigt, sondern auch 6kumenisch rezipiert.® Sie wird auch in GaTH aufgegriffen (vgl. Nr.
6.3.5). Es liegt nahe, diese pneumatologische Argumentationslinie auch im Blick auf die Feier
des Abendmahls und der Eucharistie auszuziehen - allein schon deshalb, weil nicht nur in der
Feier der Ordination, sondern ebenso in der des Abendmahls und der Eucharistie der Epiklese,
in der um das Kommen Christi bzw. des Geistes gebetet wird, eine entscheidende Rolle zu-
kommt. Wahrend GaTH darauf vertraut, dass Christus kraft des Heiligen Geistes in den unter-
schiedlichen liturgischen Feiergestalten prasent ist, spielt dieser Gesichtspunkt in den LA keine
Rolle. Ohne die Sensibilitat fir geistliche Erfahrungen und Friichte und den Mut zu einem

geistlichen Urteil wird es jedoch schwerlich 6kumenische Anndherungen geben kdnnen.

3. Theologische Auskiinfte und Antworten auf einzelne Anfragen

3.1 Hermeneutische Uberlegungen

Anders als in den einleitenden Uberlegungen in den LA dargestellt, war die Methode des dif-

ferenzierten Konsenses in GaTH insbesondere in den Kapiteln 5 bis 7 von hoher Bedeutung,

6Vgl. Walter Kasper, Die apostolische Sukzession als 6kumenisches Problem, in: Wolfhart Pannenberg (Hg.), Lehr-
verurteilungen —kirchentrennend?, Bd. Ill: Materialien zur Lehre von den Sakramenten und vom kirchlichen Amt,
Freiburg i.Br. / Gottingen 1990, 329-349. Vgl. dazu: Rudiger With, Pneuma und Amt. Okumenische Reflexionen
im Anschluss an Walter Kasper, Berlin / Minster 2015.



auch wenn die Form der Darstellung anders ist als in der ,,Gemeinsamen Erklarung zur Recht-
fertigungslehre”’ vom 31. Oktober 1999. GaTH ist daran gelegen, den erreichten Konsens zu
stirken. Es liegt dem OAK daran, im Sinne des 2. Vatikanischen Konzils unter den Pramissen
der Hermeneutik des Vertrauens methodisch zu arbeiten: mit , Klugheit und Geduld”, in ,Ein-
tracht und Zusammenarbeit®, ,unter Wahrung der Einheit im Notwendigen (...) in der Ver-
schiedenheit der liturgischen Riten sowie der theologischen Ausarbeitung der Offenbarungs-
wahrheit die gebihrende Freiheit walten [zu] lassen” (vgl. UR 4). Die LA stellen die Aufmerk-
samkeit auf Differenzen in GaTH auch nicht véllig in Frage, wenn es in den LA 1 heift, dass
GaTH ,einige konfessionelle Unterschiede anspricht”.

GaTH 3 greift die 6kumenisch-theologisch differenzierten Erkenntnisse tGber das Verhaltnis
von Schrift und Tradition auf, die in der OAK- Studie ,Verbindliches Zeugnis“® in Aufnahme
vorausgegangener Studien in der internationalen Okumene zur Darstellung kamen. Demnach
bedingen sich Schrift als ,traditio scripta® und Tradition ,,secundum scripturas” gegenseitig;
dem biblischen Zeugnis kommt eine kriteriologische Bedeutung zu, und die Tradition steht
unter der Notwendigkeit einer evangeliumsgemadflen Rezeption. Dieses Verstandnis ent-
spricht der Lehre des 2. Vatikanischen Konzils, das infolge eines dialogischen Offenbarungs-
verstandnisses zu einem vertieften theologischen Traditionsbegriff fand. Dem Gesamtsinn der
Aussagen des Konzils werden die Aussagen in LA 1 nicht gerecht, da lediglich der zweite Teil
von Dei Verbum 9 zitiert wird (die Gewissheit iber das Geoffenbarte ist nicht aus der Schrift
allein zu schopfen), wahrend die im ersten Teil von Dei Verbum getroffene Unterscheidung
zwischen der Schrift, die Gottes Wort ist, und der Tradition, die Gottes Wort zu bewahren hat,
nicht erinnert wird. Programmatisch fiir das konziliare Offenbarungsverstandnis ist die im
Proomium angesprochene soteriologische Intention der Erinnerung an die gottliche Offenba-
rung und deren Weitergabe, ,damit die ganze Welt im Horen auf die Botschaft des Heiles
glaubt, im Glauben hofft und in der Hoffnung liebt“ (DV 1). Subjekt der Uberlieferung der
christlichen Botschaft ist das gesamte Volk Gottes (vgl. DV 8). Die unbestritten notwendige

Interpretation der Schriftzeugnisse kann nur in 6kumenischer Gemeinschaft geschehen. Dazu

7Vgl. Gemeinsame Erkldrung zur Rechtfertigungslehre des Lutherischen Weltbundes und der Katholischen Kir-
che, in: Harding Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung. Sdmtliche Berichte und Konsens-
texte interkonfessioneller Gesprache auf Weltebene, Bd. 3 (1990 — 2001), Frankfurt / Paderborn 2003, 419-441;
in englischer Sprache: Lutheran-Roman Catholic Dialogue, Joint Declaration on the Doctrine of Justification, in:
Gros, Jeffrey et al. (eds.), Growth in Agreement Il, Reports and Agreed Statements of Ecumenical Conversations
on a World Level (1982-1998), Geneva 2000, 566-582.

8 Vgl. Theodor Schneider / Wolfhart Pannenberg (eds.), Binding testimony. Holy Scripture and Tradition. Edited
on behalf of the Ecuminical Study Group of Protestant and Catholic Theologians in Germany, Frankfurt et al.
2014.



mochte GaTH einen Beitrag leisten. Die Qualifizierung der Betrachtungsweise der biblischen
Zeugnisse in GaTH als ,historistisch” (LA 1) verkennt die Anliegen der heutigen exegetischen
Methodik beider Konfessionen, die den Textbefund als Ergebnis von Traditionsprozessen be-
schreibt, ohne dabei das Anliegen aus dem Blick zu verlieren, das soteriologisch bedeutsame
Ursprungsgeschehen zu erkennen. Das liturgische Gedachtnis des gestifteten Ursprungs ge-
schieht von Beginn an in vielfdltigen Formen.

LA 1 gehen davon aus, dass im Blick auf die eucharistischen Liturgien , die Einheit [...] das Kri-
terium der Urspriinge” [ist]. Sie nehmen eine ,kontinuierliche und inspirierte, von den Ur-
spriingen ausgehende Entwicklung” an. Das Verhiltnis zwischen Genese und Geltung der in
den biblischen Schriften bezeugten Gestaltungsweisen kirchlichen Lebens zu bestimmen, ge-
hort zu den schwierigsten Aufgaben der Theologie. Die nicht selten unkritisch eingebrachte
Idee einer kontinuierlichen Entwicklung konfrontiert insbesondere die rémisch-katholische
Dogmenhermeneutik mit immensen gedanklichen Herausforderungen. Insbesondere unter
okumenischen Pramissen ist dazu unter der Fragestellung ,Schrift und Tradition” iber Jahr-
zehnte hin viel gearbeitet worden. Es genlgt nicht, die ,,Reserven gegeniber einer kontinu-
ierlichen und organischen Entwicklung” (LA 1) allein Tendenzen in der evangelischen Exegese
zuzuschreiben. Das Verhaltnis von Einheit und Vielfalt im biblischen Befund ist exegetisch zu
erweisen und hermeneutisch differenziert vorzutragen. Deswegen entwickelt der OAK aus
»der Vielfalt der Bezeugungen von Mahlfeiern im Neuen Testament” gemeinsame ,,Perspekti-
ven auf die Gemeinschaft aller Getauften am Tisch des Herrn” (GaTH 3.11).

LA 4 bringen die Berufung auf die Rede vom ,sensus fidelium®, dem ,,Glaubenssinn der Glau-
bigen”, der ,,im Glauben nicht irren kann” (LG 12), in Opposition zum ,,sensus ecclesiae”, der
Zustimmung zur kirchlichen Gemeinschaft. Diese Unterscheidung ist nicht sinngemaR, da ja
auch in LG 12 von der ,,Gesamtheit der Glaubigen” die Rede ist. Es stellt sich die Frage, ob
nicht umgekehrt die LA einen solchen Gegensatz erst herbeifiihren und die Definitionshoheit
Uber einen rechtmaligen ,,sensus ecclesiae” als normativ fiir den ,sensus fidelium“ fiir sich

beanspruchen.

3.2 Exegetische Diskurse

Waéhrend im Brief des Prafekten der Glaubenskongregation an den Vorsitzenden der Deut-

schen Bischofskonferenz der Fokus auf die Eucharistie- und Kirchengemeinschaft gerichtet



wird, ohne dass die Deutung des neutestamentlichen Befundes in ,Gemeinsam am Tisch des
Herrn“ in Zweifel gezogen wird, legen die LA Gewicht auf eine kritische Auseinandersetzung
mit Kapitel 3 von GaTH und verbinden sie mit grundsatzlichen Erwadgungen zur Hermeneutik
von Einheit und Vielfalt im Verhaltnis von Schrift und Tradition.

Auch wenn die Kritik in LA 1 wegen des gewundenen Gedankenganges, der vielen Vermutun-
gen (,eigentlich”) und schillernden Komparative (,eher”) in ihrer Substanz und StoRrichtung
nicht leicht zu erkennen ist, ldsst sich als Hauptpunkt herausarbeiten, dass angeblich die Ein-
heit des urchristlichen Herrenmahles unterbestimmt, die Vielfalt der Formen hingegen, in de-
nen Abendmahl und Eucharistie gefeiert worden ist, berbetont sei. Hierin wird ein zu starker
Einfluss evangelischer Exegese gesehen; er fihre zu einer historistischen Hermeneutik, welche
die Schrift von der Tradition I6se, was mit dem katholischen Verstandnis der Offenbarung und
der Schriftauslegung, dargelegt in Dei Verbum, nicht zu vereinbaren sei. Die ,Einheit” wird in
den LA betont, weil sie ,,zur Substanz” gehore, ,die die Zeiten liberdauert”. Sie diirfe nicht als
,Frucht eines Einigungsprozesses” oder als , Ergebnis disziplindrer Entscheidungen” erschei-
nen. Diese Einheit wird in den LA auf eine ,,normative Grundform® zuriickgefiihrt, die vom
Passionsgeschehen geprigt sei, vom OAK aber ,,eher” abgelehnt werde. In LA 2 wird auch mit
Verweis auf einen Passus (GaTH 3.11.2) in der exegetischen Darlegung die Kritik gedulRert, die
Eucharistie ,,werde vom Geheimnis der Kirche losgelost”.

Der unvoreingenommene Blick in den Text zeigt ein wesentlich anderes Bild als jenes, das in
den LA von ihm gezeichnet wird. Schon in der Einleitung von GaTH wird erklart: ,,In der bib-
lisch-theologischen Grundlegung kommt die in den neutestamentlichen Texten erkennbare
Vielfalt der Gestaltung frihchristlicher Mahlfeiern zur Darstellung, die durch das ihr zugrun-
deliegende Geschehen von Tod und Auferweckung Jesu freigesetzt worden ist“ (GaTH 1.5; vgl.
2.1. 2.2). Die Einflihrung in Kapitel 3 ist von programmatischer Klarheit: ,Seit ihren im Neuen
Testament bezeugten Anféngen sieht die Kirche in der Feier des heiligen Mahls ihre Einheit in
der Gemeinschaft mit Jesus Christus abgebildet [...] Ein signifikantes Merkmal friihchristlicher
Herrenmahlfeiern war der Bezug auf das letzte Mahl Jesu mit seinen Jiingern, wie es in den
Passionsgeschichten der Evangelien erzahlerisch ausgestaltet worden ist, aber auch durch
Paulus bezeugt wird (1 Kor 11,23). [...] In 6sterlicher Perspektive zeigt sich hierin der Ursprung
der einen Kirche Jesu Christi. Auf dieser Grundlage lassen sich im Neuen Testament sowohl
vielfdltige Ausgestaltungen von Mahlfeiern erkennen als auch charakteristische Grundziige ei-
ner Mahlpraxis, die auf Tod und Auferweckung Jesu verweist” (Einleitung GaTH 3). In der Aus-

fihrung wird diese Klarheit konkretisiert: Jesu Worte und Gesten beim Letzten Mahl, wie sie



10

das Neue Testament Uberliefert, sind ,,Grundlage” des kirchlichen Herrenmahls (GaTH 3.5.2).
Das ,Passionsgedenken” im vollen biblischen Sinne vergegenwartigender Erinnerung ist fir
das Herrenmahl ,fundamental” (GaTH 3.9.3 und 10.4). Abwegig ist daher die Einschatzung,
dass die Autorinnen und Autoren der Studie GaTH das Passionsgeschehen, das Letzte Abend-
mahl, Tod und Auferstehung Jesu als ,,normative Grundform der Eucharistie” - so wortlich:

»ablehnen” (vgl. LA 1). Eine solche Behauptung hat keine Grundlage im Text.

GaTH gibt nicht den geringsten Anlass fir die Unterstellung, die Einheit der Eucharistie als
sekundares Produkt kirchlichen Machtwillens oder als Ergebnis einer juristischen Disziplinie-
rung oder vom ,,Geheimnis der Kirche losgel6st” zu sehen. Die Einheit der Eucharistie ist im
Letzten Abendmahl Jesu selbst begriindet, das mit seiner Heilswirkung in Christus Gegenwart
wird, wenn die Ekklesia ,,zum Mahl zusammenkommt“ (1 Kor 11,33). Die Kirche begriindet
ihren Glauben und ihr Leben ,,in dem heilvollen Handeln Gottes, der Jesus, den Gekreuzigten,
von den Toten auferweckt hat” (GaTH 3).

Was in der Darstellung des biblischen Befundes vom OAK herausgearbeitet wird, ist der histo-
risch und exegetisch unbestreitbare wie theologisch aufschlussreiche Befund, dass es im
Neuen Testament keine Giberlieferte ,normative Grundform” der Eucharistie gibt, aus der sich
dann sekunddre Formen ableiten lieRBen. Vielmehr zeigt allein schon der Unterschied in den
sogenannten ,Einsetzungsworten” (Mk 14,22-24; Mt 26,26.28 und Lk 22,19-20; 1 Kor 11,13-
25), dass der Kanon verschiedene Uberlieferungen zu ein und demselben Geschehen festhilt.
Die Pluralitat der Feierformen und ihrer theologischen Deutungen, die in GaTH 3 herausgear-
beitet wird, zeigt den Reichtum, der in der Einheit der Eucharistie begriindet ist und in den
neutestamentlichen und friihchristlichen Quellen bezeugt wird.

Wenn die LA diese Vielfalt als Bedrohung wahrnehmen, verfehlen sie nicht nur den neutesta-
mentlichen Befund, sondern auch den Grundsinn der Eucharistie: , Weil es ein Brot ist, sind
wir vielen ein Leib, denn wir alle haben Teil an dem einen Brot” (1 Kor 10,17). Weil die LA die
»Einheit” der Eucharistie, die in der Selbstvergegenwartigung Jesu Christi begriindet ist, an
einer ,normativen Grundform” festmachen wollen, laufen sie Gefahr, in vermeintlich konfes-
sionellem Eigeninteresse die historische Wahrnehmung ideologisch einzuschranken und die
lebendige Vielfalt der kirchlichen Anfdange auszublenden.

Der Vorwurf eines zu starken Einflusses evangelischer Exegese ist abwegig. GaTH 3 gibt den
internationalen Forschungsstand wieder, der von evangelischen, rédmisch-katholischen und

orthodoxen Studien getragen wird. Die Exegese hat sich von ihren wissenschaftstheoretischen



11

Voraussetzungen her seit Jahrzehnten als theologische Disziplin zum Motor der Okumene ent-
wickelt. Nicht die eigene konfessionelle Identitdt zu legitimieren ist ihr Ziel, sondern nach dem
biblischen Grund zu fragen, der die Kirchen tragt und eint.

GaTH 3 folgt hermeneutisch der Unterscheidung und Verbindung von Schrift und Tradition,
die vom OAK in der Studie ,,Verbindliches Zeugnis“ 6kumenisch-theologisch differenziert dar-
gestellt worden ist. Sie entspricht der Verhaltnisbestimmung in Dei Verbum, weil sie sowohl
die Schrift als traditio scripta als auch die Tradition secundum scripturas kennzeichnet und
damit sowohl die fiir die theologische Erkenntnis normative Bedeutung des biblischen Zeug-
nisses wie die Notwendigkeit einer dem Evangelium gemafRen Rezeption in der Tradition be-
grindet.

Von den LA unbemerkt, fir die Okumene auch mit den byzantinisch-orthodoxen sowie den
orientalisch-orthodoxen Kirchen jedoch von grofler Bedeutung, ist die Betonung des liturgi-
schen Reichtums, den das Neue Testament bezeugt: die konstitutive Bedeutung der Gber Brot
und Wein gesprochenen Segens- und Dankesgebete fiir die Feier insgesamt (vgl. GaTH 3.10.1
und 3.10.3) und die damit verbundene pneumatologische Deutung des Gebets zur Wandlung
der eucharistischen Gaben (vgl. GaTH 3.10.2). Hier zeigt sich exemplarisch der theologische
Ertrag einer Darstellung der historischen Uberlieferungen, die sich einer Engfiihrung auf die
Gabeworte Jesu ohne Berlicksichtigung seiner Gesten samt den Segens- und Dankgebeten

verweigert und genau dadurch das ,,Geheimnis des Glaubens” tiefer erschlief3t.

3.3 Historische Aspekte

Da auch das romisch-katholische Lehramt die historisch-kritische Forschung anerkennt, kon-
nen deren Ergebnisse nicht als durch konfessionell gepragte Hypothesen bestimmt disqualifi-
ziert werden. Die von Exegeten wie von Liturgiehistorikern analysierten altkirchlichen Quellen
Uber die christlichen Gemeinschaftsmahler und insbesondere Uber die Eucharistiefeiern der
ersten Jahrhunderte belegen eine noch von einer grofRen Vielfalt gekennzeichnete Entwick-
lung. Demgegeniber zeichnete sich ,ab dem 4. Jahrhundert eine allgemeine Grundstruktur
ab, die man in allen orientalischen wie westlichen Riten wiederfindet und die vorher schon in
Justins Beschreibung der sonntaglichen Eucharistiefeier (I. Apologie, Kap. 65-67, um 150) be-

zeugt ist.“®

% Gerard Rouwhorst, Liturgie in der alten Kirche des Ostens, in: Jiirgen Birsch / Benedikt Kranemann in Verbin-
dung mit Winfried Haunerland und Martin Klockener (Hg.), Geschichte der Liturgie in den Kirchen des Westens.



12

Der bei den Synoptikern und bei Paulus berlieferte paschale Typ setzt sich im 4. und 5. Jahr-
hundert endgiiltig durch. Auch danach bleibt innerhalb der Christenheit bei aller Vergleich-
barkeit der Formen ein Spektrum erhalten, so dass man von einer pluralen Identitat der Kirche
sprechen kann und muss. Dies betrifft z. B. die Rezitation oder Nicht-Rezitation der Einset-
zungsworte oder die Opferaussagen. Sind diese in der romischen Tradition sehr prasent, tre-
ten sie in den ostkirchlichen Liturgien insbesondere bei der Anamnese im Eucharistiegebet
eher in den Hintergrund. Vor allem in der ostsyrischen Tradition hat sich die urchristliche
Weise epikletischen Bittens um das Kommen Christi bzw. des Geistes erhalten auf der Linie
des biblischen Maranatha. Dabei kann man das eine nicht gegen das andere ausspielen. Viel-
mehr geht esin GaTH 4 um den Nachweis, dass unterschiedliche Gewichtungen in Verstandnis
und Praxis der Eucharistie zum Wesen der Kirche gehoéren.

Die LA beanstanden, dass dem Zeugnis der patristischen Theologie zu wenig Aufmerksamkeit
geschenkt worden sei. Dazu ist zu sagen, dass die Beschreibung der Entwicklungen in der fra-
hen Zeit der Kirche mit der Wahrnehmung und Achtung vielféltiger liturgischer Traditionen
vom OAK als Grundlage der weiteren Uberlegungen betrachtet werden. Zudem gibt es expli-
zite Bezugnahmen auf die Patristik, so auf Augustinus und seine Bejahung der ,variatio per
loca” — der Legitimitat einer Achtsamkeit auf die Gegebenheiten vor Ort. Die in LA 1 behaup-
tete Kontinuitat aus urspriinglicher Einheit ist ein bereits in der Vaterzeit entwickeltes Kon-
strukt, um mit der Einheit in diachroner und synchroner Hinsicht ein Kriterium fir Lehre und
Praxis der Kirche zu haben. Mit der Annahme einer Einheit im Ursprung korrespondierten Pro-
zesse, die Vielfalt durch Orientierung an Zentren zu reduzieren. Mit der Bildung der Metropo-
litan- und Patriarchatssitze kam diesen dabei eine Schliisselstellung zu, wobei auch hier eine
Pluralitdt bestehen blieb. Alle Bemiihungen waren - wie auch heute — verstandlicherweise von
der Sorge um die stets gefahrdete Einheit bestimmt.

Auch in der Frage des Wechselverhaltnisses von Kirchengemeinschaft und Eucharistie/Abend-
mahl wird man fiir die Zeit der Alten Kirche nicht vorschnell eine Uniformitat unterstellen kén-
nen. Als Eucharistische Ekklesiologie wurde der neutestamentliche und altkirchliche Zusam-
menhang zwischen Kirche und Herrenmabhlsfeier (1 Kor 10,16 f.) von Theologen in Ost und
West im 20. Jahrhundert gleichermaBen wiederentdeckt. Der Grundgedanke dabei ist, dass

die Kirche der konstitutive Ort der Feier der Eucharistie ist und zugleich durch die Eucharistie

Rituelle Entwicklungen, theologische Konzepte und kulturelle Kontexte, Bd. I: Von der Antike bis zur Neuzeit,
Miunster 2018, 185.



13

die Kirche zu ihrer Identitat findet. Jedoch waren und sind sich die verschiedenen eucharisti-
schen Ekklesiologien bis heute in vielen Punkten uneins dartiber, welche kirchlichen Struktu-
ren sich tatsachlich bereits aus der Herrenmahlfeier ergeben bzw. von dieser vorausgesetzt
werden. Zu bedenken ist, dass die emphatische Betonung des Zusammenhangs von Herren-
mahl und Bischofsamt in den Ignatianischen Briefen aus der Friihzeit des Christentums sich
andernorts nicht so ausgepragt findet. Auch ist das Bischofsamt und sein Verhaltnis zu den
Presbytern in dieser Zeit nicht einfach mit demjenigen in spateren Jahrhunderten gleichzuset-
zen. Die Frage, inwiefern die eucharistische Ortskirche bereits Kirche Christi sei oder in welche
Strukturen der Episkopé sie integriert sein miisse, ist bis heute auch in der romisch-katholi-

schen Kirche umstritten geblieben.

3.4 Systematisch-theologische Erkenntnisse

3.4.1 Das kirchliche Gedachtnis des erlésenden Lebensopfers Jesu Christi in Abendmahl/

Eucharistie

Die LA wenden in Abschnitt 3 ein, dass hinsichtlich des Opfergedankens kein 6kumenischer
Konsens bestehe, und monieren, dass in GaTH, weil dies ebenso gesehen werde, die Entfer-
nung der Opferaussagen aus den liturgischen Texten vorgeschlagen werde (mit Verweis auf
5.6.3; 8,4).

Tatsachlich aber wird in GaTH der biblische Grundsinn des Opfers rekonstruiert (3.10.3;
3.10.7), es werden Vereinseitigungen des Opfergedankens in der mittelalterlichen Theologie
benannt (4.6); es wird differenziert die Debatte liber den Opferbegriff in der Reformationszeit
nachgezeichnet, einschlieBlich der protestantischen Kritik am Opferbegriff (5.1.3); es wird
nicht zuletzt ein 6kumenisch weitergefiihrtes Opferverstandnis in Erinnerung gerufen, das der
OAK mit seinen ,Kldrungen zum Opfercharakter des Herrenmahles“1® angestoRen hat und das
in ,Lehrverurteilungen — kirchentrennend?” (1986) eingeholt worden ist.}! In GaTH heilt es:

»,Da die romisch-katholische Auffassung heute sehr betont die Einmaligkeit des Siihnopfers

0 ygl. Karl Lehmann / Edmund Schlink (Hg.), Das Opfer Jesu Christi und seine Gegenwart in der Kirche. Kldrungen
zum Opfercharakter des Herrenmahles, Freiburg i.Br. / Gottingen 1983.

1 vgl. Karl Lehmann / Wolfhart Pannenberg (Hg.), Lehrverurteilungen — kirchentrennend?, Bd. I: Rechtfertigung,
Sakramente und Amt im Zeitalter der Reformation und heute, Freiburg i.Br. / G6ttingen 1986, bes. 89-94.



14

Christi am Kreuz hervorhebt und das Mahl in der Perspektive der Vergegenwartigung des
Kreuzesgeschehens betrachtet, sind die Kontroversen um den Opferaspekt in den Hintergrund
getreten. Das Opfer Christi kann in der Perspektive des Paschalamms als ,Pascha-Mysterium
Christi zum Thema werden. Die diese Redeweise auszeichnende starke Christo- und Stauro-
zentrik lasst keinen Raum fir den Gedanken, dass Christus in der Mahlhandlung als ,Messop-
fer’ dargebracht werde” (GaTH 5.4.6).

Diese theologische Klarung nimmt einen breiten Konsens der Kirchenvéter auf. Sie haben sich
vom paganen Opferverstandnis abgegrenzt und das alttestamentliche Opferverstédndnis chris-
tologisch transformiert, wie es Paulus und der Hebraerbrief vorgeben. Die katholische Wei-
terentwicklung der Opfertheologie des 20. Jahrhunderts nimmt diese Impulse auf. Das ist
nicht nur fir das Verhéltnis zur Orthodoxie wichtig, sondern nimmt zugleich konstruktiv die
evangelische Kritik auf, um dem Einwand zu begegnen, das Opfer der Kirche flige dem Opfer
Jesu Christi irgendetwas hinzu und nehme nicht vielmehr an ihm teil (vgl. GaTH 5.4.6). Im Licht
einer biblisch begriindeten Opfertheologie gilt es, die reformatorischen Einspriiche gegen die
Messopfer zu entkraften. Daher regt GaTH an, einzelne liturgische Gebete auf ihre Missver-
standlichkeit beziiglich des Opferbegriffs hin zu priifen: Es diirfe ,nicht der Eindruck entste-
hen, als opfere die Gemeinde Jesus Christus flr Gott, denn es ist vielmehr Gott, der die Gaben
der Gemeinde — materiale wie geistige —wiirdigt, sie zur Feier der Lebenspreisgabe Jesu Christi
dienen zu lassen” (GaTH 8.4).

Mit einem solchen Vorschlag diskreditiert GaTH nicht im mindesten den Glauben derer, die
die Eucharistie feiern, wenn sie diese Gebete sprechen. Vielmehr trigt der OAK entschieden
dem Geist des Okumenismus Rechnung, wie er in den Dialogen zu Abendmahl und Eucharistie
seit langem Ublich ist,*2 und regt zu einer Kldrung der Sprache in der Rémisch-katholischen
Kirche an. Auf diese Weise wird beispielhaft deutlich, wie liturgische Vielfalt mit dem Geheim-
nis einhergeht, das gefeiert wird, und seinem theologischen Verstdndnis, das wir gemeinsam

suchen.

2 vgl. dazu im Blick auf die Opferthematik den Lima-Text: Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklidrungen
der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der Kirchen, in: Harding Meyer u.a.
(Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung, Bd. 1, Frankfurt /Paderborn 1983, 559f, Nr. 3-8 im Teil Eucha-
ristie.



15

3.4.2 Realprasenz

Die in GaTH dargelegte Auffassung von Eucharistie und Abendmahl wird als Minimalkonsens
kritisiert, dem ein eindeutiges Bekenntnis zur Realprasenz Christi in der Eucharistie fehle (vgl.
LA 3, 3. Absatz). Fiir die vermutete Deutung ,,im Sinne einer Transfinalisation, einer Transkon-
ditionierung der Gestalten” (ebd.) wird auf eine (vornehmlich fiir Nichttheologen bestimmte)
Handreichung aus der EKD®3 und auf das Abendmahlsverstiandnis der Leuenberger Konkordie
verwiesen (vgl. LA, ebd.). Ausschlaggebendes Priifkriterium ist das Bekenntnis zur Realprasenz
im Sinne der Gegenwart des ganzen Christus in Brot und Wein. In 6kumenischer Perspektive
hatte in den LA eigentlich die Frage gestellt werden miissen, ob und inwieweit der sogenannte
»Minimalkonsens” als eine theologisch vertretbare 6kumenische Weiterentwicklung der
Lehre von Abendmahl und Eucharistie zu betrachten ist.

Der wichtigste Ertrag der 6kumenischen Lehrgesprache, die im 20. Jahrhundert dem Abend-
mahl gewidmet waren, besteht in der Erkenntnis, dass der gekreuzigte und auferstandene
Jesus Christus als das eigentliche Subjekt des Mahlgeschehens in Erscheinung tritt: ,In der
Feier der Eucharistie sammelt, lehrt und nahrt Christus die Kirche. Es ist Christus, der zu dem
Mabhl einladt und ihm vorsteht“!4. Die klassischen Kontroversen tiber die Gegenwart des Herrn
bei der Feier des Mahls konnten und kénnen nach GaTH 5.4.2 in dem Mal3e Gberwunden wer-
den, wie man den zum Mahl einladenden Christus, der sich selbst als Person in der Einheit von
Gottheit und Menschheit im Rahmen einer kirchlichen Liturgie als gegenwartig schenkt, als
das handelnde Subjekt der Mahlfeier versteht. Dieses glaubige Vertrauen auf die Gegenwart
Jesu Christi ist der Frage nach dem konkreten ,Wie“ der sakramentalen Vergegenwartigung
Christi vorgeordnet. Die unterschiedlichen Antworten auf dieses ,Wie” sind nicht von kirchen-
trennender Bedeutung. Gleichwohl gilt es, die 6kumenischen Anstrengungen fortzusetzen,
um auch im Kirchenverstandnis zu umfassenden Konvergenzen zu finden.

Darin, dass die Selbstvergegenwartigung Jesu Christi in der Gemeinschaft am Tisch des Herrn
ihren dichtesten und tiefsten Ausdruck findet und dass sich die Begegnung mit ihm in der Feier
von Abendmahl und Eucharistie in einer fir irdische Verhaltnisse uniiberbietbaren Deutlich-

keit und Intensitat vollzieht, stimmen die christlichen Kirchen tiberein. Wenn die Person Jesu

13 ygl. Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland, Das Abendmahl. Eine Orientierungshilfe zu Verstindnis und
Praxis des Abendmahls in der evangelischen Kirche, Giitersloh 2003.
14 Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklarungen der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des
Okumenischen Rates der Kirchen (1982), in: Harding Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstim-
mung, Bd. 1, Frankfurt / Paderborn 1983, Nr. 29 im Teil Eucharistie.



16

Christi und die geistgewirkte Dynamik seiner Selbstvergegenwartigung im Mahlgeschehen so
klar in den Vordergrund riicken, wird deutlich, dass die Gegenwart des Gekreuzigten und Auf-
erstandenen fiir die gesamte liturgische Feier gilt. Die Realprasenz ist eine Personalprasenz,
eine die gesamte liturgische Mabhlfeier erfiillende Gegenwart Jesu Christi in der versammelten
Gemeinde, im verkiindigten Wort und im eucharistischen Mahl (vgl. SC 7). Das ist kein ,,Mini-
malkonsens”, sondern ein die ganze Fiille der eucharistischen Christuswirklichkeit zum Aus-
druck bringendes gemeinsames Bekenntnis. Die in Brot und Wein sich schenkende Realpra-
senz Jesu Christi griindet in der real gegenwartigen Personalprdsenz des gekreuzigten und
auferstandenen Herrn, der sich selbst mit Brot und Wein gibt und durch seine Gegenwart die
ganze Mabhlfeier durchwirkt.

Beanstandet wird das Abweichen von der ,traditionellen lutherischen Uberzeugung einer Pri-
senz vere et substantialiter” (LA 3). Als Belege fiir das Festhalten an dieser Uberzeugung die-
nen zwei jlingere regionale Dialogtexte aus dem lutherisch-katholischen Dialog — die nord-
amerikanische Declaration on the way: Church, Ministry and Eucharist'® von 2015 und die Ge-
meinsame Erklarung der lutherisch-katholischen Dialogkommission Finnlands® von 2017. Der
okumenische Erkenntnisstand ist freilich deutlich differenzierter, als es in diesen Belegen zum
Ausdruck kommt. In der Porvoo-Erklarung!’ von (inzwischen 13) européischen Kirchen angli-
kanischer und lutherischer Konfession (1993) konnte die Lutherische Kirche Finnlands eine Er-
klarung mittragen, in der die Gewissheit von der Realprdsenz Jesu Christi 6kumenisch offener
ausgesagt wird als in dem in den LA zitierten Text: ,We believe that the body and blood of
Christ are truly present, distributed and received under the forms of bread and wine in the
Lord's Supper (Eucharist). In this way we receive the body and blood of Christ, crucified and
risen, and in him the forgiveness of sins and all other benefits of his passion“!®. In der maR-
geblichen Aussage der Leuenberger Konkordie (1973) konnten sich Lutheraner und Refor-
mierte auf den in Christus als Gabe zentrierten Satz einigen: ,,Im Abendmahl schenkt sich der

auferstandene Jesus Christus in seinem fiir alle dahingegebenen Leib und Blut durch sein ver-

15 ygl. Committee on Ecumenical and Interreligious Affairs, United States Conference of Catholic Bishops / Evan-
gelical Lutheran Church in America, Declaration on the Way. Church, Ministry, and Eucharist, Minneapolis 2015.
16 vgl. Evangelical Lutheran Church of Finland / Catholic Church in Finland, Communion in Growth. Declaration
on the Church, Eucharist, and Ministry. A Report from the Lutheran-Catholic Dialogue Commission for Finland,
Helsinki 2017.

7 vgl. Together in Mission and Ministry. The Porvoo Common Statement with Essays on Church and Ministry in
Northern Europe. Conversations between The British and Irish Anglican Churches and The Nordic and Baltic Lu-
theran Churches, London 1993.

18 Ebd., Nr. 32.



17

heiBendes Wort mit Brot und Wein“'®, Diesem Satz haben fast alle lutherischen Kirchen in
Europa mit ihrer Unterschrift unter die Konkordie zugestimmt. Die Lutherische Kirche in Finn-
land, die der Konkordie bisher nicht beigetreten ist (aber als Gast in der GEKE mitarbeitet)
bildet hier eine Ausnahme und kann deshalb nicht als reprasentativ fiir die Lutheraner in Eu-
ropa gelten.

Mit diesen offeneren Formulierungen ist freilich kein Widerspruch zu den tradierten lutheri-
schen Formulierungen, auch nicht deren Abschwachung intendiert, sondern ihre Einzeichnung
in einen weiteren Horizont: Man kann sehr wohl das klassische vere, realiter et substantialiter
in Richtung eines vere, realiter et personaliter cum pane et vino oder auch sub speciebus panis
et vini verdeutlichen. Gerade so wird die Realprdsenz des Gekreuzigten und Auferstandenen
bekraftigt. Genau das geschieht in GaTH.

Bei gegenwartigen 6kumenischen Lernprozessen ist es sehr wichtig, sich nicht allein eines
Uberlieferten Denkmodells mit philosophischen Anleihen zu bedienen, sondern unter Wah-
rung des Sachgehaltes der theologischen Erkenntnis auch nach neuen Ansatzen zum Verstand-
nis der Gegenwart Jesu Christi im Mahlgeschehen zu fragen. Hier hat gerade der in den aktu-
ellen Dialogpapieren etablierte, differenzierte Konsens eine 6kumenische Methodik auf her-
meneutischer Ebene begriindet, die es ermdglicht, nach neuen Worten bei der Beschreibung
der Realprasenz Jesu Christi zu suchen, bei denen die jeweiligen Anliegen der Konfessionen
bewahrt bleiben. Immer bleibt das Geschehen der Gegenwart Jesu Christi in der Eucharistie
und im Abendmahl ein Geschenk, eine Zusage, eine VerheiBung. Die Gegenwart Jesu Christi
wird sich niemals durch den Rekurs auf immer ja auch zeitbedingte menschliche Erklarungs-
modelle intellektuell erfassen lassen. Ein Versprechen ereignet sich auf einer Beziehungs-
ebene, die mehr bedeutet, als je mit Worten bestimmt werden kann.

Unzutreffend ist die Behauptung, die wahre personale Prdasenz Jesu Christi in Eucharistie und
Abendmahl werde nicht gemeinsam bekundet (vgl. LA 3). In GaTH heil’t es: ,, Die Kontroversen
Uber die Gegenwart des Herrn bei der Feier des Mahls kénnen in dem MaRe Gberwunden oder
wenigstens in ihrer kirchentrennenden Reichweite begrenzt werden, wie man den zum Mahl
einladenden Christus, der sich in seiner Person vergegenwartigt und schenkt, als das han-
delnde Subjekt der Mahlfeier versteht und dieser Sichtweise die Frage nach dem Wie der sak-
ramentalen Vergegenwartigung Christi nachordnet” (GaTH 5.4.2). Das ,Dass” steht aulRer

Frage — das ,Wie” bleibt ein dem denkerischen menschlichen Zugriff entzogenes Geheimnis.

19 Konkordie reformatorischer Kirchen in Europa (1973), Nr. 18, in: Wenzel Lohff (Hg.), Die Konkordie reformato-
rischer Kirchen in Europa: Leuenberger Konkordie, Frankfurt 1985, 17.



18

3.4.3 Amterlehre(n)

Die LA kritisieren einzelne Aussagen des OAK zur Amterlehre (vgl. LA 2), die in einem sehr
langen Dialoggeschehen in Ubereinstimmung mit Erkenntnissen in internationalen Dialogen
erreicht worden sind. Sie begriinden ihre Skepsis vor allem mit Hinweisen auf evangelische
AuRerungen zur Thematik aus jiingerer Zeit. Keine Beachtung findet, dass der OAK sich gerade
dieser Schwierigkeit bewusst ist und im 6kumenischen Sinne fir Reformen votiert.

Die episkopale Sukzession wird von romisch-katholischer Seite in Bezug auf die Apostolizitat
der Kirche als unverzichtbar erachtet und immer wieder als Hindernis fir eine wechselseitige
Amteranerkennung genannt. Indes hat sich aber in vielen rémisch-katholisch/evangelisch-lu-
therischen Dialogen die Erkenntnis durchgesetzt, dass sie nicht isoliert betrachtet, sondern im
Verbund mit traditio und communio gesehen werden muss. Insofern sich die bisch6fliche Suk-
zession erst in Laufe der Amterentwicklung ausgebildet hat, handelt es sich bei ihr anders als
bei traditio und communio um keine auf die Apostel selbst zurlickgehende Norm. Als Dienst
an der Bewahrung der apostolischen Uberlieferung ist sie auRerdem Bekenntnis und Schrift
zu- und untergeordnet (vgl. DV 10). Dies wird in den LA insofern nicht berlicksichtigt als der
apostolischen Lehre die apostolische Sukzession gleichbedeutend zur Seite gestellt wird: ,,Sub-
stantiell hat daran [an der Einheit der Kirche] Anteil die Einheit in der Apostolischen Lehre und
in der Apostolischen Sukzession“ (LA 2). Der OAK hat eine Studie zum Thema ,Das kirchliche

“20 in drei Bianden vorgelegt, in der in sehr differenzierter

Amt in apostolischer Nachfolge
Weise in der fachwissenschaftlichen Perspektive aller theologischen Disziplinen tber den the-
ologischen Sinn der apostolischen Sukzession Auskunft gegeben wird. Die biblische Begriin-
dung des Apostolats im &sterlichen Zeugnis steht dabei in der Mitte der Uberlegungen. In his-
torischer Perspektive ist die Annahme einer ununterbrochenen Kette von Handauflegungen
nicht zu verifizieren. In der systematischen Reflexion sind pneumatologische Aspekte in den
Spuren einer ,via empirica” stark zu machen: Geistliche Dienste, die sich im Trost der Gewis-
sen, in der Starkung des Glaubens an die Auferstehung sowie im Aufbau der Gemeinde be-
wiahren, kénnen in einem geistlichen Urteil als durch Gottes Geist bewirkte Amter anerkannt
werden.

Die LA beanstanden, dass GaTH fiir den evangelischen Bereich die Position einer ,,presbytera-

len Sukzession” mit Gberregionaler Episkopé und damit die gegenseitige Anerkennung der

20 y/gl. Dorothea Sattler / Gunther Wenz (Hg.), Das kirchliche Amt in apostolischer Nachfolge, 3 Bde., Freiburg
i.Br. / Gottingen 2004-2008.



19

Apostolizitat favorisiere, ohne zu beachten, dass der damit vorausgesetzte Konsens ,nicht von
der Mehrheit der Mitgliedskirchen der EKD gedeckt [ist], die in Notsituationen ein Abendmahl
ohne Amtstrager als erlaubt sieht” (LA 2, letzter Absatz). Als Beleg wird aus einem Text des
Rates der EKD (Rechtfertigung und Freiheit, 2014)%! zitiert, in dem aus dem allgemeinen Pries-
tertum aller Getauften auch der Schluss gezogen wird, dass jeder Christ ,,im Prinzip” die Sak-
ramente verwalten kann.??2 Abgesehen davon, dass hier keineswegs an eine willkirliche, un-
geordnete und damit aus personlichen Interessen beanspruchte Leitung von Abendmabhlsfei-
ern gedacht ist, verwundert es, dass der Einwand auf einen Text gestitzt wird, der den Cha-
rakter einer Handreichung tragt, aber keinen kirchenrechtlichen Status hat. Hatte man in den
Kirchenordnungen der EKD und ihrer Mitgliedskirchen nachgesehen, hdatte man sich miihelos
davon Uberzeugen kénnen, dass die Aussage in GaTH 6.2.2, nach der in der Confessio Au-
gustana im Einklang mit romisch-katholischer Lehre bekannt werde, ,dass niemand in der Kir-
che offentlich lehren solle ohne ordentliche Berufung (CA XIV)“ geltendes Kirchenrecht in der
EKD ist. Eben deshalb wurde selbstverstandlich der Grundsatz bekraftigt, dass die Leitung der
Feier einem Ordinierten/einer Ordinierten obliegt (vgl. GaTH, 5.4.5).

Da die EKD Teil einer grofReren Kirchengemeinschaft ist, sei hier auch auf die einschlagigen
Lehrdokumente der Gemeinschaft der Evangelischen Kirchen in Europa (GEKE) verwiesen. In
der 1994 auf der Vollversammlung in Wien beschlossenen wichtigen Ekklesiologie-Studie Die
Kirche Jesus Christi?® heiRt es: ,,Dort wo Kirche ist, bedarf es [...] eines ,geordneten Amtes’ der

offentlichen Wortverkiindigung und Sakramentsverwaltung?*

. In Amt — Ordination — Epi-
skopé?> (2012), dem maRgeblichen Lehrdokument der GEKE zu Amt und Ordination, wird die
Uberzeugung bekriftigt, ,,dass ein Amt in der Kirche, das Verkiindigung des Evangeliums und
Verwaltung der Sakramente einschlief8t, in jedem Fall durch Ordination Ubertragen werden
muss“26. Ausdriicklich wird betont, dass der Hinweis auf das Priestertum aller Getauften nicht

darauf zielt, ,die Bedeutung des besonderen Dienstes an Wort und Sakrament im normalen

Leben der Kirche herabzusetzen“?’.

21 yg|. Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland, Rechtfertigung und Freiheit. 500 Jahre Reformation 2017.
Ein Grundlagentext des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), Gitersloh 2014.

22 \/gl. ebd., Abschnitt 2.6.3.

B ygl. Michael Biinker /Martin Friedrich (Hg./eds.), Die Kirche Jesu Christi / The Church of Jesus Christ. Der refor-
matorische Beitrag zum 6kumenischen Dialog tUber die kirchliche Einheit / The Contribution of the Reformation
towards Ecumenical Dialogue on Church Unity, Frankfurt 1995.

24 Ebd., Abschnitt 2.5.1.2.

25 y/gl. Michael Biinker / Martin Friedrich (Hg./eds.), Amt, Ordination, Episkopé und theologische Ausbildung /
Ministry, ordination, episkopé and theological education, Leipzig 2013.

%6 Ebd., 64.

2 Ebd., 43.



20

Es ist nicht nachvollziehbar, dass gegen GaTH eingewendet wird, der character indelebilis des
Weiheamts werde als ,Fehlentwicklung” betrachtet (so LA 2); dies ldsst sich dem als Beleg
angefiihrten Darlegungen unter GaTH 4.6 nicht entnehmen. Es ist nicht ersichtlich, was zu ei-
ner derartigen Vermutung Anlass gibt. Die evangelische Kirche kann die rémisch-katholische
und orthodoxe Auffassung eines character indelebilis durchaus achten. Auch wenn sie selbst
die Ordination nicht als Sakrament versteht, hilt sie doch an der Unwiederholbarkeit der ein-
mal erfolgten Ordination fest.?® Die Einschitzung, es handele sich im Blick auf GaTH 6.3.5 um
»ein eher empirisches Amts- und Weiheverstandnis” (LA 3), verfehlt den Kern der Argumen-
tation in GaTH, die das Amt von seiner Einsetzung durch Jesus Christus und dem Wirken des
Heiligen Geistes her begreift.

GaTH hat sich zur Frage der Frauenordination nicht gedulRert. Der Grund, auf dieses Desiderat
in den LA nicht einzugehen, ist keineswegs unsere Annahme, dass diese Thematik nicht wich-
tig sei. Grundlegend fiir das Votum des OAK ist jedoch zunichst die Achtung und Anerkennung
der kirchenamtlichen Ordnungen in den gegenwirtigen Kirchen (vgl. GaTH 8.1). Der OAK ist in
seiner Mehrheit der theologisch begriindeten Uberzeugung, dass sich die VerheiRung der Ge-
genwart Jesu Christi im Mahlgeschehen auch dann erfiillt, wenn eine Frau die Liturgie leitet.
Zentral ist die Bitte um den Heiligen Geist (Epiklese) und das wirksame Gedachtnis (Anamnese)
des Handelns Jesu Christi. Der OAK ermutigt zu 8kumenischen Studien zur Thematik Frauenor-
dination, bei denen — neben der theologischen Argumentation —auch die Erfahrungen in den
reformatorischen Kirchen weltweit Beachtung finden.

Zu den Fragen des Amts und zum Verstandnis des rémisch-katholischen Amtspriestertums
und des evangelischen Pfarramts hat der OAK mehrere Jahre intensiv gearbeitet.?® Die dabei
gewonnenen Einsichten und Ergebnisse sind im ,, AbschlieBenden Bericht” festgehalten wor-

den3% und wurden bei der Arbeit an GaTH stets vorausgesetzt.

28 ygl. Michael Biinker / Martin Friedrich (Hg./eds.), Amt, Ordination, Episkopé und theologische Ausbildung /
Ministry, ordination, episkopé and theological education, Leipzig 2013, 65.

29 V/gl. Dorothea Sattler / Gunther Wenz (Hg.), Das kirchliche Amt in apostolischer Nachfolge, 3 Bde., Freiburg
i.Br. / Gottingen 2004-2008.

30 yg|. Dorothea Sattler / Gunther Wenz (Hg.), Das kirchliche Amt in apostolischer Nachfolge, Bd. 3: Verstandi-
gungen und Differenzen, Freiburg i.Br. / Gottingen 2008, 167-267.



21

3.4.4 Gemeinschaft im Abendmahl/Eucharistie und Kirchengemeinschaft

Es liegt dem OAK fern, ,eine Trennung zwischen Christus und der Kirche vorzunehmen®, wie
es die LA mutmaRen (vgl. LA 2). Eine Unterscheidung zwischen Christus und der Kirche ent-
spricht jedoch der evangelischen Tradition ebenso wie der Lehre des 2. Vatikanischen Konzils.
LG 8 kennt eine Verhadltnisanalogie zwischen der menschlichen und gottlichen Natur Jesu
Christi und dem gesellschaftlichen Geflige der Kirche und dem Geist Christi. Die beiden Hand-
lungstrager (der siindenlose Jesus Christus und die auch von der Siinde ergriffene Kirche) sind
lediglich in ein Verhaltnis im Sinne der , Analogie” gesetzt: Die Unterschiede sind groRer als
die Gemeinsamkeiten. Das Konzil erinnert an die siindenlose Existenz Christi, wahrend die Kir-
che ,,stets der Reinigung bedirftig” bleibt und ,,immerfort den Weg der BufRe und Erneuerung”
geht (LG 8).

Die LA machen geltend, dass den Aussagen zur ,Gemeinschaft mit dem Papst und dem Orts-
bischof, mit der Kirche des Himmels (mit Maria und allen Heiligen), aber auch mit den Verstor-
benen” ein lutherischer ,,und noch weniger” ein reformierter Christ ,kaum” zustimmen kann,
,ohne in einen Gewissenskonflikt” zu geraten (LA 3). Der , Fiduzialglaube” an die Gegenwart
Christi reiche hier nicht aus, das Amen sei gleichsam seine ,Unterschrift” unter eine Professio
fidei.

In der Tat ist ein solcher Gewissenskonflikt moglich. Deshalb wird es nicht wenige evangelische
Christen geben, die das eucharistische Hochgebet an dieser Stelle nur unter geistlichem Vor-
behalt mitbeten und der Austeilung fernbleiben, obwohl sie an der Eucharistiefeier teilneh-
men. Umgekehrt gibt es romisch-katholische Christen, die zwar mit anteilnehmendem Res-
pekt der evangelischen Abendmahlsfeier beiwohnen, aber nicht kommunizieren.

Es ist aber ebenso moglich, dass evangelische (auch reformierte!) Christen aufrichtig in die
Intercessiones des Hochgebets einwilligen, weil sie in ihren Formulierungen ein Vorzeichen
der vollen sichtbaren Einheit der Kirche erkennen, die sie aufrichtig bejahen. Welcher Mensch
kann das von aufRen beurteilen? Solche evangelischen Christen bekunden mit ihrem Amen den
lebendigen Zusammenklang von Katholizitdt, Okumenizitit und Einheit der einen, heiligen Kir-
che Jesu Christi. Auch das ist eine Gewissensentscheidung, die Respekt verdient, ohne dass sie
in ihrer Ernsthaftigkeit und Glaubwiirdigkeit von vorneherein in Abrede gestellt werden darf.

Die wechselseitige Teilnahme an den Feiern von Abendmahl und Eucharistie ldsst sich beim



22

heutigen Stand der Dinge tberhaupt nur als Ausdruck einer individuellen Gewissensentschei-
dung begriinden. Aber eine solche Gewissensentscheidung sollte — schon aus seelsorglichen
Grinden — in der einen oder anderen Richtung mit Achtung und Respekt behandelt werden.
Wenn seitens der romisch-katholischen Kirche der Wille zur Gemeinschaft bekundet wiirde,
brauchte man sich um das Gewissen evangelischer Christen keine Sorgen zu machen. Auch ein
orthodoxer Christ, der ja prinzipiell zur Kommunion zugelassen ist, kdnnte nicht das Gesamt
des romisch-katholischen Glaubens unterschreiben: die Gemeinschaft mit dem Papst und dem
Ortsbischof, das Filioque oder die Lehre vom Fegefeuer.

Unklar und vage sind die Anfragen an das Verstandnis der Taufe in GaTH (vgl. LA 4). Die in den
O0kumenischen Dialogen vorgenommene Differenzierung zwischen der Aufnahme in eine irdi-
sche, konkrete, immer auch durch biographische Beziige favorisierte Kirchengestalt und die
Eingliederung in den einen Leib Jesu Christi findet keine Beachtung. Die Taufe als sakramen-
tales Band der Einheit erfahrt in den LA keine theologisch hinreichende Anerkennung. Die
existenzielle, soteriologisch bedeutsame Wende vom Tod in das Leben in Christus Jesus be-
wegt sich auf einer anderen Ebene als Fragen des Kirchen- und Amtsverstandnisses, auch
wenn sie damit verknipft sind.

Als Sakrament der Eingliederung in den Leib Christi hat die Taufe ekklesiale Implikationen. Wir
sind schon Glieder des einen Leibes Christi, auch wenn unsere konkreten Kirchen noch nicht
vollstandig zur Einheit gefunden haben. Im Hinweis darauf soll die Taufe nicht ,als eine von
der konkreten Kirche losgeloste Realitat” dargestellt werden, wie dies die LA 2 formulieren.
Wohl aber zeigt sich die innerhalb der Kirchenspaltung unlésbare Spannung zwischen der Ein-
heit des Leibes Christi, an der die verschiedenen Kirchen teilhaben, und den verschiedenen
kirchlichen Konkretionen. Gerade weil die Anerkennung der Taufe anderer Kirchen diese
Taufe nicht von den Kirchen trennt, in denen sie gefeiert wird, hat diese Anerkennung eine
Dynamik hin zur Anerkennung der in diesen Kirchen gelebten Gemeinschaft, der in diesen Kir-
chen wahrgenommenen Amter und der diesen Kirchen geschenkten Geistesgaben. In den
okumenischen Dialogen zwischen der romisch-katholischen Kirche und den evangelischen Kir-
chen ist dieser Dynamik Raum gegeben worden, so dass tatsdchlich nicht ausschliefilich hin-
sichtlich der Taufe, sondern auch hinsichtlich anderer Konkretionen von Kirche die 6kumeni-
sche Gemeinschaft gewachsen ist. Dies veranlasst uns dazu, auf dem Weg der wachsenden
Kirchengemeinschaft unser Votum fiir die Offnung wechselseitiger Teilnahme am Tisch des

Herrn vorzulegen.



23

Durch die Taufe gehdren alle der Kirche Christi an. Mit der Taufe gehdrt man aber auch einer
konkreten Gemeinschaft an. Das 2. Vatikanische Konzil hat festgestellt, dass die Menschen in
ihrer jeweiligen Gemeinschaft das Wort Gottes horen, es ausgelegt bekommen, ihnen daher
in diesen Gemeinschaften Gnade vermittelt wird. Deswegen hat das Konzil auch von Kirchen
und Kirchlichen Gemeinschaften gesprochen. Vor diesem Hintergrund konzentriert sich UR
auch nicht mehr primar auf die Beziehung zwischen der Rémisch-katholischen Kirche und den
Individuen, die zu einer anderen Kirche oder einer Kirchlichen Gemeinschaft gehéren, sondern
auf die Beziehung zwischen der Romisch-katholischen Kirche und den anderen Kirchen und
Kirchlichen Gemeinschaften. Durch die Verwendung der Begriffe , Kirche” respektive ,Kirchli-
che Gemeinschaft”, ,subsistit in“, ,Communio bzw. communio plena / non plena“ werden
Differenzierungen auf ekklesiologischer Ebene zum Ausdruck gebracht. Mit den Begriffen
»Communio plena” und ,,Communio non plena” werden Grade und Intensitdten anerkannter
ekklesialer Wirklichkeit bezeichnet.

Auf Wunsch mehrerer Konzilsvater hat sich das Okumenismusdekret daraufhin positiv zu einer
»Communicatio in sacris” gedulRert. Vor dem Hintergrund der neuen Einsichten vor allem im
Bereich der Ekklesiologie war zu kldren, wie mit der Spannung zwischen der Eucharistie als
Zeichen der sichtbaren Einheit einerseits und als Mittel der Gnade auf dem Weg zu umfassen-
der Einheit andererseits umgegangen werden sollte. Entscheidend wurde eine Passage in Uni-
tatis redintegratio 8,4 welche lautet: ,Man darf jedoch die Gemeinschaft bei der communica-
tio in sacris nicht als ein allgemein und ohne Unterscheidung [lateinisch: indiscretim] giiltiges
Mittel zur Wiederherstellung der Einheit der Christen ansehen. Hier sind hauptsachlich zwei
Prinzipien malRgebend.” Das erste Prinzip impliziert, dass, im Allgemeinen, die Teilnahme an
der Eucharistie auf diejenigen beschrénkt ist, die in voller Gemeinschaft stehen.3! Das zweite
Prinzip jedoch erlaubt Ausnahmen, wobei, so das Vademecum, auf die Erlauterung des Direk-
toriums hinzuweisen ist: ,,Die Eucharistie ist fur die Getauften eine geistliche Nahrung, die sie
befdhigt, die Slinde zu l(iberwinden, vom Leben Christi selbst zu leben, immer tiefer in seinen
Leib eingegliedert zu werden und immer intensiver an der ganzen Heilsékonomie des Geheim-

nisses Christi teilzuhaben.“32

31 ygl. Okumenisches Vademecum ,Der Bischof und die Christliche Einheit”, 2020, Nr. 36, abrufbar auf:
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2020/12/04/0635/01477 .html#it.

32 p3pstlicher Rat zur Férderung der Einheit der Christen, Direktorium zur Ausfiihrung der Prinzipien und Nor-
men iiber den Okumenismus vom 25. Marz 1993 (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls Nr. 110), Bonn1993,
Nr. 129.



24

Bei der Prasentation der zwei Prinzipien in der Konzilsaula erklarte der Relator, dass die beiden
Prinzipien in einer dialektischen Beziehung zueinander stehen.33 Der Verfasser der Relatio er-
lduterte was gemeint ist: ,Beide Aspekte — Zeichen der Einheit und Mittel der Gnade — kdnnen
nicht voneinander getrennt werden, sondern mussen in einer kreativen Spannung miteinan-
der zur Geltung kommen. ,Indiscretim’ impliziert demnach ein objektiv nicht Trennbares und
somit ein nicht Trennendes. Es bedeutet folglich, dass communicatio in sacris nach Abwagung
beider Aspekte praktiziert werden soll. Letztendlich ist deswegen ein personliches, subjektives
Urteil erforderlich.”34

»Wie man sich hier klug zu verhalten hat, soll unter Beriicksichtigung aller Umstande der Zeit,
des Ortes und der Personen die 6rtliche bischéfliche Autoritdt in klugem Ermessen entschei-
den, soweit nicht etwas anderes von der Bischofskonferenz nach MaRgabe ihrer eigenen Sta-
tuten oder vom Heiligen Stuhl bestimmt ist.“ (UR 8,4; Vademecum Nr. 36). Das Votum des
OAK verbleibt auf dieser Ebene der ,,communicatio in sacris“ zwischen einzelnen Christinnen
und Christen, will jedoch vor allem die bereits vorhandenen Gemeinsamkeiten im Glauben
festhalten.

Die LA befiirchten, dass eine Vorwegnahme der Einheit in der Mahlgemeinschaft Gefahr laufe,
die Glaubensdifferenzen zu relativieren, und macht geltend, dass die Wiederherstellung der
Gemeinschaft im Glauben die Voraussetzung fiir die gemeinsame Teilhabe am Tisch des Herrn
sei. Zum Zusammenhang Kirchen- und Eucharistiegemeinschaft hat sich GaTH eingehend ge-
dulert (vgl. GaTH, 7.1-11), sodass diese Beflirchtung verwundert. Keineswegs soll einer Rela-
tivierung der Differenzen im Kirchenverstandnis Vorschub geleistet werden. Die Begegnung
miteinander Uber die Grenzen der Konfessionen hinweg kann jedoch das Interesse aneinander
wecken und in Gespréache fuhren.

Das 6kumenische Gesprach hat gezeigt, dass evangelische und romisch-katholische Christin-
nen und Christen im Glauben wesentlich mehr verbindet als trennt und dass nicht jede Diffe-
renz kirchentrennenden Charakter hat, sondern in der Besinnung auf den gemeinsamen
Grund des Glaubens ertragen werden kann. Gewiss setzt eine volle, umfassende Eucharistie-
und Abendmahlsgemeinschaft zwischen Kirchen die Erkldarung und Verwirklichung ihrer Kir-
chengemeinschaft voraus. Diese Auffassung wird auch ohne jede Einschrankung in der Leuen-

berger Konkordie vertreten. Demgegeniiber ist die wechselseitige, gastweise Offnung der

33 vgl. Acta Synodalia I11/111, 328-329.
34 George Tavard, Praying Together: Communicatio in sacris in the Decree on Ecumenism, in: Alberic Stacpoole
(ed.), Vatican Il by those who were there, London 1986, 214.



25

Mabhlfeiern fiir Christinnen und Christen der anderen Konfession ein kleiner, erster und in De-
mut vollzogener Schritt, der das Bemiihen um die volle Wiederherstellung der Gemeinschaft

im Glauben nicht ersetzen, wohl aber beflligeln kann.

4. Weiteres Vorgehen

Der OAK ist zu weiteren Gesprichen auf allen Ebenen bereit und nimmt die entsprechenden
Anregungen in den LA gerne auf. Eine Publikation zu GaTH ist geplant, in der Mitglieder des
OAK ihre Fachexpertise in wissenschaftlichen Beitrdgen einbringen.

Zu wiinschen ware, dass die an unterschiedlichen Orten entstandenen bilateralen nationalen
Dialoge zum Thema Eucharistie und Abendmahl (die LA erwdhnen USA und Finnland) eine
gemeinsame Sichtung und Koordinierung erfahren.

Gerne schlieRt der OAK sich der Anregung der LA an, den multilateralen ékumenischen Kon-
text der Thematik umfassend in den Blick zu nehmen. Dazu ist es erforderlich, alle christlichen
Traditionen nach ihrem Verstdandnis der Gegenwart Jesu Christi in der Feier von Abendmahl,

Eucharistie und Gottlicher Liturgie zu befragen.

Der OAK bleibt bereit, sich in den Dienst der Suche nach Formen der sichtbaren Einheit der
Kirchen zu stellen. Eine theologisch intensive Befassung mit der Theologie von Abendmahl und
Eucharistie in allen christlichen Konfessionen ist dazu erforderlich. Der OAK ist der Meinung,
hierzu mit GaTH einen wichtigen Beitrag geleistet zu haben und ist gerne bereit, Gber ihn wei-

tere Gesprache zu fuhren.

Minster und Tubingen, am 06. Januar 2021

Dorothea Sattler und Volker Leppin
Wissenschaftliche Leitung des OAK



