EINFUHRUNG

1. Vorbemerkungen

Die in diesem Buch in deutscher und englischer Sprache dokumentierte 6kumenische Studie
mit dem Titel ,,Gemeinsam am Tisch des Herrn. Ein Votum des Okumenischen Arbeitskreises
katholischer und evangelischer Theologen“ wurde im Rahmen einer Pressekonferenz am 11.
September 2019 in Frankfurt am Main der interessierten Offentlichkeit erstmals vorgestellt.
Seit diesem Datum ist diese Studie online lber die homepage der Katholisch-Theologischen
Fakultat der Westfalischen Wilhelms — Universitat Minster in deutscher Sprache zuganglich.
Sie hat inzwischen auf unterschiedlichen Ebenen (in der akademischen Theologie, in
kirchenamtlichen Gremien sowie in pastoral motivierten Kontexten) bereits eine hohe und in
Teilen kontroverse Aufmerksamkeit erfahren. Fiir alle bisherigen Stimmen sind wir als
Wissenschaftliche Leitung im Namen des gesamten Okumenischen Arbeitskreises (kiinftig
OAK) sehr dankbar. Mit Respekt verbundene, konstruktiv orientierte Gespriche iiber die

Thematik Abendmahl/Eucharistie fihren die Konfessionen ndher zusammen.

Grolle Resonanz hat bis heute insbesondere das auf das kiinftige Handeln der Kirchen zielende
Votum des OAK erfahren, das sich in folgender Weise zusammenfassen |4sst: Aus Sicht des
OAK sind die erreichten Ubereinstimmungen in der Lehre von Abendmahl/Eucharistie und
Amt zwischen der romisch-katholischen Kirche und den evangelischen Kirchen hinreichend,
um dafir zu votieren, sich wechselseitig zur Feier von Abendmahl/Eucharistie in den
liturgischen Formen der jeweils anderen Konfession einzuladen und einladen zu lassen.
Vorrangig bedeutsam ist dabei das gemeinsame Vertrauen auf Jesus Christus, der in der Kraft
des Heiligen Geistes seine erlosende Lebenspreisgabe fiir alle Siinderinnen und Siinder im

Zeichen des Mahles gegenwartig werden lasst.

Der OAK méchte durch die Ubersetzung dieser kurzen Einfiihrung sowie der gesamten Studie
in die englische Sprache die internationale Rezeption der theologischen Argumentation, die
zu diesem Votum gefiihrt hat, erleichtern. In dieser Einfihrung geben wir Auskunft iber die
Hintergriinde der Studie in der Geschichte des OAK (Abschnitt 2.); wir benennen die heutigen
okumenischen Kontexte, in denen diese Studie steht (Abschnitt 3.) und beschreiben vor
diesem Hintergrund das besondere Profil der vorliegenden Studie (Abschnitt 4.); wir gehen

auf Fragen der zu erwartenden Rezeption ein (Abschnitt 5.); Perspektiven fiir die kiinftige



Arbeit des OAK werden vorgestellt (Abschnitt 6.); wir schlieRen mit einem besonderen Dank

an einzelne Personlichkeiten und Institutionen (Abschnitt 7.).

2. Impulse aus der Geschichte des OAK

Seit der Griindung des OAK im Jahr 1946 in Paderborn hat unser aus jeweils bis zu 20
evangelischen und romisch-katholischen Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern
unterschiedlicher theologischer Disziplinen bestehendes Gremium auf seinen Jahrestagungen

6kumenisch relevante Themen besprochen.?

Nach einzelnen frihen Veroffentlichungen
begann mit der Buchreihe ,,Dialog der Kirchen” eine Phase, in der der OAK in ,AbschlieBenden

Berichten” Zusammenfassungen der Beratungen vorlegte.

Viele der vorgelegten Publikationen stehen in einem engen thematischen Zusammenhang mit
der hier vorgelegten Studie und sind als Vorarbeiten zu verstehen. Zu diesen
wissenschaftlichen Beitrigen des OAK, die bei der Rezeption der gegenwirtigen Studie zu
bericksichtigen sind, zahlen vor allem folgende Publikationen: (1) Die 1983 erschienene
Studie zum Thema ,Das Opfer Jesu Christi und seine Gegenwart in der Kirche“?, in der
bibeltheologische, historische und systematisch-theologische Erkenntnisse Uber erreichte
okumenische Konvergenzen in einer zentralen Thematik der Eucharistie- und
Abendmabhlslehre dargestellt und begriindet werden: Dort, wo im Gefolge des Tridentinums
vom eucharistischen Opfer die Rede ist, handelt es sich um die auch aus evangelischer Sicht
nicht zu beanstandende liturgische Feier zur Vergegenwartigung der einmaligen und fir das
Heil der Geschopfe voll genligsamen Lebenspreisgabe Jesu Christi in seinem Tod fiir uns. (2)
Die 1986 erschienene Studie ,Lehrverurteilungen — kirchentrennend?“® hat allen
kontroversen theologischen Aspekten im Themenbereich Abendmahl/Eucharistie in sehr
differenzierter Weise Raum gegeben. Sie stellte sich der Frage, ob die im 16. Jahrhundert

ausgesprochenen Verurteilungen der Lehre der jeweiligen theologischen Widersacher aus

1 Vgl. zur Griindung des OAK und zu den Anfingen seiner Geschichte: Barbara Schwahn, Der Okumenische
Arbeitskreis Evangelischer und Katholischer Theologen von 1946 bis 1975, Gottingen 1996.

2 vgl. Karl Lehmann / Edmund Schlink (Hg.), Das Opfer Jesu Christi und seine Gegenwart in der Kirche.
Klarungen zum Opfercharakter des Herrenmahls, Gottingen / Freiburg 1983.

3vgl. Karl Lehmann / Wolfhart Pannenberg (Hg.), Lehrverurteilungen - kirchentrennend? Bd. I: Rechtfertigung,
Sakramente und Amt im Zeitalter der Reformation und heute, Géttingen / Freiburg 1986. Englische
Ubersetzung: Karl Lehmann / Wolfhart Pannenberg (eds.), Condemnations of the Reformation Era: Do they still
divide?, Minneapolis 1990. Vgl. im Nachgang zu dieser Studie im Blick auf den Themenbereich
Abendmahl/Eucharistie auch: Wolhart Pannenberg (Hg.), Lehrverurteilungen — kirchentrennend?, Bd. lIl:
Materialien zur Lehre von den Sakramenten und vom kirchlichen Amt, Freiburg / Gottingen 1990; Wolfhart
Pannenberg / Theodor Schneider (Hg.), Lehrverurteilungen — kirchentrennend?, Bd. IV: Antworten auf
kirchliche Stellungnahmen, Freiburg / Géttingen 1994.



heutiger Sicht noch von kirchentrennender Wirkung sind. In dieser Studie werden auch Fragen
der Amterlehre behandelt. (3) Die mehrbindige Studie ,Verbindliches Zeugnis“4 ist insofern
in der Geschichte des OAK von besonderer Bedeutung, als sie hermeneutische Grundfragen in
okumenischer Perspektive behandelte, die bei jeder Einzelfrage zu bedenken sind.
Insbesondere das Verhadltnis zwischen Schrift und Tradition wurde reflektiert. Auch der
Erkenntniswert der in Gemeinschaft gelebten Praxis des Glaubens fand Beachtung. (4) Mehr
als acht Jahre hat der OAK an der Studie zum Thema ,Das kirchliche Amt in apostolischer
Nachfolge”> gearbeitet. In drei Banden werden historische Entwicklungen nachgezeichnet,
biblische Begrindungen erortert und systematisch-theologische Reflexionen Uber die
theologische Rede von der , Apostolischen Sukzession” angestellt. Differenzierungen werden
vorgenommen, die es erlauben, zwischen materialen Aspekten (Verkiindigung des
Evangeliums) und formalen Aspekten (Gestalt der Ubertragung eines Amtes) zu unterscheiden
und sie einander zuzuordnen. (5) In der Studie ,,Reformation 1517 — 2017“¢ hat der OAK viele
Erkenntnisse friherer Studien gebindelt und die Frage nach den Konsequenzen der

erreichten Konvergenzen gestellt.

3. Gegenwartige 6kumenische Kontexte

Die vorliegende Studie des OAK l&sst sich nur im Zusammenhang der vielen 6kumenischen
Studien verstehen, die dem formulierten Votum voraus gegangen sind. Den Mitgliedern des
OAK ist sehr bewusst, dass auch an vielen anderen Orten im internationalen Raum in analoger
Weise die entsprechenden Themen beraten worden sind; viele von ihnen waren und sind
selbst daran beteiligt. Viele Mitglieder des OAK beklagen, auch angesichts der Debatten um
die Gemeinsame Erklarung zur Rechtfertigungslehre, der ein Mangel an realen Folgen
vorgeworfen wurde, die ausbleibende rechtliche und praktische Umsetzung der theologischen
Erkenntnisse. Vor diesem Hintergrund lassen sich zwei Kontexte benennen, die diese Studie

pragen und die miteinander verbunden sind:

4vgl. Theodor Schneider / Wolfhart Pannenberg (Hg.), Verbindliches Zeugnis. 3 Biande (Bd.1: Kanon — Schrift -
Tradition; Bd. II: Schriftauslegung — Lehramt — Rezeption; Bd. Ill: Schriftverstandnis und Schriftgebrauch),
Freiburg / Goéttingen 1992-1998; vgl. auch die Ubersetzung des Schlussberichts ins Englische: Theodor
Schneider / Wolfhart Pannenberg (ed.), Binding Testimony. Holy Scripture and Tradition, Frankfurt — New York
2014.

5Vgl. Das kirchliche Amt in Apostolischer Nachfolge. 3 Biande (Bd. 1: Grundlagen und Grundfragen; Bd. II:
Urspringe und Wandlungen; Bd. Ill: Verstandigungen und Differenzen), Freiburg / G6ttingen 2004-2008.

6 Vgl. Volker Leppin / Dorothea Sattler (Hg.), Reformation 1517 — 2017. Okumenische Perspektiven, Freiburg /
Gottingen 2014 (deutsch und englisch).



(1) In der internationalen 6kumenischen Gremienarbeit gibt es in den letzten Jahrzehnten das
verstarkte Bestreben, Bindelungen der erreichten Verstindigungen vorzunehmen. Das
literarische Vorbild bei Befiirwortern einer solchen ékumenischen Ubung ist die am 31.
Oktober 1999 in  Augsburg unterzeichnete ,Gemeinsame Erklarung  zur
Rechtfertigungslehre’, die einen 6kumenischen Konsens in den theologischen Grundanliegen
in dieser Thematik feststellt. Die Bemiihungen, die Friichte der bereits gefiihrten
dkumenischen Dialoge zu ernten®, haben in der 6kumenischen Literatur eine neue literarische
Gattung hervorgebracht: die ,In via - Erklarungen”, die es auch zum Themenbereich
»Abendmahl/Eucharistie” gibt . In ihnen sind die erreichten Stationen auf dem Weg zum Ziel -
zur eucharistischen Gemeinschaft —beschrieben. Der Papstliche Rat zur Férderung der Einheit
der Christen hat in diesem Sinne nationale 6kumenische Gremien darum gebeten, Studien
zum Themenkreis Kirche, Eucharistie und Amt vorzulegen. Nach der Studie ,, Declaration on
the Way. Church, Ministry, and Eucharist” (2015) in den USA® sowie der Studie ,,Communion
in Growth. Declaration on the Church, Eucharist, and Ministry” (2017) in Finnland'° liegt nun
eine weitere okumenische Studie vor, die - neben der Begrindung eucharistischer
Gemeinschaft bereits heute - auch von dem Anliegen gepragt ist, die vorausgehenden

okumenischen Erkenntnisse zu bindeln und weiterzufihren.

Die Okumenische Bewegung mochte an Verbindlichkeit gewinnen. Selbstverpflichtungen
angesichts der Gewissheit, in dem einen christlichen Glauben verbunden zu sein, werden
eingegangen. Horbereitschaft, Anerkennung anderer Positionen - all dies pragt die
gegenwartige 6kumenische Mentalitat auch auf der akademischen Ebene. Die beschriebenen
Entwicklungen in der gegenwartigen dkumenischen Hermeneutik wirkten sich auch bei der

Formulierung des in dieser Studie begriindeten Votums des OAK aus.

7Vgl. Gemeinsame Erklarung zur Rechtfertigungslehre des Lutherischen Weltbundes und der Katholischen
Kirche, in: Harding Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung, Bd. 3 (1990 — 2001), Frankfurt
/ Paderborn 2003, 419-441; in englischer Sprache: Lutheran-Roman Catholic Dialogue, Joint Declaration on the
Doctrine of Justification, in: Gros, Jeffrey et al. (eds.), Growth in Agreement Il, Reports and Agreed Statements
of Ecumenical Conversations on a World Level (1982-1998), Geneva 2000, 566-582.

8 Vgl. Vom Konflikt zur Gemeinschaft. Gemeinsames lutherisch — katholisches Reformationsgedenken im Jahr
2017, Leipzig / Paderborn 2013; englisch: From Conflict to Communion. Lutheran-Catholic Common
Commemoration of the Reformation in 2017. Report of the Lutheran-Roman Catholic Joint Commission for
Unity, Paderborn 2013. Vgl. auch: Walter Kasper, Die Friichte ernten. Grundlagen christlichen Glaubens im
o6kumenischen Dialog, Paderborn 2011; Original in englischer Sprache: Harvesting the Fruits. Aspects of
Christian Faith in Ecumenical Dialogue, London / New York 2009.

9Vgl. United States Conference of Catholic Bishops / Evangelical Lutheran Church in America, Declaration on
the Way: Church, Ministry, and Eucharist, Minneapolis 2015.

10ygl. Evangelical Lutheran Church of Finland / Catholic Church in Finland, Communion in Growth. Declaration
on the Church, Eucharist, and Ministry. A Report from the Lutheran-Catholic Dialogue Commission for Finland,
Helsinki 2017.



(2) In Familien und Gemeinden sowie bei besonderen Anlassen wie beispielsweise auf
Kirchentagen wird das 6kumenische Miteinander immer selbstverstandlicher und das Fehlen
der Gemeinschaft in Abendmahl/Eucharistie immer splrbarer. Dies gilt besonders fiir jene
Menschen, die ihren Lebensalltag in einer konfessionsverbindenden Ehe miteinander teilen.
Diese Erfahrungen pragen sozial und biographisch auch die Menschen, die sich im OAK
engagieren. Die Suche nach Moglichkeiten verbindender 6kumenischer Spiritualitat hat einen
Richtungssinn: Sie zielt die Erflillung im gemeinsamen eucharistischen Mahl an. Die Teilhabe
an den liturgischen Feiern anderer christlicher Traditionen kann die Erkenntnis starken, in der
Tiefe des christlichen Glaubens bereits miteinander verbunden zu sein. Viele Christinnen und
Christen sind noch unvertraut mit der liturgischen Praxis in anderen kirchlichen Traditionen.
Die Erfahrung, in Abendmahl/Eucharistie in dem einen Glauben miteinander das eine
Osterliche Geheimnis zu feiern, kann die Hoffnung auf die sichtbare Einheit der Kirchen

starken.

4. Das Profil der vorliegenden Studie

Vor diesem gesamtkirchlichen und auch personliche Aspekte berlicksichtigenden hier
skizzierten Hintergrund méchte der OAK (iber eine erneute bloRBe Beschreibung der erreichten
Konvergenzen hinausgehen. Er verbindet die nlichterne Anstrengung der Bilindelung der
Ergebnisse O6kumenischer Dialoge mit einem Votum, mit einer Ermutigung: Es gibt
theologische Griinde dafiir, dass in den konfessionell gepragten liturgischen Feiern von
Abendmahl/Eucharistie das eine Geheimnis der Lebenspreisgabe Jesu Christi fur die verlorene
Menschheit existentiell erkannt und gemeinsam bedacht sowie in der Mahlgemeinschaft als

erlosend erfahren werden kann.

Nach vielen Jahrzehnten gemeinsamer 6kumenischer Studienarbeit, im Wissen um die
Gemeinschaft in dem einen christlichen Glauben, ist es den Mitgliedern des OAK ein Anliegen,

ein Votum fiir eine veranderte 6kumenische Praxis zu formulieren.

Es gab bis zur Erstellung der hier veroffentlichten Studie, deren Ausgangspunkt die erreichten
Konvergenzen in der Amterlehre waren, einen langen Weg der Beratungen. der sich tiber zehn
Jahre hinzog und auch von grundsatzlichen Zweifeln an Mdglichkeit und Sinnhaftigkeit des
Vorhabens begleitet war. Auch im OAK wird die Diskussion, ob die Zeit der Dialog-Okumene
nicht zu Ende gehen kdnnte, weil die theologischen Argumente gerade in den kontroversen
Fragen ausgetauscht sind, und eine Annaherung auf kirchenamtlicher, institutioneller Ebene

5



angesichts der geschichtlich geformten sozialen Wirklichkeiten in den eigenstindigen
Kirchentypen kaum erreichbar erscheint, gefiihrt. Insbesondere jlingere Kolleginnen und
Kollegen im OAK betrachten es als erneut der Begriindung bediirftig, Fragen der

Kirchenstruktur in 6kumenischen Gremien zu erortern.

Die Tatsache, dass der OAK sich gleichwohl auf mehreren Jahrestagungen mit der Thematik
Abendmahl/Eucharistie befasst hat, hatte zwei Vereinbarungen zur Voraussetzung: (1) eigene
wissenschaftliche Beitrage zur Sachfrage von Abendmahl / Eucharistie zu bieten, wie sie sich
nun vor allem in den exegetischen sowie in den liturgiehistorischen Partien der Studie finden;
(2) die Erfahrung erlebter christlicher Glaubensgemeinschaft, die zur eucharistischen

Mahlgemeinschaft drangt, nicht zu Gbergehen.

5. Fragen der Rezeption

In den zuriickliegenden Monaten nach der online — Veréffentlichung dieser Studie wurde
ersichtlich, dass vielfach vor allem das Votum des OAK auf der Handlungsebene aufgegriffen
wurde — zustimmend oder abwehrend. Zu wiinschen ist, dass die Studie zunachst auch einen
Beitrag zur 6kumenischen Bildung leisten kann, weil sie in sehr differenzierter Weise iber die
biblischen Wurzeln, die historischen Entwicklungen und die systematisch-theologisch
relevanten Themen der Feier und der Lehre von Abendmahl/Eucharistie Auskunft gibt.
Okumenische Studien Gber die Thematik Abendmahl/Eucharistie haben auch den Sinn, dazu

anzuregen, iber den Sinngehalt der liturgischen Feierformen gemeinsam nachzudenken.

Der OAK wiinscht eine kritische Rezeption, die im Blick auf die unterschiedlichen Ebenen
differenziert zu beschreiben ist: (1) Menschen, die sich von dem formulierten Votum
angesprochen fiihlen, kénnten Feiern in bisher fremden christlichen Traditionen erleben und
dariiber nachdenken, welche Hoffnung getaufte Menschen miteinander verbindet; hilfreich
ware es, wenn die Frage, was einer Person die Feier von Abendmahl/Eucharistie bedeutet,
auch miteinander in 6kumenischer Gemeinschaft ausgetauscht werden konnte. Zudem
konnte in der liturgischen Praxis die 6kumenische Sensibilitdt deutlich verstarkt werden —
beispielsweise im Blick auf die stiftungsgemale Gestaltung der Feier mit Brot und Kelch fiir
alle Feiernden oder hinsichtlich des Umgangs mit den eucharistischen Mahlgaben nach der
liturgischen Feier. (2) Die theologische Argumentation in dieser Studie bedarf der detaillierten
Prifung im akademischen Diskurs. Als Autorinnen und Autoren haben wir uns der Frage zu
stellen, ob die dkumenischen Interessen, die diese Studie leiten, die Erkenntnis verzerrt

6



haben. Genau dann, wenn dies kritisch, aber auch selbstkritisch thematisiert wird, kann die
Debatte Uber das Verhdltnis zwischen akademischer Theologie und kirchlichem Handeln
fruchtbar gemacht werden. Zu wiinschen ist, dass die theologische Rezeption in Kenntnis der
auch an anderen Orten erreichten Ergebnisse 6kumenischer Dialoge geschieht. (3) Auf
kirchenamtlicher Ebene formuliert die Studie Zumutungen, denen es sich im evangelischen
und im romisch-katholischen Rezeptionsraum zu stellen gilt. Es entspricht dem erreichten
Stand der okumenischen Gesprache, die Kontroversen insbesondere im Bereich der
Amterlehren zu sehen. Die notwendig kurzen Ausfilhrungen zu dieser Thematik in dieser
Studie sind dabei nur vor dem Hintergrund der mehrbandigen Veroéffentlichung zum Thema
,Das kirchliche Amt in apostolischer Nachfolge“!! angemessen zu diskutieren. Konkret wird
die Frage an die evangelischen Kirchen sein, ob die konstitutive Bindung der Leitung des
Abendmahles an die Ordination Uberall in angemessener Weise verwirklicht wird; an die
romisch-katholische Kirche richtet sich die Frage, ob sie auch bei einer von einer ordinierten
evangelischen Pfarrerin geleiteten Feier des Abendmahls das Vertrauen hat, das Gedachtnis
der erlésenden Lebenspreisgabe Jesu Christi werde hier in der Kraft des Geistes Gottes

wirksam gefeiert.

6. Perspektiven

Es ist geplant, dass ein weiterer Band des OAK zum Themenbereich Abendmahl/Eucharistie in
der Reihe ,Dialog der Kirchen” im Jahr 2021 erscheint. In ihm wird eine ausfiihrliche
Wiirdigung der literarisch greifbaren Stellungnahmen zu den Ausfiihrungen und Anliegen des
OAK zu finden sein. Das Buch wird auch thematisch vertiefte Einblicke in die exegetischen,
historischen, kirchenrechtlichen, praktisch-theologischen und systematisch-theologischen

Argumentationen bieten, die der hier veroffentlichten Studie zu Grunde liegen.

Parallel zur Erarbeitung dieser Studie hat sich der OAK Fragestellungen zugewandt, die auf den
ersten Blick als 6kumenisch nicht relevant erscheinen konnten: Gilt die Heilszusage Gottes
universal?!? Gegenwirtig konzentriert sich die Aufmerksamkeit des OAK auf die Frage nach
dem Verstdandnis des Wechselspiels zwischen der Freiheit Gottes und der Freiheit der

Menschen. Grundfragen der theologischen Anthropologie werden gemeinsam aufgenommen.

11ygl. Das kirchliche Amt in Apostolischer Nachfolge. 3 Biande (Bd. I: Grundlagen und Grundfragen; Bd. II:
Urspringe und Wandlungen; Bd. Ill: Verstandigungen und Differenzen), Freiburg / Gottingen 2004-2008.

12 ygl. Volker Leppin / Dorothea Sattler (Hg.), Heil fiir alle? Okumenische Reflexionen (= Dialog der Kirchen 15),
Freiburg / Gottingen 2012.



Bei aller Dringlichkeit solcher Reflexionen erscheint es uns wichtig, den Bezug zur

Glaubenspraxis der Kirchen im Blick zu behalten.

7. Dank

Diese Studie des OAK ist ein Werk, das tiber viele Jahre entstanden ist. Einige Menschen waren
mit ihrer Geisteskraft intensiv daran beteiligt, die heute nicht mehr leben. Die meisten
Tagungen, auf denen die Studie diskutiert wurde, fanden auf rémisch-katholischer Seite unter
dem Vorsitz von Karl Kardinal Lehmann statt, der die Fertigstellung nicht mehr erleben konnte.
Bei der abschlieRenden Beratung der Studie im April 2019 war Peter Walter noch intensiv
beteiligt und wusste noch nicht von der Krankheit, an deren Folgen er sehr bald danach
gestorben ist. Neben den gegenwirtigen Mitgliedern des OAK haben einzelne friihere, (im
Sprachgebrauch des OAK) heute korrespondierende Mitglieder intensiv an den Beratungen

teilgenommen — unter ihnen Theodor Schneider und Gunther Wenz.

Wir danken mit hoher Anerkennung seiner Kompetenz Neville Williamson, dem Ubersetzer
der Studie in seine englische Muttersprache. Wir danken Jan-Hendrik Monch, der als
Wissenschaftlicher Mitarbeiter in Minster die Veroffentlichung bis zu ihrem Abschluss

engagiert unterstitzte.

Wir danken den Bischoflichen Vorsitzenden, die uns in der Zeit der Erarbeitung dieser Studie
immer wieder Mut gemacht haben, sie zum Abschluss zu bringen: Hartmut Léwe (Bonn/Berlin)
und Martin Hein (Kurhessen-Waldeck) auf evangelischer Seite, und in Nachfolge von Karl
Kardinal Lehmann (Mainz) nun Georg Batzing (Limburg) auf rémisch-katholischer Seite. Bei der
Jahrestagung 2020 wird Bischof em. Martin Hein den Bischoflichen Vorsitz an
Kirchenprasident Christian Schad (Pfalz) weitergeben. Das gemeinsame Erleben der
eucharistischen Feiern bei den Jahrestagungen des OAK hat uns motiviert, die Anstrengung

der 6kumenisch-theologischen Argumentation sehr gerne auf uns zu nehmen.

Volker Leppin, Tlbingen, und Dorothea Sattler, Miinster

6. Januar 2020, dem Fest der Epiphanie Gottes in Jesus Christus



INTRODUCTION

1. Opening remarks

The ecumenical study documented in this book in German and English under the title
"Together at the Lord's Table. A statement by the Ecumenical Working Group of Catholic and
Protestant Theologians" was presented to the interested public for the first time at a press
conference in Frankfurt am Main on 11 September 2019. Since that date, this study has been
available online in German on the homepage of the Faculty of Catholic Theology at the
University of Minster in Westphalia. In the meantime it has attracted a great deal of attention,
partly controversial, on different levels (in academic theology, from official church bodes and
in pastorally motivated contexts). On behalf of the entire Ecumenical Working Group
(hereafter shortened to OAK) we, the academic leadership, are extremely grateful for all the
opinions we have heard so far. Constructive conversations on the subject of the Holy

Communion/Eucharist, held in a respectful attitude, bring the denominations closer together.

Up to now, there has been a particularly strong echo on the statement by the OAK on the
churches’ future course of action, which can be summarised as follows. In the opinion of the
OAK, the agreements reached between the Roman Catholic Church and the Protestant
churches on the doctrine of the Holy Communion/Eucharist and ministry are sufficient to
plead in favour of inviting each other mutually to the celebration of the Holy
Communion/Eucharist in the liturgical forms of the respective other denomination and to
accept such invitations. Of primary importance is the common trust in Jesus Christ, who in the
power of the Holy Spirit makes the redeeming offering of his life present to all sinners in the

sign of the meal.

With the English translation of this short introduction and the entire document, the OAK
wishes to facilitate the international reception of the theological arguments leading to this
conclusion. This introduction provides information on the historical background to the study
within the OAK (section 2); we name the current ecumenical contexts in which this study is
located (section 3) and describe the special profile of the present study against this
background (section 4); we look into the questions which may be expected during the
reception (section 5) and present an outlook for the future work of the OAK (section 6.); we

conclude with special thanks to individual personalities and institutions (section 7).



2. Impetus from the history of the OAK

Since the OAK was founded in Paderborn in 1946, our group, consisting of up to 20 respectively
Protestant and Roman Catholic theologians from different academic disciplines, has discussed
ecumenically relevant topics at its annual conferences.!? After some early single publications,
the book series “Dialogue between churches” formed the start of a phase in which the OAK

presented summaries of its consultations in "Final Reports".

Many of those publications are closely related to the study presented here and should be seen
as groundwork for it. The scientific contributions by the OAK which should be taken into
account in the reception of the current study include above all the following publications: (1)
The 1983 study on "The Sacrifice of Jesus Christ and His Presence in the Church"!4, which took
findings from history and biblical and systematic theology in order to present and explain
ecumenical convergences that had been reached concerning a central theme of the doctrine
of the Eucharist and Holy Communion. Where the term “Eucharistic sacrifice” was used
following the Council of Trent, it refers to a liturgical celebration to which Protestants cannot
object, namely the re-presentation of Jesus Christ’s unique offering of his life in dying for us,
fully sufficient for the redemption of his creation. (2) The 1986 study "The Condemnations of
the Reformation Era — Do They Still Divide?"* provided broad space for a very differentiated
presentation of all controversial theological aspects on the subject of Holy
Communion/Eucharist. It confronted the question whether the 16" century condemnations
of the respective theological adversaries still had a church-dividing effect from today's point
of view. This study also deals with questions of ministry in the church. (3) The study "Binding

Witness"¢, comprising several volumes, is of particular importance in the history of the OAK

13 Cf. for information about the foundation and beginning of its history: Barbara Schwahn, Der Okumenische
Arbeitskreis Evangelischer und Katholischer Theologen von 1946 bis 1975, Gottingen 1996.
14 Cf. Karl Lehmann / Edmund Schlink (eds.), Das Opfer Jesu Christi und seine Gegenwart in der Kirche.
Kldrungen zum Opfercharakter des Herrenmahls, Gottingen / Freiburg 1983.
15 Cf. Karl Lehmann / Wolfhart Pannenberg (eds.), Lehrverurteilungen - kirchentrennend? Vol. |: Rechtfertigung,
Sakramente und Amt im Zeitalter der Reformation und heute, Géttingen / Freiburg 1986. English translation:
Karl Lehmann / Wolfhart Pannenberg (eds.), Condemnations of the Reformation Era: Do they still divide?,
Minneapolis 1990. Cf. subsequent to this study with focus on the Holy Communion/Eucharist also: Wolhart
Pannenberg (ed.), Lehrverurteilungen — kirchentrennend?, Vol. Ill: Materialien zur Lehre von den Sakramenten
und vom kirchlichen Amt, Freiburg / Gottingen 1990; Wolfhart Pannenberg / Theodor Schneider (eds.),
Lehrverurteilungen — kirchentrennend?, Vol. IV: Antworten auf kirchliche Stellungnahmen, Freiburg / Goéttingen
1994.
16 Cf. Theodor Schneider / Wolfhart Pannenberg (eds.), Verbindliches Zeugnis. 3 volumes (Vol. |: Kanon — Schrift
— Tradition; Vol. II: Schriftauslegung — Lehramt — Rezeption; Vol. lll: Schriftverstandnis und Schriftgebrauch),
Freiburg / Gottingen 1992-1998; cf. also the english translation of the final report: Theodor Schneider /
Wolfhart Pannenberg (eds.), Binding Testimony. Holy Scripture and Tradition, Frankfurt — New York 2014.

10



in that it adopted an ecumenical perspective in dealing with basic hermeneutical questions to
be considered in each individual issue. Special emphasis was laid on reflection on the
relationship between Scripture and Tradition. The epistemological value of practical faith
experience in Christian fellowship attracted attention. (4) For more than eight years the OAK
worked on the study "Church Ministry in Apostolic Succession"'’. In three volumes, historical
developments are traced, biblical justifications discussed and theological reflections on
"Apostolic Succession" made from the perspective of systematic theology. By distinguishing
between material aspects (proclamation of the gospel) and formal aspects (the way in which
a ministry is conferred), it is possible to clarify the relationship between them. (5) In the study
"Reformation 1517-2017"1¢, the OAK brought together many findings from earlier studies and

posed the question as to whether the convergences reached had led to consequences.

3. Present ecumenical contexts

The study of the OAK presented here can only be understood in the context of the many
ecumenical studies that preceded this statement. The members of the OAK are very conscious
that the relevant topics have been discussed in a similar way in many other places on the
international stage; many of them were and are involved in this process themselves. In view
of the debates on the Joint Declaration on the Doctrine of Justification, which has been
accused of failing to bring real consequences, many members of the OAK strongly regret the
fact that theological findings have not led to legal and practical implementation. Against this
background, two contexts can be identified which characterise this study and which are

interrelated:

(1) In recent decades, international ecumenical bodies have made increasing efforts to collate
the understandings reached. The literary model for advocates of such ecumenical practice is
the "Joint Declaration on the Doctrine of Justification"®® signed in Augsburg on 31 October

1999, which establishes an ecumenical consensus on the basic theological concerns in this

17 Cf. Das kirchliche Amt in Apostolischer Nachfolge. 3 volumes (Vol. I: Grundlagen und Grundfragen; Vol. II:
Urspringe und Wandlungen; Vol. Ill: Verstandigungen und Differenzen), Freiburg / G6ttingen 2004-2008.
18 Cf. Volker Leppin / Dorothea Sattler (eds.), Reformation 1517 — 2017. Okumenische Perspektiven, Freiburg /
Gottingen 2014 (German and English).
19 Cf. Gemeinsame Erklarung zur Rechtfertigungslehre des Lutherischen Weltbundes und der Katholischen
Kirche, in: Harding Meyer et al. (eds.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung, Vol. 3 (1990 — 2001),
Frankfurt / Paderborn 2003, 419-441; in English: Lutheran-Roman Catholic Dialogue, Joint Declaration on the
Doctrine of Justification, in: Gros, Jeffrey et al. (eds.), Growth in Agreement Il, Reports and Agreed Statements
of Ecumenical Conversations on a World Level (1982-1998), Geneva 2000, 566-582.

11



field. The efforts to reap the fruits of the ecumenical dialogues already conducted?® have given
rise to a new literary genre in ecumenical literature, the "In via-declarations", which also exist
on the theme of the Holy Communion/Eucharist. They describe the stages reached on the way
to the goal of Eucharistic fellowship. To this purpose, the Pontifical Council for Promoting
Christian Unity has asked national ecumenical bodies to present studies on the theme of
Church, Eucharist, and Ministry. After the study "Declaration on the Way. Church, Ministry,
and Eucharist" (2015) in the USA?! and the study "Communion in Growth. Declaration on the
Church, Eucharist, and Ministry" (2017) in Finland??, we now have a further ecumenical study,
which — apart from justifying Eucharistic fellowship today already — is also marked by its

intention to gather together and develop the foregoing ecumenical findings.

The ecumenical movement wishes to become more binding. Self-commitments are made in
the certain knowledge of being united in the one Christian faith. Readiness to listen,
recognition of other positions — all these things shape the present ecumenical mentality, on
the academic level as well. The developments in present-day ecumenical hermeneutics
described above also had an impact on the formulation of the attitude adopted by the OAK in

this study.

(2) In families and churches, as well as on special occasions such as the Kirchentag, ecumenical
cooperation is taken for granted more and more, and it is increasingly obvious that fellowship
at the Holy Communion/Eucharist is missing. This is especially true for those people who share
their everyday life in an interdenominational marriage. These experiences also have a social
and biographical impact on the people who work together in the OAK. The search for
opportunities to experience unifying ecumenical spirituality points in one direction: it aims at
fulfilment in the common Eucharistic meal. Participation in the liturgical celebrations of other
Christian traditions can strengthen the recognition that we are already connected with each
other at the depths of our Christian faith. Many Christians are still unfamiliar with liturgical

practice in other church traditions. The experience of celebrating our joint faith together in

20 cf. Vom Konflikt zur Gemeinschaft. Gemeinsames lutherisch — katholisches Reformationsgedenken im Jahr
2017, Leipzig / Paderborn 2013; English: From Conflict to Communion. Lutheran-Catholic Common
Commemoration of the Reformation in 2017. Report of the Lutheran-Roman Catholic Joint Commission for
Unity, Paderborn 2013. Cf. also: Walter Kasper, Die Friichte ernten. Grundlagen christlichen Glaubens im
o6kumenischen Dialog, Paderborn 2011; Original in English: Harvesting the Fruits. Aspects of Christian Faith in
Ecumenical Dialogue, London / New York 2009.
21 Cf. United States Conference of Catholic Bishops / Evangelical Lutheran Church in America, Declaration on
the Way: Church, Ministry, and Eucharist, Minneapolis 2015.
22 Cf. Evangelical Lutheran Church of Finland / Catholic Church in Finland, Communion in Growth. Declaration
on the Church, Eucharist, and Ministry. A Report from the Lutheran-Catholic Dialogue Commission for Finland,
Helsinki 2017.

12



the one Paschal mystery of Holy Communion/Eucharist can strengthen the hope of visible

unity of the churches.

4. The profile of the present study

Against the background outlined here, which encompasses aspects concerning individuals as
well as the whole church, the OAK would like to go beyond merely describing the
convergences achieved. It combines the mundane task of compiling the results of ecumenical
dialogues with a plea and an encouraging proposal. There are theological reasons for believing
that the different denominational forms of liturgical celebration of the Holy
Communion/Eucharist enable the existential recognition and the joint consideration of this
unique mystery — Jesus Christ’s offering of his life for lost humankind — as well as the

experience of salvation in the fellowship with others at the meal.

After several decades of joint ecumenical studies, and in the knowledge that they share the
one Christian faith, the members of the OAK would like to express their desire for change in

ecumenical practice.

Starting out from the convergence achieved in the doctrine of ministry, it took a long ten years
of deliberations before the study published here was drafted, accompanied by fundamental
doubts as to whether the project was feasible and meaningful. Like others, the OAK has
conducted the debate as to whether dialogue ecumenism might not come to an end, because
all the theological arguments, particularly in controversial questions, have already been
exchanged; at the same time, there seems to be little hope of a rapprochement on the level
of church authorities and institutions, given the social realities shaped by the history of the
various kinds of independent church. Especially younger colleagues in the OAK believe that a
new justification is necessary before we discuss questions of church structure in ecumenical

bodies.

The fact that the OAK has nevertheless dealt with the topic of the Holy Communion/Eucharist
at several annual conferences was conditional on two agreements: (1) that they would offer
their own academic and scientific contributions regarding factual questions of the Holy
Communion/Eucharist; these are now principally included in the exegetical as well as in the

liturgical-historical sections of the study; (2) that they would not gloss over the practical

13



experiences made by Christian faith communities, pressing towards Eucharistic meal

fellowship.

5. Questions of the reception

In the last few months following the online publication of this study, it became apparent that
it was in many cases the OAK’s plea for concrete action which was seized upon —whether with
approval or rejection. It is to be hoped that the study will make a major contribution to
ecumenical education, because it provides very differentiated information on the biblical
roots, the historical developments and the relevant systematic-theological themes of the
celebration and doctrine of the Holy Communion/Eucharist. Ecumenical studies on the theme
of the Holy Communion/Eucharist also have the purpose of stimulating joint reflection on the

meaning of various forms of liturgical celebration.

The OAK would be pleased to see a critical reception, differentiated on the different levels: (1)
People, to whom our plea appeals, could take part in celebrations in Christian traditions which
they had not yet experienced and reflect on the hope that unites all who are baptised; it would
be helpful if they could also talk about what the celebration of the Holy Communion/Eucharist
means to them, discussing it with one another in ecumenical fellowship. In addition,
ecumenical sensitivity could be significantly increased in liturgical practice — for example, by
offering bread and chalice to all the worshippers in accordance with the institution, or by
paying attention to the treatment of the Eucharistic offerings after the liturgical celebration.
(2) The theological argumentation in this study needs to be examined in detail in academic
discourse. As authors, we have to face the question whether the ecumenical interests guiding
this study have distorted the insight. The critical, also self-critical, consideration of this aspect
is precisely what can ensure that the debate on the relationship between academic theology
and church practice can be made fruitful. With respect to the theological reception, it is to be
hoped that people are aware of the results of ecumenical dialogues achieved in other places.
(3) At the official church level, the study formulates demands which have to be faced by both
Protestant and Roman Catholic recipients. The present state of ecumenical dialogues makes
it likely that the controversies will arise particularly in the field of the doctrines of ministry.
The comments on this topic in this study are necessarily short and can only be discussed

appropriately against the background of the relevant publication in several volumes: "Church

14



Ministry in Apostolic Succession"?3. Specifically, the question to the Protestant churches will
be whether the ministry at Holy Communion is constitutively bound to ordination in all cases
and in an adequate fashion; whereas the Roman Catholic Church must answer the question
whether it is persuaded that the celebration constitutes an effective remembrance of Jesus
Christ’s redeeming gift of his life through the power of the Spirit of God — even when the Holy

Communion is conducted by an ordained Protestant woman pastor.

6. Outlook

The OAK plans to publish a further volume on the theme of the Holy Communion/Eucharist in
2021 in the series "Dialogue between churches". It will contain a detailed appraisal of those
reactions to the OAK's statements and concerns which are to be found in written form. The
book will also offer deeper thematic insights into the arguments on which this study is based,

whether from exegesis, history, canon law, practical theology or systematic theology.

Parallel to the preparation of this study, the OAK has addressed issues that at first glance might
not appear ecumenically relevant: Is God's promise of salvation universal??* At present, the
OAK is focusing its attention on the question of understanding the interrelationship between
God's freedom and the freedom of human beings. Basic questions of theological anthropology
are being taken up jointly. Despite the urgency of such reflections, it seems important to us to

bear in mind the relation to the faith practice of the churches.

7. Thanks

This study by the OAK has been the work of many years. Some of the people who brought in
their intellectual capabilities with great intensity are no longer alive today. On the Roman
Catholic side, Karl Cardinal Lehmann held the chair at most of the meetings in which the study
was discussed, but he did not live to see its completion. Peter Walter was still intensively
involved in the final consultation of the study in April 2019, but was unaware of the illness

which was to lead to his death very soon afterwards. In addition to the current members of

23 Cf. Das kirchliche Amt in Apostolischer Nachfolge. 3 volumes (Vol. 1: Grundlagen und Grundfragen; Vol. II:
Urspringe und Wandlungen; Vol. Ill: Verstandigungen und Differenzen), Freiburg / Gottingen 2004-2008.
24 Cf. Volker Leppin / Dorothea Sattler (eds.), Heil fiir alle? Okumenische Reflexionen (= Dialog der Kirchen 15),
Freiburg / Gottingen 2012.

15



the OAK, individual former, now (in the parlance of the OAK) corresponding members took

part intensively in the consultations —among others, Theodor Schneider and Gunther Wenz.

We would like to pay thanks to Neville Williamson, the translator of the study into his English
mother tongue, with great respect for his expertise. We would like to thank Jan-Hendrik
Monch who, as a research assistant in Miinster, supported the publication with great

dedication until its completion.

We thank the episcopal presidents who, during the preparation of this study, have always
encouraged us to bring it to a conclusion: Hartmut Lowe (Bonn/Berlin) and Martin Hein
(Kurhessen-Waldeck) on the Protestant side, and now Georg Batzing (Limburg) as the
successor to Karl Cardinal Lehmann (Mainz) on the Roman Catholic side. At the annual
conference 2020, Bishop Martin Hein will pass on the episcopal chairmanship to Church
President Christian Schad (Palatinate). The common experience of the Eucharistic celebrations
at the annual meetings of the OAK was a particular motivation to us in the exertions of

ecumenical-theological argumentation.

Volker Leppin, TUbingen, and Dorothea Sattler, Mlinster

6 January 2020, the Feast of the Epiphany of our Lord Jesus Christ

16



GEMEINSAM AM TISCH DES HERRN

Ein Votum des Okumenischen Arbeitskreises

evangelischer und katholischer Theologen

1. Einleitung

(1.1) Der Okumenische Arbeitskreis evangelischer und katholischer Theologen, der 1946 in
Paderborn unter dem bischoflichen Vorsitz von Lorenz Jaeger und Wilhelm Stahlin gegriindet
wurde, hat sich vielfach und intensiv mit dem Themenkreis ,,Abendmahl/Eucharistie und Amt*
in O0kumenischer Perspektive befasst. In zahlreichen internationalen und nationalen
o6kumenischen Dialogen sind Konvergenzen erreicht worden, die es nun zu biindeln gilt. Auch
andere okumenische Gremien haben in jlngerer Zeit den Versuch unternommen,
zusammenfassende Auskiinfte uber die Themenkreise Kirchenverstandnis,

Abendmahl/Eucharistie und Amt zu geben.

(1.2) In der 6kumenischen Hermeneutik hat vor einigen Jahren die Epoche der Ernte der
Friichte der bisherigen 6kumenischen Dialoge begonnen. Dieses Anliegen verbindet sich mit
der Entschiedenheit, die in der Sache erreichten theologischen Verstindigungen mit
verbindlich zu vereinbarenden Folgen auf der Handlungsebene zu versehen. Die
,Gemeinsame Erkldarung zur Rechtfertigungslehre” (1999) kann in unserem Zusammenhang
sowohl ein Leitbild als auch ein Mahnzeichen sein: Die Bemiihungen, den Stand der Dialoge
»in via“ —auf dem Weg zur Kirchengemeinschaft — zu sichten, trafen in der Rezeption weithin
auf Zustimmung. Zugleich wurde die vermeintliche Folgenlosigkeit der Anstrengungen auf der

Ebene des 6kumenischen Lebens vor Ort in den Gemeinden, Verbanden und Familien beklagt.

(1.3) Folgende 6kumenische Interessen leiten die nachfolgende Darstellung: (1) Es gilt
aufzunehmen, dass es in den zurickliegenden Jahrzehnten in den theologischen Dialogen
unter dkumenischen Vorzeichen gelungen ist, in allen Fragen, die im 16. Jahrhundert im
Hinblick auf die Thematik Abendmahl/Eucharistie kontrovers besprochen worden sind, in
einem Malle Verstandigungen zu erreichen, die es nicht mehr erlauben, die verbliebenen
Differenzen als kirchentrennend zu betrachten. (2) Es wird festgehalten und bekraftigt, dass

im Blick auf den theologischen Sinngehalt der Eucharistie/des Abendmahls Einigkeit besteht

17



und dass auf dieser Grundlage die Vielfalt der liturgischen Traditionen gewiirdigt wird. (3) Es
soll deutlich werden, dass alle theologischen Disziplinen (exegetische, historische,
systematische und praktische) einen jeweils eigenen Zugang zu den Themen
Abendmahl/Eucharistie eroffnen, der in dem hier entfalteten theologischen
Gesamtverstandnis von Abendmahl/Eucharistie Bericksichtigung findet; es besteht der
Anspruch, jeweils den gegenwartigen Stand der Forschung zu reprasentieren. (4) Die Vielfalt
der liturgischen Praxis in Geschichte und Gegenwart in der Feier von Abendmahl/Eucharistie
ist der bestindige Bezugspunkt aller Uberlegungen. Ziel dieser Uberlegungen ist es, alle
Bestrebungen anerkennend zu wiirdigen und zu unterstitzen, die den theologischen
Sinngehalt bekraftigen und auf dieser Grundlage das Anliegen teilen, Abendmahl/Eucharistie
gemeinsam zu feiern. (5) Die Darstellung konzentriert sich auf die westliche Tradition und
nimmt die Orthodoxie nur gelegentlich in den Blick; nur schrittweise kdnnen Annaherungen
in der gesamten Okumene erreicht werden. Die Okumene wird jedoch immer auch eine
multilaterale Perspektive anstreben missen, wenn sie ihr Ziel, die Einheit der Kirche im Sinne

der gemeinsamen Bekenntnistradition, nicht aus dem Blick verlieren méchte.

(1.4) Wir sprechen im Titel bewusst von der gemeinsamen Feier des Abendmahls/der
Eucharistie. Eucharistie ist der danksagende Lobpreis des Handelns Gottes als Schopfer und
Erloser. Im Letzten Abendmahl ist diese gottliche VerheiRung seiner Gegenwart mit Worten
und in Zeichenhandlungen fiir alle Zeiten gegeben. Zum lebendigen Gedachtnis dieses

Vermachtnisses Jesu Christi wissen wir uns gemeinsam berufen.

(1.5) Unsere Studie hat folgenden thematischen Aufbau: Der Ausgangspunkt der
Uberlegungen ist ein gemeinsames Zeugnis im Hinblick auf den theologischen Sinngehalt der
Feier von Abendmahl/Eucharistie (Abschnitt 2). In der biblisch-theologischen Grundlegung
kommt die in den neutestamentlichen Texten erkennbare Vielfalt der Gestaltung
frihchristlicher Mahlfeiern zur Darstellung, die durch das ihr zugrundeliegende Geschehen
von Tod und Auferweckung Jesu freigesetzt worden ist (Abschnitt 3). Ein Gang durch die
Geschichte der Feierformen macht mit der Vielgestalt der liturgischen Praxis vertraut
(Abschnitt 4). Die 6kumenischen Kontroversen und die erreichten Konvergenzen werden
beschrieben (Abschnitt 5). Eigener Aufmerksamkeit bedarf die Frage nach der (amtlichen)
Leitung der Feier von Abendmahl/Eucharistie (Abschnitt 6). Das Verhdltnis zwischen
Kirchengemeinschaft und eucharistischer Gemeinschaft ist zu bedenken (Abschnitt 7). Am
Ende steht ein Votum fiir eine Offnung der konfessionellen Mahlfeiern fiir Christinnen und

Christen aus anderen Traditionen (Abschnitt 8).

18



19



2. Gemeinsames Zeugnis

Es entspricht dem geistlichen Geschehen von Abendmahl/Eucharistie, die Ausfiihrungen mit

einem gemeinsamen Zeugnis zu beginnen.

(2.1) Jesus Christus hat den Menschen, die in seinem Namen zusammenkommen, seine
Gegenwart versprochen (vgl. Mt 18,20). Er ist mitten unter ihnen, wenn auch nur zwei oder
drei sich in seinem Namen versammeln. Er vergegenwartigt sich ihnen, wenn sie Gottesdienst
feiern und sich ihm horend, singend und betend zuwenden. Er verbindet sich mit ihnen, wenn
Menschen die Taufe im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes empfangen,
und macht sie zu Gliedern an seinem Leib. Er schenkt sich ihnen in seinem fur alle
dahingegebenen Leib und Blut, wenn sie sich unter dem Wort seiner Verheifung das Brot und

den Wein in der eucharistischen Feier des Abendmahls reichen lassen.

(2.2) Die Zusage seiner Gegenwart Uberschreitet und umgreift die konfessionellen Grenzen
und Grenzziehungen, die der sichtbaren Einheit der Christenheit im Wege stehen —sie ist in
tiefstem Sinn 6kumenisch. Sie ist der tragende Grund jedes einzelnen Schrittes der Okumene.
Wo auch immer Katholiken, Orthodoxe, Lutheraner, Reformierte, Anglikaner, Baptisten,
Methodisten in seinem Namen versammelt sind, erfiillt Christus sein Versprechen, mitten
unter ihnen zu sein. Sie sind und werden in Christus geeint, lange bevor sie sich tber die
konkreten Formen ihrer Einheit verstiandigt haben und zu konkreten Verabredungen ihres

Miteinanders gelangt sind.

(2.3) Es entspricht dem Willen Jesu Christi, dass die an ihn Glaubenden unbeschadet ihrer
unterschiedlichen konfessionellen Zugehorigkeiten und Prdagungen in seinem Namen
miteinander beten und sich zu 6kumenischen Gottesdiensten versammeln. Im Leben der
Gemeinden und Kirchen manifestiert sich die Okumene darin am stirksten, dass die
Angehdorigen der verschiedenen christlichen Kirchen miteinander Gottesdienst feiern und
gemeinsam das Vaterunser beten. Das geschieht heute in vielen Teilen der Welt mit
erfreulicher Entschiedenheit, Unbefangenheit und Selbstverstindlichkeit. Okumenische
Gottesdienste unter der VerheiBung der Gegenwart Jesu Christi sind Schrittmacher der
Einheit. ,Nehmt einander an, wie Christus euch angenommen hat zu Gottes Lob” (R6m 15,7):

Die Weisung des Apostels soll gerade hier zu ihrem Recht kommen.

(2.4) Die christlichen Kirchen stimmen in der Gewissheit (iberein, dass die

Selbstvergegenwartigung Jesu Christi in der Gemeinschaft am Tisch des Herrn ihren dichtesten

20



und tiefsten Ausdruck findet und dass sich die Begegnung mit ihm in der Feier von
Abendmahl/Eucharistie in einer fir irdische Verhéltnisse uniberbietbaren Dichte vollzieht.
Daher wird die Trennung am Tisch des Herrn als besonders tiefer Schmerz erfahren. Ihre

Uberwindung gehort zu den vordringlichen Zielen der 6kumenischen Verstandigung.

(2.5) Die wechselseitige Anerkennung der Taufe, wie sie von vielen Mitgliedskirchen der
Arbeitsgemeinschaft der Christlichen Kirchen in Deutschland 2007 in der ,Magdeburger
Erklarung” ausgesprochen wurde, kann als ein entscheidender Schritt auf dem Weg zur
Gemeinschaft am Tisch des Herrn gelten. lhre entscheidenden Satze lauten: , Als Teilhabe am
Geheimnis von Christi Tod und Auferstehung bedeutet die Taufe Neugeburt in Jesus Christus.
Wer dieses Sakrament empfangt und im Glauben Gottes Liebe bejaht, wird mit Christus und
zugleich mit seinem Volk aller Zeiten und Orte vereint. Als ein Zeichen der Einheit aller Christen
verbindet die Taufe mit Jesus Christus, dem Fundament dieser Einheit. Trotz Unterschieden
im Verstandnis von Kirche besteht zwischen uns ein Grundeinverstandnis ber die Taufe.”
Indem durch den Vollzug der Taufe ihre Gliedschaft am Leib Christi begriindet wird, sind die
Getauften in die Einheit mit Jesus Christus und darin in die Einheit mit seinem Volk
hineingenommen. Das ,,Grundeinverstandnis tber die Taufe” ist starker als die Unterschiede
im Verstandnis der Kirche. Es ist zu kldren, ob sich nicht auch im Blick auf das Abendmahl/die
Eucharistie ein gemeinsames ,Grundeinverstandnis” herausstellen ldsst, das analog zur
Anerkennung der Taufe eine wechselseitige Anerkennung der jeweiligen liturgischen Gestalt
der Mahlfeier und ihres theologischen Gehalts ermoglicht und damit zur gegenseitig
ausgesprochenen Einladung berechtigt. Dieser Aufgabe will sich der hier vorgelegte Text

annehmen.

(2.6) Die Feier des Abendmahls/der Eucharistie vereint mit Jesus Christus und zugleich mit
seinem glaubigen Volk aller Zeiten und Orte. Diese Gemeinschaft mit Gott im Geist Jesu Christi
umfasst und Gibergreift Raum und Zeit. Die Feier von Abendmahl/Eucharistie geschieht in der
Communio Sanctorum, die in Osterlicher Hoffnung die Lebenden und die Toten in Gottes

Gemeinschaft vereint.

21



3. Biblisch-theologische Grundlagen

Der Glaube und das Leben griinden auf dem heilvollen Handeln Gottes, der Jesus, den
Gekreuzigten, von den Toten auferweckt hat. Die geschichtlichen Anfange der Kirche lassen
sich allerdings anhand der vielféltigen Zeugnisse, die in den neutestamentlichen Schriften
Uberliefert sind, nur umrisshaft erkennen.

Unterschiedliche Zeugnisse in den neutestamentlichen Schriften bekunden, dass sich schon in
den frithesten Gemeinden spezifische Formen eines Gemeinschaftslebens herausbildeten: die
einmalige Taufe auf Jesus Christus, eine regelmalig wiederholte Mahlfeier in Ankniipfung an
das letzte Mahl Jesu mit seinen Jingern, die soziale Unterstitzung Bedirftiger in der
Gemeinde (Diakonie) sowie die Ausbreitung der Heilsbotschaft von Jesus Christus
(Mission).

Seit ihren im Neuen Testament bezeugten Anfangen sieht die Kirche in der Feier des heiligen
Mahls ihre Einheit in der Gemeinschaft mit Jesus Christus abgebildet. Wenn auch die
historischen Urspriinge und Gestaltungsformen einer urchristlichen Herrenmahlfeier sich aus
den vielfdltigen neutestamentlichen und nachneutestamentlichen Zeugnissen nicht mehr
eindeutig rekonstruieren lassen, so besteht doch kein Zweifel daran, dass regelmaRig
wiederholte Mahlfeiern mit spezifischem Bezug zur Jesus-Christus-Geschichte, die sich von
alltaglichen Sattigungsmahlzeiten erkennbar unterschieden, zu den wesentlichen Kennzeichen
derjenigen Gemeinden gehorten, die durch Wirken des Heiligen Geistes zu der einen, heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche verbunden wurden.

Ein signifikantes Merkmal friihchristlicher Herrenmahlfeiern war der Bezug auf das letzte Mahl
Jesu mit seinen Jingern, wie es in den Passionsgeschichten der Evangelien erzahlerisch
ausgestaltet worden ist, aber auch durch Paulus bezeugt wird (1 Kor 11,23). Sichtbares
Kennzeichen dieser Mahlfeiern war die vergegenwartigende Erinnerung daran, dass in Brot
und Wein Jesus sich selbst als heilsame Gabe an seine Jlinger ausgeteilt hat. In seinem letzten
Mahl verhiel} Jesus nach den neutestamentlichen Zeugnissen seinen Jiingern die bleibende
Gemeinschaft mit ihrem Herrn tber seinen unmittelbar bevorstehenden Tod hinaus. Damit
rickte er die Lebens- und Verkiindigungsgemeinschaft mit denen, die in die Nachfolge Jesu
eintreten, in einen endzeitlichen Horizont. In der eschatologischen Zeichenhandlung des
letzten Mahls Jesu bildet sich somit die dsterliche Gemeinschaft der Gemeinden mit Christus
und die endzeitliche Vollendung des Bundes Gottes mit seinem Volk durch Vergebung der
Suinden proleptisch ab (vgl. Mt 26,28; 1 Kor 11,23-29).

In Osterlicher Perspektive zeigt sich hierin der Ursprung der einen Kirche Jesu Christi. Auf dieser

22



Grundlage lassen sich im Neuen Testament sowohl vielfaltige Ausgestaltungen von Mahlfeiern
erkennen als auch charakteristische Grundziige einer Mahlpraxis, die auf Tod und
Auferweckung Jesu verweist. Diese unterschiedlichen Gestalten von Mahlgemeinschaft im
Neuen Testament sind verbunden durch gemeinsame inhaltliche Merkmale und
Deutungsperspektiven, die im Folgenden entfaltet werden. Die Quellenlage zu den
historischen Anfiangen von Abendmahl/Eucharistie und ihren frihesten theologischen
Deutungen ist fragmentarisch. Hatte es in der Gemeinde von Korinth nicht Konflikte um die
Mahlpraxis gegeben, auf die Paulus reagieren musste, besalen wir vermutlich keine einzige
explizite AuRerung von ihm zu Abendmahl/Eucharistie. Auch setzen manche
neutestamentlichen Schriften eine gemeindliche Mahlpraxis voraus, ohne sie eigens zu
thematisieren. So wenig auskunftsfreudig sie in Fragen des Gottesdienstes sind, so groR ist die
Begriindungslast, die ihnen Kirche und Theologie im Blick auf ihre zentralen gottesdienstlichen
Vollzlige immer schon aufgebiirdet haben. Die Zeugnisse, die wir besitzen, sind ohne ihren
biblisch-friihjudischen Kontext nicht zu verstehen, auch nicht ohne Berticksichtigung antiker
Mahlkultur, die immer auch religiése Aspekte besitzt. In letzter Zeit werden auch die friihen,
apokryph gewordenen Apostelakten des zweiten Jahrhunderts und weitere christliche
Literatur verstarkt berticksichtigt, um die vielfaltige frihchristliche Mahlpraxis besser in den
Blick zu bekommen. Die Anfange liegen in der vordsterlichen Zeit bei der in den Evangelien
bezeugten Praxis Jesu, deren Eigentlimlichkeit erst aufleuchtet, wenn man sie mit den

frihjlidischen Mahltraditionen vergleicht.

(3.1) Das Neue Testament selbst ldsst noch keine feste Terminologie zur Bezeichnung
gemeindlicher Mahlpraxis erkennen. Die Termini, die es verwendet, miissen sich nicht auf
identische Feiergestalten beziehen. Sie driicken unterschiedliche Aspekte von
Gemeindemahlern aus. Paulus spricht vom Herrenmahl (1 Kor 11,20), weil er es von dem her
deutet, was er ,vom Herrn empfangen hat” und was , der Herr Jesus” in der Nacht seiner
Auslieferung gesagt und getan hat. In der Feier wird der Tod des Herrn verkiindet, ,bis er
kommt“ (1 Kor 11,23-26). Der Terminus Brotbrechen (Apg 2,42.46; 20,7.11; 27,35; vgl. auch 1
Kor 10,16) knupft in jldischer Mahltradition an den Gemeinschaft symbolisierenden
Eroffnungsgestus des Vorstehers der Tischgemeinschaft an (vgl. Mk 6,41 par. Mt 14,19; Mk 8,6
par. Mt 15,36; Mk 8,19; 14,22 par. Lk 22,19; Lk 24,30), bezeichnet das Gemeindemahl aber als
Ganzes. Von der Agape ist im Neuen Testament nur vereinzelt die Rede, in Jud 12. Der Terminus
bezeichnet wohl kein Liebes- oder Sattigungsmahl, von dem sich das ,sakramentale” Mahl

verselbststandigt hatte, sondern das Gemeindemahl insgesamt (vgl. Tert., Apol. 39). Die

23



Bezeichnung Eucharistia ist im Neuen Testament noch nicht gebrauchlich, wohl aber in Texten
ab dem zweiten Jahrhundert (vgl. bereits Did 9,1) und steigt dann zu einem fiihrenden
Terminus auf; sie leitet sich von den Segens- und Dankgebeten her, die Gber den Gaben
gesprochen werden, und deutet deren konstitutive Funktion fiir das Mahl an (vgl. 3.10.1). Die
spatere Rede vom Abendmahl erinnert an das letzte Mahl Jesu mit den Seinen ,,in der Nacht,

da er ausgeliefert wurde” (1 Kor 11,23).

(3.2) Die biblisch-friihjiidischen Wurzeln neutestamentlich bezeugter Mahlpraxis werden
zunachst bei Jesus greifbar: Er proklamiert das Konigreich Gottes nicht nur mit Worten (Mk
1,15; Lk 10,9 par. Mt 10,7), sondern feiert seinen Beginn mit den religiés und sozial
Ausgegrenzten und macht es so auch leibhaft in den Mahlfeiern mit ,,Z6linern und Siindern”
erfahrbar (Mk 2,15-17 par. Mt 9,10-13; Lk 5,27-39; 7,36-50; 9,10-17; 10,38-42; 11,37-53;
15,1f.; 19,1-10). Auch bei Pharisdern und Reichen sitzt er zu Tisch (Lk 14,1-24). Biblisch-
friihjudische Bilder von Mahl und Speise in Fille fiir die endzeitliche Konigsherrschaft Gottes
(Jes 25,6; vgl. Am 9,13-15; Sach 9,17; ApcBar(syr) 29,5f.; Qumran: 1QS® 2,17-21) verdichten
sich bei Jesus zu einem zentralen Realsymbol, das auch in seinen Bildworten und Gleichnissen,
etwa dem vom Gastmahl (Lk 14,16-24 par. Mt 22,1-10), widerhallt (vgl. auch Lk 12,35-38;
13,28f. par Mt 8,11f.; 15,22-32; Offb 3,20; 19,9). Die Freude (iber den Anbruch der Heilszeit
und den Vergebungswillen Gottes kennzeichnen seine Mahlpraxis. Fiir ihn ist die Zeit seines
Wirkens ,Hoch-Zeit”, keine Zeit des Fastens (Mk 2,18f.; vgl. auch Joh 2,1-11). Angesichts seines
Todes erklart Jesus, dass er in der vollendeten Kdnigsherrschaft Gottes wieder ,von der Frucht
des Weinstocks trinken“ werde (Mk 14,25), nach Mt 26,29 ,mit euch” (vgl. Mt 1,23 und 28,20).
Die frihchristliche Erinnerung verbindet die Mahlgemeinschaften Jesu auch mit dem Thema
der Speisung des Volks mit Manna in der Wuste (Joh 6,31-33; Mk 6,35-44; 8,1-8; vgl. Hen(aeth)
62,14; ApcBar(syr) 29,8; Offb 2,17) und dem Brotwunder des Elischa (vgl. Joh 6,5-15 mit 2 Kén
4,42-44).

Im Kontext antiker Gastmahlkultur fallt Jesu Mahlpraxis wahrend seines Wirkens in Galilaa
durch ihre Offenheit allen im Volk gegeniber auf. Sie durchbricht soziale und religiose Grenzen
und richtet keine rituellen Schranken auf. Sie orientiert sich nicht am Tempel als dem Ort der
von Gott den Menschen gewdhrten Verséhnung, sondern feiert die Annahme der Siinder im

Alltag der Welt.

(3.3) Das letzte Mahl Jesu, das er mit den Seinen in Jerusalem vor seinem Tod feiert, wird vom
dltesten Evangelisten Markus als Pascha-Mahl dargestellt (Mk 14,12-16). Damit rlickt es in den

Resonanzraum der jahrlich begangenen Erinnerung Israels an seine Griindungserzadhlung, die
24



Befreiung der Israeliten aus dem ,,Sklavenhaus” Agypten, die Hoffnung auf zukiinftige Erldsung
stiftet. Matthdus und Lukas folgen dem &ltesten Evangelisten (Mt 26,17-19; Lk 22,7-13),
wahrend Lukas die Pascha-Konturen in der Mahl-Szene selbst starkt, wenn er Jesus gleich zu
Beginn erklaren lasst: ,Mit groBer Sehnsucht habe ich danach verlangt, vor meinem Leiden
dieses Paschamahl mit euch zu essen” (Lk 22,15; vgl. V.15-18 insgesamt). Der vierte Evangelist
vermittelt das Bild eines Abschiedsmahls ohne Pascha-Rahmen, proklamiert aber Jesus von
Anfang an als das ,(Pascha-)Lamm, das die Siinde der Welt hinwegnimmt“ (Joh 1,29.36; vgl.
18,28; 19,36). Alle vier Evangelisten sehen demnach Jesu letztes Mahl, das seinen Tod in
Worten und Gesten antizipiert, im Horizont der Geschichte Gottes mit Israel, die auf zukiinftige

Rettung des Gottesvolkes und die Wegnahme seiner Siinden drangt.

(3.4) Schon die zeitliche Zuordnung von Jesu Abschiedsmahl zum jlidischen Paschafest zeigt,
dass ihm als letztem seiner vielen Mahler eine Sonderrolle zukommt. Die von Paulus 1 Kor 11,
23c-25 zitierte sog. Abendmahls-Uberlieferung (par. Lk 22,19f.) bewegt sich mit ihren rituellen
Elementen ,Brechen des Brotes” unter Segensworten und ,Segnen des (mit Wein gefiillten)
Bechers” nach der Sattigung im Rahmen eines judischen Festmahls. Mit den Gesten der
Darreichung von Brot und Becher samt dazugehorigen Gabe-Worten eroffnet sie aber neue
Perspektiven. Gerade die Gabeworte bestatigen, dass es die biblische Welt ist, welche die
Deutungskategorien bereitstellt. Wahrend die Rede vom ,,neuen Bund” sich in der Tradition
von Jer 31,31 bewegt, weist die Blutformel (,,in meinem Blut“) auf der Linie des Buches
Levitikus auf den Opfercharakter des Todes Jesu hin. In ihm griindet der ,,neue Bund”, der vom
Becher, den Jesus darreicht, symbolisiert wird. Die Rede vom ,,Leib fiir euch” (1 Kor 11,24) ist
dagegen offen. Ein Bezug auf das stellvertretende Siihneleiden des Gottesknechts (Jes 53) legt
sich nahe. Die in der griechischen Welt verbreitete, auch im hellenistischen Judentum
gebrduchliche Kategorie eines ,Sterbens fiir (das Vaterland etc.)” konnte gleichfalls im
Hintergrund stehen. Die lukanische Parallele zur paulinischen Uberlieferung scheint mit ihren
kleinen Erganzungen (Lk 22,19: ,mein Leib, der fiir euch hingegeben wird“; Lk 22,20: ,in
meinem Blut, das fiir euch vergossen wird“) den Bezug auf die Schrift zu starken (vgl. Jes 53,12
LXX; Lev 4,7.18.25.30; 8,15 etc.). Die markinische Variante: ,Blut des Bundes, das fir viele
vergossen wird” (Mk 14,24; vgl. Mt 26,28), deutet den Tod Jesu im Licht der Sinaiperikope Ex
24 (vgl. v.a. V.8) und unter Anspielung auf Jes 53 (,fiir viele; vgl. auch Mk 10,45). Im Sterben
Jesu am Kreuz zum Heil aller richtet Gott mit den Menschen seinen ,,Bund” auf. Jesu Worte bei

seinem letzten Mahl kdnnen in ihrer Bedeutung nur von der Schrift her erschlossen werden.

(3.5) Wenn Paulus und Lukas mit der Abendmahls-Uberlieferung die Weisung steten
25



Gedachtnisses verbinden (,,dies tut zu meinem Gedachtnis!“: 1 Kor 11,24f.; Lk 22,19), geben
sie die Funktion der Uberlieferung zu erkennen: Die Aufforderung zur Vergegenwirtigung des
letzten Mahls Jesu mit seinen Jingern dient der theologischen Normierung des rituellen
Gemeindemabhls. Das letzte Mahl Jesu wird damit zu seinem geschichtlichen Quellgrund und

zum MafRstab des Gemeindelebens erklart.

(3.5.1) Biblisch verstanden, ist die Erinnerung eine Vergegenwartigung. Sie vollzieht sich hier
gemalk dem Auftrag Jesu und im Horizont der VerheiRung seiner Gegenwart. Die Weisung
steten Gedachtnisses hat zwar auch Analogien in paganen Gedachtnis-Stiftungen von
Kultakten; sie erklart sich aber, wie der Kontext zeigt, entscheidend in der Tradition des Pascha-
Gedenkens (vgl. Ex 12,14: ,dieser Tag soll euch eine Erinnerung sein“; Ex 13,3: ,,Gedenkt dieses
Tages, an dem ihr aus Agypten gezogen seid, aus dem Sklavenhaus®).

Bei Paulus bezieht sich die Aufforderung: ,Tut dies zu meinem Gedachtnis“ sowohl auf die Brot-
als auch auf die Wein-Gabe (1 Kor 11,24.25). Bei Lukas findet sich der Auftrag nur im Anschluss
an die Brot-Handlung (Lk 22,19), wenn Lk 22,20 nicht als verkirzte parallele Formulierung
aufgefasst wird. Dem entspricht, dass die Mahlerzahlungen der Apostelgeschichte nirgends
Weingenuss erwahnen und der terminus technicus ,Brot brechen” heildt. Ob dies auf eine

asketische Mahlpraxis ohne Wein schlieRen ldsst, wird in der Forschung kontrovers diskutiert.

(3.5.2) Markus und Matthaus bieten die Weisung steten Gedachtnisses im Anschluss an Jesu
Gabeworte und Gesten nicht. Eine Aufforderung zur Wiederholung fehlt, die Rede ist nur von
einem erneuten Trinken Jesu an ,jenem Tag” im Reich Gottes (Mk 14,25) ,mit” seinen Jliingern
(Mt 26,29). Dennoch werden die Leser die Worte wiedererkennen, welche die Grundlage des
von ihnen gehaltenen Mahls des Herrn bilden. Im Fokus steht bei beiden Evangelisten die
Deutung von Jesu Tod. Wenn sie betonen, dass alle Jiinger, die auch alle aus dem Kelch trinken
(Mk 14,23; Vgl. Mt 26,27), versagen (Mk 14,27.29.31; Mt 26,31.33.35), stellen sie klar, dass alle
der ,Vergebung der Siinden” bedirfen. Sie wird ihnen geschenkt kraft Jesu Tod, dessen ,,Blut

flr viele vergossen wird” (Mk 14,24; Mt 26,28).

(3.5.3) Welche liturgische Rolle die Erzédhlung vom letzten Mahl Jesu in den Mahlfeiern der
friihchristlichen Gemeinden spielte, entzieht sich unserer Kenntnis. Bei der Weisung steten
Gedachtnisses handelt es sich nicht um einen Befehl zur Wiederholung der Worte Jesu, der
sich gar nur an seine Jinger bzw. die Zwolf (vgl. Mk 14,17) als Vorbilder spaterer Amtstrager
richtet. Die in der 2. Person Plural formulierten Weisungen bei Paulus haben alle an der

gegenwartig vollzogenen Mahlfeier Beteiligten im Blick. Die Texte selbst geben nicht zu

26



erkennen, dass die Gabeworte Jesu wahrend des Gemeindemahls tatsachlich (iber den Gaben
rezitiert wurden. Sie werden auch erst in der in das 3. oder 4. Jahrhundert zu datierenden
Traditio Apostolica zu einem Teil der ,Danksagungen” oder Hochgebete. In den frithen uns

bekannten Eucharistiegebeten fehlen sie.

(3.6) SchlielRt das letzte Mahl Jesu bei den Synoptikern seine Mahlpraxis ab und weist zugleich
nach vorne, so erzahlt im Ausgang von ihm das lukanische Doppelwerk von der Mahlpraxis der
nachosterlichen Gemeinden (Apg 2,46; 20,7-12; vgl. auch 27, 33-38). Das Emmausmahl (Lk
24,13-35) kann als Scharnier begriffen werden. Die beiden Jiinger erkennen den Auferweckten
daran, dass er ihnen als Tischherr im fremden Haus wie zu Lebzeiten das Brot bricht (Lk 24,35).
Die ausdriickliche Hervorhebung dieser Handlung wird zu einem christlichen Spezifikum. In
der griechisch-romischen Welt wurde sie, sofern sie Giberhaupt eine Rolle spielte, als alltagliche
Handlung angesehen. Charakteristisch fiur die erzdhlte nachdsterliche Mahlpraxis der
Jerusalemer Ekklesia in der Tradition Jesu ist der 6sterliche Jubel (Apg 2,46; vgl. auch 16,34),
der Glaube an die Gegenwart des Auferweckten. Der erste ,Sammelbericht” der Apg zum
Leben der Gemeinschaft der Jesus-Anhadnger Apg 1,14 (,sie alle [die Apostel] verharrten dort
einmutig im Gebet, zusammen mit den Frauen und Maria, der Mutter Jesu, und seinen
Briidern®) erwdhnt das ,Brotbrechen” noch nicht, erst der zweite ,Sammelbericht” Apg 2,42
im Anschluss an die pfingstliche ,,Ausschiittung” des Geistes und die Taufe der Erstbekehrten.
Hervorgehobene Gemeinschaftsmahler gibt es also erst nach dem Empfang des Geistes; sie
sind Ausdruck seines Wirkens. ,Hausweise” gefeiert, ist den Mahlgemeinschaften Offenheit
und Ausstrahlung eigen (Apg 2,47; 20,8: die Versammlung ist nicht geheim, sondern spielt sich
im hell erleuchteten Obergemach ab; vgl. auch 27,35). Wie das Emmausmahl Scharnier
zwischen der Mahlpraxis des irdischen Jesus und derjenigen der apostolischen Zeit ist, so ist
das Abschiedsmahl des Paulus in Troas (Apg 20,7-12) — gepaart mit seiner Abschiedsrede vor
den Altesten von Ephesus in Milet (Apg 20,17-35) — das Scharnier zwischen der paulinischen
Zeit und der ,,nach dem Weggang“ des Paulus (Apg 20,29). Die Handlung des , Brotbrechens”
ist mit Zuspruch und Leben verbunden (V.12; dhnlich Apg 27,33-38): Paulus erweckt wahrend
der Versammlung einen aus dem Fenster gefallenen jungen Mann mit Namen Eutyches aus
dem Tod. Wenn die Episode am Ubergang zur nachpaulinischen Zeit das ,Brotbrechen an den
»ersten Tag der Woche” anbindet, weist sie programmatisch in die Zukunft (in Apg 2,43-47,
dem Idealbild vom Anfang der Kirche, ist noch von taglichen Gemeinschaftsmahlern die Rede).
Das deutet auf eine wdchentliche Gottesdienstpraxis zur Zeit des Lukas hin. Sie war gepragt

von der Erfahrung der Gegenwart des Auferweckten im Geist, von Zuspruch und Starkung im

27



Mahl (vgl. die frihkirchlichen Entwicklungen unter 4.5).

(3.7) Das vierte Evangelium zeigt Jesus als Gast — bei einem Hochzeitsmahl (Joh 2,1-11) oder
im kleinen Freundeskreis (Joh 12,1-8) — und als Gastgeber, der vor dem Pascha-Fest in Galilaa
an einsamem Ort eine grolRe Volksmenge speist (Joh 6,1-15). Nach Ostern gibt er sich den
Seinen in Erinnerung an die Speisung des Volks gleichfalls ,,am See von Tiberias” im Mahl zu
erkennen (Joh 21,1-14). Was er zu Lebzeiten tiber sich selbst sagt: ,,Ich bin das Brot des Lebens”
(Joh 6,35), das wird im nachdsterlichen Mahl, bei dem er gegenwartig ist, erfahrbar (Joh
21,13).

In die Zukunft weist auch Jesu Wort gegen Ende seiner Brotrede: ,Das Brot, das ich geben
werde, ist mein Fleisch fur das Leben der Welt” (Joh 6,51b). Unter Rickgriff auf die
Abendmahls-Uberlieferung (Mk 14,22; Mt 26,26; Lk 22,19; 1 Kor 11,24) deutet es Jesu Brot-
Gabe mittels des Stichworts ,, Fleisch” als Verweis auf die bis in die Materialitat hineinreichende
Realitdt der Menschwerdung des Logos (vgl. Joh 1,14; 1 Joh 4,2; 2 Joh 7). Bis heute gibt es aber
auch die Tradition, unter Verweis auf Joh 6,63 (,,Der Geist ist es, der lebendig macht, das Fleisch
nitzt nichts”) den Abschluss der Brotrede Joh 6,51b-58 insgesamt metaphorisch zu deuten.
Einen eigentlichen , Einsetzungsbericht” zum Herrenmahl enthalt das Johannesevangelium
dagegen nicht. Zukunftsweisend ist aber die Weisung Jesu an seine Jiinger, einander vor dem
Abschiedsmahl die FiiRe zu waschen, in der sich sein Gebot, einander zu lieben, exemplarisch
niederschlagt (Joh 13,1-20). Darin deutet er seinen bevorstehenden Tod und stellt das

Gemeindemahl unter die Weisung der Liebe untereinander nach seinem Vorbild.

(3.8) Aus den bisher erwahnten und weiteren Mabhltexten lassen sich Feiergestalten
friihchristlicher Mahlpraxis zumindest in Umrissen erkennen. Weil sich die Gemeinden
,hausweise” bildeten (R6m 16,5; 1 Kor 16,19; Phim 2 etc.), gilt grundsatzlich, dass es die hier
Ublichen Mahlformen, Mahlstrukturen und Mahlgewohnheiten waren, welche die

friihchristlichen Gemeinschaftsmahler pragten.

(3.8.1) Paganer wie jlidischer Symposienkultur entspricht es, dass ein rituell-religioses Mahl
als eigenstandiges, isoliertes Geschehen in den Gemeinden undenkbar war. Von Anfang an
waren die rituellen Gesten und Gebete in ein Sattigungsmahl eingebunden (1 Kor 11,17-34;
Apg 2,46). Dazu kamen — dem gesellschaftlichen Charakter derartiger Versammlungen gemaf
— der Austausch unterschiedlicher Wortbeitrage und der Gesang geistlicher Lieder (1 Kor 14;
Apg 2,46f.; vgl. Kol 3,16f.; Eph 5,18-20). Wie die Abfolge der Teile geregelt war, kann nur

vermutet werden. In Korinth ist moéglicherweise ein Sattigungsmahl vorangegangen, auf das

28



das rituelle Mahl mit Brot und Wein folgte, das in eine Art ,Wortgottesdienst” einmiindete.
Die Emmaus-Erzahlung reflektiert die Grundbausteine Schriftauslegung und Mahl (Lk 24,13-
32; vgl. auch Mk 6,34.35-44).

(3.8.2) Die Bestandteile der eigentlich rituellen Handlung sind Brot und (antiker Gewohnheit
entsprechend mit Wasser verdinnter) Wein. Von ihrer biblischen Bedeutung als von Gott
gegebene, elementare Lebensmittel und Zeichen der Festfreude einmal abgesehen (Dtn 16,13;
Ps 104,15; Koh 9,7), besitzt schon die Weise ihrer Darreichung in den kleinen Gemeinschaften
der kirchlichen Frihzeit symbolische Ausdruckskraft: Wie fiir alle ein Brotfladen zerteilt wird
(vgl. 1 Kor 10,17: ,wir alle haben Teil an dem einen Brot”“), so gibt es auch nur einen Becher mit
Wasser verdiinnten Weines fiir die versammelte Gemeinschaft (1 Kor 11,25; vgl. Mk 14,23; Mt

26,27).

(3.8.3) Die Segens- und Dankgebete Gber Brot und Wein — aber auch {iber andere Gaben, die
mitgebracht und an Bediirftige verteilt wurden wie Ol — stehen in jidischer Tradition, wie die
Tischgebete der Didache belegen (Did 9f.). Es sind die ersten christlichen Gebete dieser Art,
die wir kennen. Die neutestamentlichen Autoren setzen durchweg als bekannt voraus, was
Uber den Mahlgaben gebetet wurde (vgl. Mk 6,41; Mk 14,22; Mk 8,6; 14,23; Joh 6,11.23; 1 Kor
10,16: ,der Becher, den wir segnen”; 11,24).

(3.8.4) Wahrend stadtische Vereine zur Homogenitat tendierten, feierten in den christlichen
Gemeinden Menschen unterschiedlichen Standes, Herkommens und Geschlechts das
gemeinsame Mahl, denn grundsatzlich gilt: ,,Es gibt nicht mehr Jude oder Grieche, nicht Sklave
oder Freien, nicht Mannliches und Weibliches; denn ihr alle seid einer in Christus Jesus” (Gal
3,28). Weil aber die sozialen und mentalitaitsmaRig bedingten Differenzen in den Gemeinden
weiterhin Bestand hatten, entstanden ethische Probleme, die von der Mitte des

Christusglaubens her zu l6sen versucht wurden (vgl. 1 Kor 11,17-34).

(3.8.5) Uber die Leitung der ersten Gemeindemihler wissen wir wenig, auch wenn Paulus
Leitungsdienste unter den Charismen kennt (1 Kor 12,28; vgl. 1 Thess 5,12-13; Rom 12,8). Weil
Charismen Gottesgaben ohne Ansehen von Geschlecht oder Stellung sind, ist davon
auszugehen, dass in den ersten Generationen der Kirche (vgl. Rém 16,1) und teils auch spater
Frauen Leitungsfunktionen innehatten (vgl. Apg 16,14f.40). Lukas gestattet einen Blick in seine
Gegenwart, wenn nach Lk 22,26 Jesus wahrend des letzten Mahles die Apostel mahnt: , Der
Flihrende soll werden wie der Dienende” (vgl. auch Lk 12,41-48), oder nach Apg 20,7-12 Paulus

im Abschiedsmahl von Troas das Brot bricht, also tut, was spater die Gemeindeleiter tun. Nach
29



den Pastoralbriefen liegt es nahe, dass die Episkopen und Presbyter auch der Feier des
Abendmahles/der Eucharistie vorgestanden haben, wiewohl es keinen direkten Nachweis gibt.
Die Verkiindigung des Wortes Gottes, die in der eucharistischen Feier eine wesentliche Rolle
spielt, ist grundlegend die Aufgabe der , Apostel und Propheten” (Eph 3,5; 4,11), dann der
»Evangelisten, Hirten und Lehrer” (Eph 4,11) sowie der Episkopen und Presbyter (1 Tim 3,2;
4,12-16; 5,17).

(3.8.6) In 1 Kor 14,23-25 setzt Paulus voraus, dass die gemeindliche Versammlung fur
,Unkundige oder Unglaubige” offen ist. Die Didache am Anfang des 2. Jh. bietet eine
eindeutige Regelung: ,Niemand [...] soll von eurer Eucharistie essen noch trinken als die auf

den Namen des Herrn Getauften!” (9,5; vgl. Justin, 1 Apol. 66,1).

(3.9) Das Neue Testament ldsst eine Vielfalt von Formen erkennen, das rituelle Mahl im
Gedenken an den auferstandenen und in der Gemeinde gegenwartigen Christus zu feiern.
Diese Vielfalt erklart sich aus den sozialen und kulturellen Kontexten, die divers waren. Sie
erklart sich auch aus unterschiedlichen Akzentsetzungen. Solche Vielfalt steht nicht im
Gegensatz zu Zeugnissen des Neuen Testaments, die auf die Einheit des Abendmahls/der
Eucharistie verweisen, die sich aus ihrer Begriindung in Christus ergibt: ,,Ein Brot ist es. Darum

sind wir viele ein Leib, denn wir alle haben teil an dem einem Brot“ (1 Kor 10,17).

(3.9.1) Paulus gibt zwar noch keinen festen zeitlichen Rhythmus der Gemeindemahler zu
erkennen (1 Kor 11,26: ,,sooft ihr von diesem Brot esst ...“). Aber ,der erste Tag der Woche”
(vgl. 1 Kor 16,2) etablierte sich schon friih als der Tag, an dem das Gemeindemahl gehalten
wurde — zunachst als Mahl am Vorabend nach dem Ende des Sabbats, dann am Abend des
,Sonntags” (Apg 20,7-12; vgl. vgl. Lk 24,29; Joh 20,19.26). Seine Bezeichnung als ,,Herrentag”
(Offb 1,10; Did 14,1; IgnMagn 9,1; EvPe 9 [35].12[50]) deutet darauf hin, dass er spater mit
der Erinnerung an die Auferstehung Jesu ,,am dritten Tag"” angereichert wurde. So gedenkt die
Sonntagsfeier insbesondere der Auferstehung Jesu (Barn 15,9: ,deshalb begehen wir den
achten Tag [uns] zur Freude”;, Tert., Apol. 16,11: ,den Sonntag Uberlassen wir der

Frohlichkeit”).

(3.9.2) Obwohl ein christliches (quartodezimanisches) Ostern im Anschluss an das jlidische
Pascha erst durch Meliton von Sardes (gest. um 180 n.Chr.) bezeugt ist, wird davon auszugehen
sein, dass die Juden, die an den Messias Jesus glaubten, das Fest weiter begingen und es mit
dem Gedenken an den Tod Jesu vor dem Pascha-Fest fullten. Diese fiir die friihe Geschichte

des Christentums wichtige Tradition bringt das Pascha-Gedenken als Grundlage allen
30



liturgischen Handelns der Kirche in Erinnerung.

(3.9.3) Im Neuen Testament stehen Zeugnisse fiir 6sterliche Mahler des Auferstandenen mit
den Seinen (Lk 24; Apg 1,4; 10,41; Joh 20; 21) neben solchen, in denen im Zusammenhang mit
seinem letzten Mahl das kiinftige Gedenken seines Todes und die Erwartung seines
endzeitlichen Kommens artikuliert werden (Mk 14,25; Mt 26,29; 1 Kor 11,26). Damit werden
unterschiedliche Formen der Mahlfeier erkennbar.

Wie das lukanische Mahlverstandnis sind auch die Eucharistiegebete der Didache (9f.) vom
Gedanken der Lebensvermittlung gepragt (vgl. auch Joh 6,35). Diese formulieren kein
Passionsgedenken. Gleiches gilt von den Johannesakten und anderen Apostelakten des 2. Jh.
(vgl. 4.5).

Das Passionsgedenken wird seinen urspriinglichen ,Sitz im Leben” in den frihchristlichen
Paschafeiern gehabt haben (Mk 14,22-25 par.). Die schon bei Paulus bezeugte
Herrenmahlfeier zeichnet sich durch eine Reihe von Merkmalen aus. Dazu gehoren der
explizite Verweis auf das Todesgeschick Jesu bzw. seine Auferweckung von den Toten, die
Deutung von Tod und Auferweckung Jesu als eines heilvollen, die Identitdt der feiernden
Gemeinschaft bestimmenden Ereigniszusammenhangs, der Gebrauch von Brot und Wein als
zeichenhaften Elementen, durch die das Todesgeschick Jesu vergegenwartigt wird, der Auftrag,
solche Mabhlfeiern regelmaRig fortzusetzen, und der Ausblick auf die endzeitlich erneuerte

Gemeinschaft mit dem auferstanden Christus.

(3.9.4) Es ist davon auszugehen, dass die Taufe von Konvertiten in deren Aufnahme in die
ekklesiale Mahlgemeinschaft gipfelte. Obwohl es im Neuen Testament eine Reihe von Indizien
gibt, die auf den inneren Konnex von Taufe und Mahl hinweisen (vgl. etwa Apg 10,47-11,3;
16,14f.33f,; 1 Kor 10,1-4; 12,13; Hebr 6,4f.), dauerte es noch, bis es zur Ausbildung eigener

Taufeucharistien kam (vgl. Justin, 1 Apol. 65; ActThom etc.).

(3.10) Die neutestamentlichen Texte lassen eine Dynamik der frihchristlichen
Gottesdienstentwicklung erkennen. Auch wenn die Quellenlage fragmentarisch ist, verweisen
diese Texte zu Entstehung und Deutung des christlichen Abendmahls/der Eucharistie allesamt
auf das eine Christusgeschehen, aus dem sich das Leben der Kirche herleitet. Die schon im
Neuen Testament sich abzeichnende Pluralitat von liturgischen Feiergestalten und ihrer
theologischen Deutungen ist wesentlicher Bestandteil ihres Zeugnisses. Gerade in dem so

eroffneten Spielraum zeigen sich die theologischen Konturen des Christuszeugnisses, dem die

31



Kirche verpflichtet ist. Dieses eine Christuszeugnis in pluraler Gestalt ist fir die
neutestamentlichen Texte das Kriterium flr eine angemessene Entwicklung der

Gottesdienstformen wie auch der Gestaltung des christlichen Abendmahls/der Eucharistie.

(3.10.1) Eine der theologischen Grundfragen lautet: Was unterscheidet das rituelle Mahl vom
gewohnlichen Sattigungsmahl? Paulus unterscheidet beides grundsatzlich (vgl. 1 Kor
11,22.27-29), wobei er den Unterschied nach 1 Kor 10,16 (,,der Becher des Segens, den wir
segnen”) an den Segens- und Dankgebeten festmacht, die tGber Brot und Wein gesprochen
werden. Im dltesten uns Uberlieferten eucharistischen Nachtisch-Gebet in der Didache heil3t
es: ,Wir danken dir, heiliger Vater, fir deinen heiligen Namen, den du in unseren Herzen hast
Wohnung nehmen lassen [...]. Du, Herrscher, Allmachtiger, hast alles geschaffen um deines
Namens willen, Speise und Trank den Menschen zum Genuss gegeben; uns aber hast du
geistliche Speise und Trank geschenkt und ewiges Leben durch Jesus, deinen Knecht [...]“ (Did
10,1-4). Die Danksagung fasst beides in den Blick: (a) das vorangegangene Sattigungsmahl mit
den Gaben des Schopfers, den zu preisen die Gemeinde allen Grund hat, (b) die eucharistische
Speise und den eucharistischen Trank, die sich vom Sattigungsmahl dadurch unterscheiden,
dass sie als pneumatisch, geisthaltig und ,, durch Jesus” vermittelt gedacht werden. Dieselbe
Terminologie begegnet schon bei Paulus (1 Kor 10,3f.; ,geistliche Speise” —,,geistlicher Trank”),
was ihr Alter belegt. Paulus kdnnte sie aus zeitgendssischen Dankgebeten geschopft haben. Es
zeichnet sich ein Modell der Vermittlung von geistlichen Giitern (Pneuma; , ewiges Leben®)
durch materielle Gaben (Brot und Wein) als deren Trager ab, woran spatere Rede von der

,Sakramentalitdt” anknipfen kann.

(3.10.2) Die Rede von der ,geistlichen Speise” und dem ,,geistlichen Trank” (Did 10,3; 1 Kor
10,3f.) verbindet die Mahlthematik aufs Engste mit der Taufe (vgl. oben 3.9.4). ,[...] alle zogen
durch das Meer und alle wurden auf Mose getauft in der Wolke und im Meer. Alle allen auch
die gleiche geistliche Speise und alle tranken den gleichen geistlichen Trank; denn sie tranken
aus dem geistlichen Felsen, der mit ihnen zog. Und dieser Fels war Christus” (1 Kor 10,1-4) Es
ist die Taufe mit heiligem Geist, welche in die Mahlgemeinschaft mit Christus hineinfiihrt (vgl.

auch Apg 2,46 im Anschluss an das Pfingstfest).

(3.10.3) Die konstitutive Bedeutung der Segens- und Dankesgebete (iber die Mahlgaben fir
die Feier insgesamt erschliel3t sich auch daraus, dass sich an sie die friihchristliche Deutung
der Eucharistie mittels der schon im Friihjudentum spiritualisierten Kategorie des Opfers

anschlieft (vgl. Did 14,1; auRerdem V.2f. unter Rezeption von Mal 1,11.14; vgl. auch Ps 141).

32



Die Dankgebete der Eucharistie sind ,das Opfer des Lobes”, welches die Gemeinde darbringt

(Hebr 13,15).

(3.10.4) Fundamental fir das ,,sakramentale” Mahl ist sein Jesus-Bezug (vgl. Did 9,2.3; 10,2.3
,durch Jesus, deinen Knecht“). Deutlich wird dies in der geschichtlichen Verankerung des
rituellen Mahls im Stiftungswillen Jesu. Paulus situiert in 1 Kor 11,23f. die Erzahlung ,,in der
Nacht, in der er ausgeliefert wurde”, was sie von einem zeitlosen Griindungsmythos
unterscheidet. Die Weisung: ,Dies tut zu meinem Gedachtnis!” (1 Kor 11,24f,; Lk 22,19)
schreibt der Feier die Erinnerung an Jesus ein. Erinnerung ist — biblisch betrachtet — immer
Vergegenwartigung des Erinnerten, hier des Heilstodes Jesu. Beachtlich ist auch, dass den
Evangelien zufolge das ,Zusammen-Essen” von Juden und Heiden in frihchristlichen
Mahlgemeinschaften (vgl. Gal 2,12) mit Jesu Praxis begriindet werden kann, mit ,,Z6lInern und
Sundern”,,zusammen zu essen” (Lk 15,2; Apg 10,47f.; vgl. Mk 2,15-17). Die Erinnerung an Jesus

besitzt identitatsstiftende Kraft.

(3.10.5) Das rituelle Mahl umfasst alle Zeitdimensionen. Im Vollzug des ,,Gedachtnisses” weil}
sich die Gemeinde ,,am Tisch des Herrn“ (1 Kor 10,21; vgl. die Rede vom ,Herrenmahl“ 11,20,
auch 11,27) von seiner Gegenwart bestimmt. Zugleich erwartet sie sein Kommen (1 Kor 11,26;
vgl. Mk 14,25; Mt 26,29; Lk 22,16.18). Die Vergangenheit wird in die Gegenwart geholt, die
ihrerseits in das Licht zukiinftiger Vollendung getaucht ist. Schon der alteste christliche
Gebetsruf, ,Marana tha — Unser Herr, komm!“ (1 Kor 16,22; Offb 22,20; Did 10,6), belegt die
Hoffnungsstruktur des Mahls. Wenn es ,,in Jubel” gefeiert wird (Apg 2,46), ist dies Zeichen

eines Bewusstseins zwischen den Zeiten.

(3.10.6) Die Gemeinschaft, die im Mahl zum Ausdruck gelangt, hat nach Paulus zwei Seiten,
die unlosbar zusammengehoren: die communio mit dem Herrn und die communio
untereinander. , Ist der Kelch des Segens, liber den wir den Segen sprechen, nicht Teilhabe
(kowwvia/communicatio bzw. participatio) am Blut Christi? Ist das Brot, das wir brechen, nicht
Teilhabe am Leib Christi? Ein Brot ist es. Darum sind wir viele ein Leib; denn wir alle haben teil
an dem einen Brot“ (1 Kor 10,16f.). In der Teilhabe an Christus, der fiir uns sein Blut und seinen
Leib hingegeben hat, griindet die Einheit der Gemeinde; in der Teilhabe an dem einen Brot

verwirklicht sich das Ein-Leib-Sein der Vielen (vgl. auch Gal 3,28; Did 9,4).

(3.10.7) Die communio mit dem Herrn kann unterschiedlich gedeutet und akzentuiert werden.
In den Texten, die der Erinnerung an Jesu letztes Mahl dienen, sammeln sich zentrale

christologische und soteriologische Vorstellungen wie in einem Brennglas: Wir horen von Jesu
33



heilvollem Sterben ,fir euch” (1 Kor 11,24; Lk 22,19.20), ,fiir die Vielen” (Mk 14,24; vgl. Mk
10,45) bzw. ,fiir das Leben der Welt“ (Joh 6,51), also von seinem stellvertretenden, den
Menschen zugute gestorbenen Tod (2 Kor 5,14f.). Von seinem ,vergossenen Blut zur Vergebung
der Siinden” (Mt 26,26), also von seinem siindenvergebenden Lebensopfer. Von seinem Tod
als dem Ort neuer Bundessetzung (Mk 14,24 par. Mt 26,28; 1 Kor 11,25 par. Lk 22,20). Die
Erzdahlungen von den 6sterlichen Mahlgemeinschaften stellen naturgemall die Gemeinschaft
mit dem auferstandenen Jesus in den Mittelpunkt (Lk 24, Joh 21; Apg 10,41). Das
eucharistische Gebet Did 10,1-5 dankt fir die Heilsgliter ,Erkenntnis, Glaube und
Unsterblichkeit”, und auch schon nach Joh 6 vermittelt die eucharistische Speise ,ewiges

Leben” und die , Auferstehung am letzten Tag” (V.53f.).

(3.10.8) Nach 1 Kor 10,16f. ist es die Teilhabe am Mahl — am ,,Becher des Segens” und dem
,einen Brot“ —, welche die communio der Mahlteilnehmer mit dem Herrn vermittelt und
zugleich die communio untereinander grundlegt. Die wohl am meisten diskutierte
kontroverstheologische Frage, welche die Christen bis in die jingere Zeit hin zerstritten hat,
lautet: Von welcher Qualitat sind die eucharistischen Gaben von Brot und Wein, dass sie die
communio mit dem Herrn vermitteln? Dass sie von gewohnlicher Speise und gewdhnlichem
Trank zu unterscheiden sind, zeigt ihre traditionelle Bezeichnung als ,geistliche Speise” und
,geistlicher Trank”. Die Diskussion entziindet sich an den Gabeworten Jesu, welche die
Mahlerzahlungen in stilisierter Form darbieten, konkret am Gehalt des griechischen estin im
paulinisch-markinischen Brotwort: ,dies [Brot] ist mein Leib“ (Mk 14,22 par. 1 Kor 11,24), und
im markinischen Becherwort: ,dieser [Becher] ist mein Bundesblut [...]“ (Mk 14,24). So wenig
sich die Rede vom ,,Blut” Jesu von seinem Tod ablosen lasst, in dem der neue Bund griindet,
der durch den gereichten Becher symbolisiert wird, so wenig ist das beim Stichwort ,Leib“
moglich. Das Brotwort kdnnte zwar wiedergegeben werden mit: ,,Dieses [sc. das gebrochene
Brot] bin ich selbst”, Aber wahrscheinlich klingt beim Stichwort , Leib“ gleichfalls der Gedanke
der sich im Tod vollziehenden leibhaftigen Selbsthingabe Jesu mit (vgl. Rom 7,4). Das Brotwort
stellt ein Versprechen (promissio) dar: Jesus sagt den Seinen zu, bei ihrem gemeinsamen Essen
nach seinem Tod in seinem Flir-uns-Sein gegenwartig zu sein und sich uns zu schenken. Die
Denkform ist die der repraesentatio. Brot und Wein im Mahl reprasentieren Jesus Christus. Der
Geber ist in seiner Gabe personal prasent. So ist das Mahl mit seinen Gaben
vergegenwartigendes Zeichen und Unterpfand der Anwesenheit und Ndhe Jesu Christi, der
sich in diesem Mahl uns mitteilt.

Wenn das vierte Evangelium im Brotwort das Stichwort ,Leib“ gegen das vom ,Fleisch”

34



austauscht und ihm darin vor allem das Corpus Ignatianum (IgnPhld 4; IgnSm 7,1) und Justin
(1 Apol. 66) folgen, wird damit nicht eine materiell-substanzhafte Identifizierung von Fleisch
und Blut Christi mit den Elementen forciert, sondern die Materialitdt der Gaben als Hinweis

auf die reale Menschwerdung des Logos verstanden.

(3.10.9) Unabldsbar von der communio mit dem Herrn als Grundbestimmung des Mabhls ist die
sich in ihm zugleich abbildende communio der Mahlteilnehmer untereinander. Mit ihr kommt
die soziale Dimension der Mahlpraxis zur Sprache, damit zugleich ihre ethische Seite. Die
Mahlteilnehmer sind auf das Liebesgebot verpflichtet, das die Integration von am Rand
Stehenden und Stindern einschlief8t (vgl. Mk 2,15-17; Mt 9,9-13; Joh 13; Apg 2,42 u.0.). Es ist
daher charakteristisch und bezeichnend fiir das Herrenmahl, dass man sich zu Beginn
gegenseitig die Sinden bekennt. In Berufung auf Mt 6,23f fordert die Didache (14,1-3) eine
dem Mahl vorangehende Vers6hnung untereinander. Wenn Paulus die Korinther angesichts
der bei ihrem Gemeindemahl zu Tage tretenden ,,Spaltungen” zwischen Wohlhabenden und
Armen (1 Kor 11,18) an den Lebenseinsatz Jesu ,flir euch” erinnert (1 Kor 11,24), stellt er damit
klar, dass die Leben spendende communio des Herrn mit ihnen, wie sie in der Mahlfeier
vergegenwartigt wird, den entscheidenden Malistab flir ihre communio untereinander
darstellt. Beim Gemeindemahl nur auf den eigenen Vorteil bedacht zu sein und am Tisch ,die
Habenichtse zu verachten” (1 Kor 11,22) heift, das ,Herrenmahl” zu verraten. Der wiirdige
oder unwirdige Vollzug des Mahls (1 Kor 11,27-29) entscheidet sich am Umgang mit dem
Nachsten.

»,Seht, wie sie einander lieben”, sagen laut Tertullian AulRenstehende Uber die Christen (Tert.,
Apol. 39,7). Die bei den Gemeindemadhlern praktizierte geschwisterliche Liebe wurde zum
(propagierten) Markenzeichen der Gemeinden. In der Einsicht, dass die Feier von

Abendmahl/Eucharistie Quelle sozialen Handelns ist, liegt ihre Zukunft beschlossen.

(3.11) Aus der Vielfalt der Bezeugungen von Mahlfeiern im Neuen Testament, die fiir die Feier
des Abendmahls/der Eucharistie der Kirche Jesu Christi das biblische Fundament bilden, lassen
sich folgende Perspektiven auf die Gemeinschaft aller Getauften am Tisch des Herrn

gewinnen:

(3.11.1) Die Gemeinschaft mit Jesus Christus, dem am Kreuz gestorbenen und von den Toten
auferweckten Herrn der Kirche, verbindet nach dem Zeugnis des Neuen Testaments alle
Mahlteilnehmer untereinander und steht allen Abgrenzungen zwischen ihnen in der Feier des

Mahls entgegen.

35



(3.11.2) Nach neutestamentlichem Zeugnis schenkt sich Jesus selbst in Brot und Wein seinen
Jungern. Kein Tun und Lassen der Kirche, keine liturgischen Formen und institutionellen
Regeln, keine Unterschiede in Herkommen und Tradition kénnen und dirfen diesem

Geschenk im Wege stehen.

(3.11.3) Die neutestamentlichen Texte eroffnen verschiedene Gestaltungsmoglichkeiten des
Abendmahls/der Eucharistie. Auch in der Frage des Mahlvorsitzes lasst sich keine Regelung
unmittelbar aus den Texten des Neuen Testaments ableiten. Als konstitutive Bestandteile des
Abendmahls/der Eucharistie lassen sich die Verkiindigung des Wortes Gottes, die
Gemeinschaft aller an Jesus Christus Glaubenden, Gebet und Gesang, Segen und Dank aus der
neutestamentlichen Uberlieferung begriinden. Nach neutestamentlichem Zeugnis lebt die

Gemeinde in allen diesen Vollziigen aus dem Gegeniber zu ihrem Herrn Jesus Christus.

(3.11.4) Die Feier des Abendmahls/der Eucharistie ist nach dem Zeugnis des Neuen
Testaments kein isolierter Akt der christlichen Gemeinde, der ohne inneren Zusammenhang
mit ihren anderen Lebensvollziigen wie der Taufe, der Diakonie und der Mission, an denen
sich die eine Kirche Jesu Christi auf Erden erkennen lassen soll, zu betrachten ware. Vor diesem
Hintergrund versteht sich die in altkirchlicher Zeit betonte enge Verbindung von Taufe und

Eucharistiegemeinschaft sowie die Betonung der diakonischen Dimenion der Liturgie.

36



4. Historische gewachsene Vielfalt der Feiergestalten

Gestalt und Gehalt der Feier von Abendmahl/Eucharistie stehen in einem engen
Zusammenhang. Bei aller Variabilitdit in der Form lassen sich auch kontinuierlich

durchgehaltene Aspekte bestimmen.

(4.1) Die liturgiehistorische Forschung des 19. Jahrhunderts ist von einer urspriinglichen
Einheit der liturgischen Formen in apostolischer Zeit ausgegangen. Diese habe sich erst im
Laufe der Zeit in unterschiedliche Traditionen verzweigt, die sich nach der Konstantinischen
Wende in die Liturgiefamilien des Ostens und Westens kanalisiert hatten. Diese These wurde
im 20. Jahrhundert in Frage gestellt: Statt von urspriinglicher Einheit sei von urspriinglicher
Vielfalt auszugehen, die sich aufgrund der Einflisse der stadtischen Zentren im Laufe des
vierten und fiinften Jahrhunderts auf die lGberschaubare Zahl von liturgischen Traditionen
innerhalb der finf Patriarchate verringert habe. Die Vereinheitlichung stand im
Zusammenhang mit der Dogmenentwicklung. Diese These hat bis heute Bestand, ist allerdings
aufgrund des erweiterten Quellenbefunds und zahlreicher neuerer Studien zu modifizieren,

etwa in Bezug auf die zentralen Feste im Kirchenjahr.

(4.2) Der Entwurf einer Einheitsliturgie entspricht einem Denken, das eine bestimmte
Tradition, namlich die eigene, als die hochste und einzig wahre kirchliche Auspragung des
christlichen Glaubens ansieht. Solche Sichtweisen hat es sowohl im romischen Katholizismus
als auch im Protestantismus gegeben, und es gibt sie mitunter noch heute. Dies ist allerdings
sachlich nicht zu begriinden. Schon die Wahrnehmung unterschiedlicher und in Teilen
widerspriichlicher Traditionen im Neuen Testament ldsst die Annahme der Einheitlichkeit als
unzutreffend erscheinen. Was die Abendmahlstraditionen betrifft, so kann man die
Differenzen zwischen Paulus, den synoptischen Evangelien und dem Johannesevangelium

nicht harmonisieren.

(4.3) Die neutestamentlichen Schriften lassen ein vollstandiges Bild der Mahlfeiern der ersten
Christen nicht erkennen; nimmt man die frihchristlichen Schriften auerhalb des Neuen
Testaments hinzu, so zeigt sich eine bunte Vielfalt von Mahltraditionen, die teilweise erheblich
von dem relativen Konsens, wie er sich im vierten und finften Jahrhundert herausbildete,
abweichen. Offensichtlich bedient man sich unterschiedlicher Riten und Gebrauche
frihjtdischer und hellenistisch-romischer Provenienz. Dabei ist auch die Vorstellung von einer
Kontinuitat eucharistischen Betens von apostolischer Zeit bis zur Fixierung der Traditionen

nicht aufrechtzuerhalten. Allerdings ist davon auszugehen, dass sich die Grundgestalt der

37



Eucharistiegebete mit den drei Vollzligen Danksagung, Anamnese und Epiklese nicht vor dem
vierten Jahrhundert nachweisen lasst. Dies hangt vor allem damit zusammen, dass der
Kronzeuge fiir diese komplexe Gebetsstruktur, die sogenannte Traditio apostolica, heute nicht
mehr mit derselben Gewissheit wie in der dlteren Forschung in das dritte Jahrhundert datiert
werden kann, sondern selbst als Zeugnis einer vielfaltigen heterogenen Entwicklung gesehen

werden muss.

(4.4) Die Gestalten der Gebete und Riten und der Feier insgesamt in den ersten Jahrhunderten
sind pluriform. Dies hangt mit verschiedenen Faktoren zusammen. In erster Linie sind soziale
Ursachen zu nennen, die unterschiedlichen kulturellen Hintergriinde einzelner
Bevolkerungsgruppen und ihre konkreten Lebensumstdnde. Dazu haben soziale, kulturelle
und religiose Faktoren sowie die konkreten Lebensumstinde der christlichen Gemeinden
beigetragen. Bereits der 1. Korintherbrief reagiert auf soziale Probleme, die beim
gemeinsamen Mahl, das zu einer sattigenden Mahlzeit gehorte, zutage traten; diese waren
Uberhaupt erst der Anlass fir Paulus, Auskunft Uber liturgische Brdauche in der korinthischen
Gemeinde zu geben. Waren zunachst Symposien nach hellenistisch-rémischen Vorbildern und
judische Gemeinschaftsformen pragend fiir die Mahlfeiern der friihen Christen, so flihrte das
Wachstum der Gemeinden und ihre Ausdehnung auf unterschiedliche Bevolkerungsschichten
und Regionen auch zu eigenstandigen Weiterentwicklungen. Fir die Ausgestaltung der
unterschiedlichen Traditionen war von Belang, ob und in welcher Gestalt Formen jldischen
Gemeinschaftslebens auch in heidenchristlichen Kontexten fortgesetzt wurden und welche
Auswirkungen die einsetzende Trennung der christlichen Gruppen von den

Synagogengemeinschaften hatte.

(4.5) AuBerhalb des Einflussbereichs des von der hellenistischen Kultur gepragten Imperium
Romanum konnten sich eigenstandige Traditionen entwickeln, wie sie etwa in den
apokryphen Thomasakten erkennbar sind. Die hier geschilderten eucharistischen Mahler
unterscheiden sich gravierend von dem, was man vor allem mit Blick auf die Erste Apologie
Justins lange Zeit als normativ angesehen hatte. Vor diesem Hintergrund wird diese Quelle,
die man gerne als erste Bezeugung der aus Wort- und Eucharistiefeier zusammengesetzten
Messe angesehen hat, neu interpretiert. Die erwdahnten Eucharistiefeiern der apokryphen
Apostelgeschichten kennen als zentrales Gebetselement meist litaneiartige Epiklesen, in
denen um das Kommen Christi bzw. des Geistes gebeten wird. Hier wie auch in der Didache
ist ein expliziter Bezug auf das Pascha-Mysterium nicht gegeben. Diese archaische Form der

Herbeirufungen und der Bitten um das Kommen und Wohnen des Géttlichen verdichtet sich
38



in der ostkirchlichen Tradition, wie sie etwa in der Anaphora der Apostel Addai und Mari bis
heute existiert. Diese inzwischen von der rémisch-katholischen Kirche anerkannte Tradition
eucharistischen Betens kennt keine Verba Testamenti, sondern lediglich einen indirekten

Bezug auf die Einsetzung durch Jesus Christus.

(4.6) Die Wahrnehmung der liturgiehistorisch zu ermittelnden Vielfalt hat die romisch-
katholische Kirche in jlingerer Zeit dazu veranlasst, eine dogmatische Vorgabe zu relativieren,
die seit dem Konzil von Florenz galt: die Notwendigkeit der expliziten Rezitation der biblisch
Uberlieferten Worte Jesu Christi bei der Einsetzung der Mahlfeier zu seinem Gedachtnis. Diese
Revision kdnnte ein AnstoR sein, wieder zu der Gelassenheit zurlick zu finden, die Augustinus
bezeugt. So konnte er in einem Brief an einen Bischof Januarius von der legitimen Vielfalt der
variatio per loca sprechen, die zu respektieren sei. Die von ihm geforderten konstitutiven
Elemente, die unbedingt zu beachten seien, sind erstaunlich wenige. Auch ist zu bedenken,
dass die romische Kirche bei Unionsverhandlungen mit orientalischen Kirchen ein weites
Entgegenkommen gezeigt hat, zum Beispiel das Zugestandnis des verheirateten Priestertums
oder der Verwendung gesduerten Brotes. Noch am Vorabend der Reformation berichteten
italienische Humanisten voller Begeisterung von den unterschiedlichen Riten in der
Jerusalemer Grabeskirche (Libellus ad Leonem X). Freilich stand die Frage der Leitung als
solche nach der Konstantinischen Wende und der Verfestigung und Professionalisierung der
Amterstrukturen nie mehr ernsthaft zur Debatte. Um das spannungsvolle Verhéltnis zwischen
dem allgemeinen/gemeinsamen Priestertum aller Glaubigen und dem besonderen Dienstamt
recht zu verstehen und darzustellen, bedarf es einer Riickbesinnung auf die frihchristlichen
Traditionen, ohne spatere amtstheologische Positionen in die ersten Jahrhunderte zuriick zu
projizieren. In der Spatantike kam es zu einer Sazerdotalisierung des Amtes der Bischofe und
Presbyter. Damit war eine Neudeutung der priesterlichen Tatigkeit als Darbringung eines
Messopfers verbunden, die das antike Verstiandnis des aus der Taufe erwachsenen
Priestertums aller im Sinne eines geistlichen Dienstes in der Nachfolge Jesu Christi weitgehend

in Vergessenheit hat geraten lassen.

(4.7) Auch nach der Konfessionsbildung blieb ein Spektrum unterschiedlicher Feiergestalten
innerhalb der romisch-katholischen Kirche erhalten. Wie die orientalischen Riten war auch der
Ritus im Westen nie einheitlich. Neben dem rémischen Ritus blieben der maildndische und
Reste des mozarabischen Ritus erhalten, und auch innerhalb des rémischen Ritus hielten sich
zahlreiche Dialekte alter Ditzesanriten bis ins 19. Jahrhundert hinein. Einige Ordensriten

blieben auch nach den Einheitsbestrebungen des 19. Jahrhunderts bestehen. Demgegeniber
39



war die Liturgiereform nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil eine Normierung, die freilich

fiir die landessprachliche Adaption Spielrdume liel3.

(4.8) Sieht man vor dem Hintergrund der geschichtlichen Vielfalt auf die unterschiedlichen
Abendmahls-/Eucharistietraditionen der westlichen Okumene, so wird man sich von der
Vorstellung verabschieden missen, die Fille dessen, was durch Jesu Christi Stiftung
grundgelegt ist, sei in einer einzigen Auspragung zu feiern. Das bedeutet aber, dass man in
anderen Traditionen Bestandteile erkennen und anerkennen kann, die in der eigenen
Tradition nicht enthalten sind. In Bezug auf die Ostkirchen ist die Komplementaritat der
liturgischen Feiern anerkannt. In Bezug auf die Tendenzen zu normativer Vereinheitlichung ist
festzustellen, dass Festlegungen und Verengungen stets Gegenreaktionen auf den Plan
gerufen haben. Die Geschichte der abendlandischen Liturgie ist eine Geschichte von
Liturgiereformen, die von der Spannung zwischen Vielgestaltigkeit und Vereinheitlichung
gepragt sind.

Das liturgische Leben einer mittelalterlichen Stadt hat man sich duRerst bunt vorzustellen.
Neben der offiziellen, in ihrem Kern weitgehend verfestigten eucharistischen Liturgie bildeten
sich vielfaltige Ausdrucksformen gemeinschaftlicher und individueller Spiritualitat heraus, die
eine Vielfalt widerspiegeln, trotz relativer Einheitlichkeit in den Kernbereichen. Die
problematische Entwicklung der Eucharistiefeier zu einer Privatveranstaltung des Priesters
und der daraus resultierenden Trennung von Messopfer und Sakrament der Kommunion
provozierte eine Vielfalt von Formen eucharistischer Frommigkeit, die trotz mancher
problematischer Ziige dennoch Ausdruck gelebter Spiritualitdt waren und sind. Neben den
vielfdltigen Formen der Anbetungsfrommigkeit sind die selbststandigen Feiern der
Glaubigenkommunion zu nennen, die zum Anknlpfungspunkt flir die Abendmahlsliturgie im
oberdeutschen Gebiet und der heutigen Schweiz wurden, wahrend der Hauptstrom der
lutherischen Liturgien sich an der Grundform der Messe ausrichtete. Durch die Anpassung
sowie spater durch die Streichung der Kanongebete erfolgte eine wesentliche Konzentration
auf Einsetzungsworte und Austeilung von Brot und Wein. Die ausfiihrlichen, in lutherischen
wie reformierten Feiern verankerten Abendmahlsvermahnungen boten unterschiedlich
nuancierte Abendmahlsdeutungen, pragten die Feier dann gleichwohl stark durch die enge
Verknipfung von Siindenbekenntnis und Karfreitagstheologie. Die gegenwartigen
evangelischen Liturgien zeigen eine Vielfalt von Gestaltungselementen beim Abendmabhl, die

aber erkennbar riickgebunden bleibt an die beiden Grundformen der Messe und des

40



Predigtgottesdienstes (mit Kommunionfeier) und gleichzeitig — nicht zuletzt in der

Wiedergewinnung der Abendmahlsgebete — eine starke 6kumenische Konvergenz aufweisen.

(4.9) Schon die Liturgiereformen der Reformationszeit in ihren unterschiedlichen
konfessionellen Ausprdagungen stehen in einer Tradition vielfaltiger Feierformen — einer
Vielfalt, die bis in die apostolische Zeit zurlickreicht. Wenn man sich von einem Einheitsideal
im Sinne von Einheitlichkeit verabschiedet, die immer ein Wunschbild war, kann man der
Unterschiedlichkeit und gelegentlich auch Gegensatzlichkeit der verschiedenen Traditionen
und Konventionen Positives abgewinnen. Die Vielfalt ist dann nicht mehr Bedrohung, sondern
kann als Reichtum erfahren werden, vorausgesetzt, dass man auf der Grundlage eines
gemeinsamen Verstdandnisses des theologischen Sinngehalts des von Jesus gestifteten
Abendmabhls die Andersheit des anderen akzeptiert und die eigene Tradition nicht absolut
setzt. So wie die geschichtlich gewordene Zweiteilung der Christenheit in ein 6stliches und ein
westliches Christentum inzwischen als zur Grundgestalt der gegenwartigen Kirche gehorend
angesehen wird, die gleichsam mit zwei Lungenfliigeln atmet, so geschieht dies zunehmend
auch in Bezug auf die unterschiedlichen Traditionen innerhalb der westlichen Christenheit.
Lasst man die klassischen Vorurteile gegeniiber der je anderen Konfession einmal beiseite,
wird man die Qualitaten des jeweiligen Zeugnisses erkennen und anerkennen, ohne sich dies
aneignen und die eigene Identitat aufgeben zu mussen. Eine solche Haltung wird freilich nicht

ohne Auswirkungen auf das Selbstverstandnis und die eigene liturgische Praxis bleiben.

41



5. Okumenische Einsichten zur Theologie von Abendmahl/Eucharistie

5.1 Entscheidungen und Scheidungen im 16. Jahrhundert

(5.1.1) Schon im friihen Mittelalter waren sich Theologen unsicher, wie sie die von Augustinus
vor dem Hintergrund eines platonischen Urbild-Abbild-Schemas nahegelegte Deutung des
Herrenmahls als eines vorwiegend symbolischen Geschehens mit der starken Betonung der
Realitat der Prasenz Christi im eucharistischen Geschehen bei Gregor dem GroRen verbinden
sollten. Eine neue Note bekamen die Auseinandersetzungen, als mit Berengar von Tours im
11. Jahrhundert ein Theologe auftrat, der das Geschehen im Abendmahl mit aristotelischer
Begrifflichkeit zu kldaren suchte und es fiir philosophisch undenkbar hielt, dass eine Wandlung
der Substanz der Elemente die Prasenz Christi in den Elementen bewirke. Die Reformpapste
verpflichteten ihn, in einer Erklarung die reale Prasenz Christi in den Elementen anzuerkennen.
In dieser ersten von Berengar unterzeichneten Erklarung von 1059 wurde dem Symbolismus
eine problematische Formulierung des Realismus entgegengestellt. Zufriedenstellend war das
nicht, und auch Berengar zeigte kein theologisch begriindetes Einsehen. Spater —im Jahr 1079
— legte er erneut ein Glaubensbekenntnis ab, denn als Ergebnis der Auseinandersetzung kam
es zu einer — spater von Luther ausdricklich gutgeheillenen — sprachlichen Fassung, welche
die Moglichkeit bot, die reale leibliche Prasenz Christi in den Elementen anzuerkennen. Indem
diese zweite Erklarung von einer Substanzverwandlung (noch nicht Transsubstantiation)
spricht, iiberwindet sie die Aporien des Gegensatzes von Symbolismus und Realismus. Mit der
Veranderung der  philosophischen  Denkformen und  Begriffe = wurde die

sakramententheologische Reflexion auf eine neue Ebene gestellt.

(5.1.2) Da der Streit an der aristotelischen Philosophie angesetzt hatte, flihrte er indirekt zu
deren Aufnahme in die offizielle kirchliche Lehrbildung. So benutzte das IV. Laterankonzil 1215
zur Beschreibung der Gegenwart unter den Elementen das Verb transsubstantiare. Daraufhin
hat insbesondere Thomas von Aquin eine umfassenden Lehre von der Transsubstantiation
entwickelt, die er ausdriicklich als komplexe Umschreibung eines letztlich ibernatiirlichen
Vorgangs betrachtete: Christus ist nicht abgrenzbar und nicht raumlich unter den
eucharistischen Elementen, sondern auf eine sakramentale Weise gegenwartig, deren Sinn in
ihrer Wirkung liegt, den Menschen zu einem Leben aus Gnade zu bewegen (S.th. Ill . 79 a. 1).
Die Gegenwart Christi ereignet sich dadurch, dass das Sakrament eine Reprdsentation des
Geschehens am Kreuz ist (S.th. lll g. 73 a. 5 resp.), also weder identisch mit diesem noch eine
Wiederholung, sondern eine Vergegenwartigung, in welcher nach mittelalterlichem

Verstandnis der Priester eine zentrale Rolle spielt. In dieser Vergegenwartigung kulminiert die
42



doppelte Bewegung in der Sinnorientierung des Kreuzesgeschehens, in welchem Gott sich den
Menschen schenkt und zugleich das einmalige Opfer am Kreuz vollzogen wird. Um eine
aristotelische Uberformung der Theologie handelt es sich dabei nicht. Aristotelisch ist ndmlich
undenkbar, dass Substanz und Akzidentien in der Weise auseinandertreten, wie dies im Fall
der Eucharistie geschehen soll. Deshalb stielRen sich bereits Zeitgenossen an der von Thomas
von Aquin entwickelten Transsubstantiationslehre. Namentlich der Dominikaner Dietrich von
Freiberg und Heinrich von Gent sind hier zu nennen. In der Folgezeit wurde die Diskussion
nochmals komplexer. Beispielsweise vermochte William von Ockham keine plausiblen
Sachgriinde fiir die Transsubstantiationslehre zu finden, sah sich aber durch die kirchliche

Lehre dazu verpflichtet, sie zu vertreten.

(5.1.3) Die reformatorische Kritik entziindete sich vor allem am Opferbegriff, besonders an
seiner Verbindung mit Messen, die ohne Beteiligung von Kommunizierenden allein durch den
Priester vollzogen wurden und sich mit der Hoffnung auf eine besondere Zuwendung Gottes
zu den Stiftern solcher Messen verbanden. Luther sah hierin eine Verkennung der
ausschlieBlich  von Gott  herkommenden Dynamik  des Erlésungs-  und
Rechtfertigungsgeschehens und entwickelte im Gegenzug eine Abendmahlstheologie, in
deren Mittelpunkt die ausschlieRliche Selbsthingabe Jesu Christi stand, welche im Glauben der
Kommunizierenden an ihr Ziel kommt. Bedeutung und Wirkung der Abendmahlsfeier hangen
dabei nach Wittenberger Lehre an der Verkiindigung der Einsetzungsworte. Die Mahlfeier
obliegt hierzu ordnungsgemal (rite vocatus) beauftragten Amtstragern (vgl. CA XIV [BSLK
109,11f]). Diese Auffassung haben die in Augsburg mit der Priifung beauftragten Confutatoren
ausdruicklich bejaht, allerdings hinzugefiigt, eine solche Berufung misse gemall dem glltigen
kanonischen Recht vollzogen werden (Confutatio Ed. Immenkoétter 112,1f; 113,1). Diese
Forderung hat die Apologie der CA wiederum nicht schlankweg abgewiesen, sondern eine
grundsatzliche Bejahung der kirchenrechtlich verfassten politia Ecclesiastica wiederholt und
die Verantwortung fir den Streit den Bisch6fen zugewiesen, welche die reformatorische Lehre
nicht zulieRen (BSLK 518-521). Dabei hat sie sogar auch die Moglichkeit erdffnet, die
Ordination mit striktem Bezug auf die Evangeliumsverkiindigung als Sakrament zu bezeichnen

(BSLK 514f).

(5.1.4) Luther betonte zwar die Vorrangigkeit der geistlichen Speisung im Abendmahl, hat die
Realprasenz ,in, mit und unter” (so zusammengefasst in FC.SD V [BSLK 1468,22]) den
Elementen aber immer verteidigt. Die Transsubstantiationslehre bestritt er vor allem unter

dem Gesichtspunkt, dass mit ihr aristotelische Vorannahmen in die kirchliche Lehrbildung
43



aufgenommen und als verbindlich angesehen worden seien. Ihr Anliegen — die Bindung der
Gegenwart Christi an die Elemente — hingegen teilte er vollauf. Daher konnte man in CA X mit
der Formulierung, Christus sei ,unter gestalt des brods und weins im Abentmal“ gegenwartig
(BSLK 104,9), sogar unmittelbar an die Formulierungen des IV. Lateranums ankniipfen,
weswegen die Confutatoren keine Schwierigkeit hatten, diese lutherische Lehre im Grundsatz
anzuerkennen; sie verlangten lediglich, dass die Reformatoren die Konkomitanzlehre, nach
welcher der ganze Christus auch in einem der Elemente allein prasent sein konne, anerkennen.
Der Sache nach war dies, wie die Schmalkaldischen Artikel (ASm IlI; BSLK 766,24-768,8) zeigen,
auch durchaus unproblematisch. Kritisiert wurde der Verzicht auf die Kelchkommunion

gleichwohl, weil er der Einsetzung des Abendmabhls durch Jesus nicht entspreche.

(5.1.5) Bereits im 16. Jahrundert gab es jedoch innerevangelische Kontroversen. Luther
verteidigte die reale Prasenz Jesu Christi im Abendmahl vehement gegen Andreas Karlstadt
und Ulrich Zwingli. Zwingli hatte ihm gegenilber die Dynamik des Abendmahlsgeschehens
geradezu umgekehrt; er betrachtete das Abendmahl als einen reinen Zeugnis- und
Bekenntnisakt der Glaubenden und legte die Gegenwart Christi in Brot und Wein als
pneumatisch gewirkte Erinnerung aus. Hierlber konnten beide im Marburger
Religionsgesprach keine Einigung erlangen. In der Wittenberger Konkordie von 1536 wurde
dann die moderate Position des StraRburger Reformators Martin Bucers, nach welcher
Christus nicht durch raumliche, sondern ,,durch Sacramentliche einigkeit” gegenwartig sei, als
legitime Auslegung der Confessio Augustana anerkannt. Aber dadurch kam keine dauerhafte
Einigung zustande. Im Zuge der Reformation verbanden sich theologische Positionen mit
konfessionellen Standpunkten. Von reformierter und anglikanischer Seite wurden prinzipielle
Einwdnde gegen das altglaubige Eucharistieverstandnis geduBert. Sowohl im Heidelberger
Katechismus (Frage 78) als auch in den NeununddreifRig Religionsartikeln (Artikel 28) wird die

Transsubstantiationslehre mit deutlichen Worten abgelehnt.

(5.1.6) Johannes Calvin bemihte sich ausdricklich darum, die geschilderten Anliegen im
Hinblick auf eine innerreformatorische Verstandigung in der Abendmahlslehre aufzugreifen
und weiterzuentwickeln. Fiir ihn war das Abendmahl verstandlich als duRerer Haftpunkt eines
Geschehens zwischen der Selbsthingabe Christi, der auf geistliche Weise real prasent ist, und
der glaubigen Erhebung zu Gott. Auseinandersetzungen im Zuge der sich etablierenden
Konfessionen verhinderten es aber, dass die Mehrheit des sich formierenden Luthertums das
gemeinsame Anliegen wahrzunehmen vermochte: Bis zur Leuenberger Konkordie vom 16.

Marz 1973 waren Lutheraner und Reformierte (iber die Frage der Bindung der Gegenwart
44



Christi an die Elemente getrennt. Dann aber konnten sie sich auf einen in Christus als Gabe
zentrierten Satz einigen: ,Im Abendmahl schenkt sich der auferstandene Jesus Christus in
seinem fir alle dahingegebenen Leib und Blut durch sein verheiBendes Wort mit Brot und

Wein“ (Leuenberger Konkordie, Nr. 18).

(5.1.7) Das Konzil von Trient hielt an der Eucharistielehre, wie sie die mittelalterliche Theologie
formuliert hatte, grundsatzlich fest. Das Eucharistiedekret (vgl. Decretum de sanctissimo
eucharistiae sacramento, Caput 4, Canon 2) bestatigte die Realprdasenz Christi unter den
Gestalten von Brot und Wein und zwar aufgrund der auf dem V. Laterankonzil formulierten
Lehre von der Transsubstantiation. Es schloss eine begrifflich anders gefasste Deutung des
Abendmahlsgeschehens aber nicht kategorisch aus, indem es den Begriff der
Transsubstantiation als aptissime (duBerst angemessen) bezeichnete, um dieses
Glaubensgeheimnis zu beschreiben, und diesen Begriff damit fir kiinftige theologische
Reflexion offenhielt.

Hinsichtlich der in der mittelalterlichen Theologie nicht abschlieRend geklarten
Messopferlehre prazisierte das Konzil (vgl. Doctrina de sanctissimo missae sacrificio, Caput 1)
in Antwort auf die harsche Kritik der Reformatoren in dieser Frage, dass die Messe keine
Wiederholung des einmaligen Kreuzesopfers Christi sei, wohl aber dessen memoria
(Erinnerung), repraesentatio (Vergegenwartigung) und applicatio (Zuwendung) - verstanden
als Stihnopfer, durch das wir , Barmherzigkeit empfangen und Gnade finden als Hilfe zur
rechten Zeit (Hebr 4,16)“. Diese theologische Kldarung des Verhaltnisses zwischen Kreuzesopfer
und Messopfer ist flir das 6kumenische Gesprach von grundlegender Bedeutung. Das Konzil
bezeichnete die liturgische Praxis der Feier von Messen, in denen nur der Priester
kommuniziert, als legitim. Zugleich hielt es die fiir die Reformatoren so wichtige Praxis des
Kommunionempfangs unter den beiden Gestalten von Brot und Wein fir erlaubt und
bestatigte lediglich mit ausfihrlicher theologischer Begriindung die Lehre, dass der Empfang
der Eucharistie unter beiden Gestalten nicht durch ein gottliches Gebot vorgeschrieben sei
und die konsekrierte Hostie den ganzen Christus enthalte. Im Anschluss an das Konzil
konzedierte der Papst den Kommunionempfang unter beiden Gestalten fiir Osterreich und

Bayern, was spater aus konfessionspolitischen Griinden widerrufen wurde.

5.2 Wo stehen wir heute? Lehrdifferenzen und Konvergenzen

45



(5.2.1) Bestimmte Unterschiede in der Feier und im theologischen Verstandnis des
Abendmabhls lassen sich bis zu den Anfangen der Kirche zuriickverfolgen. Sie kénnen ein
legitimes Zeichen fir die lebendige Vielfalt des Glaubens und seines gottesdienstlichen Lebens
sein. Wenn sie zum Zerbrechen der Abendmahlsgemeinschaft fihrten, waren in den
allermeisten Fallen noch andere Differenzen und damit zusammenhangende Konflikte im

Spiel.

(5.2.2) Die mit den Kirchenspaltungen des 16. Jahrhunderts verbundenen Verwerfungen
betrafen an entscheidenden Punkten auch das theologische Verstandnis der eucharistischen
Feier. Die Frage nach der Prasenz Christi im Mahlgeschehen erwies sich damals als folgenreich
kontrovers. Die evangelische Seite verwarf die Vorstellung einer Verwandlung von Brot und
Wein im Sinne der Transsubstantiationslehre, den Opfercharakter der romisch-katholischen
Messe, die damit verbundene Eucharistiefrémmigkeit und den Entzug des Kelchs fiir die Laien.
Die Katholiken wiederum bekraftigten ihre Auffassungen und sprachen im Laufe der Zeit —
auch unter dem Einfluss der Debatten um die anglikanischen Weihen —immer deutlicher der
evangelischen Feier die Glltigkeit ab. Die kontroverse Deutung des Abendmahls unter den
Evangelischen fihrte zur Trennung von Lutheranern und Reformierten. Luther und die
Lutheraner verfochten die Realprasenz Christi gegen Zwingli, der die Gegenwart Christi in Brot
und Wein rein anamnetisch auslegte, und grenzten sich dann auch von Calvin ab, dessen
Versuch, tber Zwingli hinauszugehen und die Gegenwart Christi als geistgewirkt zu denken,

sie in dieser Weise nicht nachvollziehen konnten.

(5.2.3) Die vor allem in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts mit groRer Intensitat gefiihrten
okumenischen Gesprache Gber Abendmahl/Eucharistie haben zu einer Vielzahl beachtlicher
Anndherungen und Ubereinstimmungen gefiihrt. Eine Voraussetzung dafir waren die
Bemihungen um eine Reform der eucharistischen Liturgie mit Aufnahme der Anliegen der
Liturgischen Bewegung durch das 2. Vatikanische Konzil. Wege der Verstandigung wurden in
bilateralen Dialogen zwischen Katholiken und Lutheranern, Katholiken und Reformierten,
Anglikanern und Lutheranern, Lutheranern und Reformierten ebenso beschritten wie in
multilateralen Gesprdachen mit den Kirchen der Orthodoxie — insbesondere in den
Abendmahlsgesprachen in  Verantwortung der Kommission fir Glauben und
Kirchenverfassung (Lima-Dokument). Lutheraner und Reformierte fanden nach
jahrhundertelanger Trennung zur Abendmahlsgemeinschaft (Leuenberger Konkordie, Formula

of Agreement, Amman-Erkldrung). Die Gesprache zwischen Anglikanern, Lutheranern und

46



Reformierten ermdoglichten konkrete Verabredungen {iber die wechselseitige Offnung der

Mabhlfeiern (Erkldrungen von Meifsen, Reuilly und Porvoo).

(5.2.4) Solche Beispiele zeigen: Abendmahlsgemeinschaft ist moglich, wenn sie ernsthaft
gewollt wird. Ihre Verwirklichung setzt die geduldige Klirung und Uberwindung der
Hindernisse voraus, die ihr entgegenstehen: Sie bedarf der Darlegung einer gemeinsamen
Sicht auf das Abendmahl und der verbleibenden, aber fiir tragbar gehaltenen Differenzen. Es
sind die unterschiedlichen Abendmahlslehren und ihre liturgischen Vollziige zu bedenken,
ebenso die Zusammenhange zwischen der Leitung der Feier und dem Verstiandnis des
kirchlichen Amtes sowie die jeweiligen kirchenrechtlichen Bedingungen fiir die Zulassung zum

Abendmahl.

5.3 Grunde fir die Anndherungen in der Lehre von Abendmahl/Eucharistie

(5.3.1) Viele Faktoren haben dazu beigetragen, dass es in der Lehre vom Abendmahl/von der
Eucharistie bis heute zu bedeutenden Annaherungen der Positionen in der reformatorischen
und der romisch-katholischen Theologie gekommen ist. Die Weise, wie diese Thematik
behandelt wird, kann als ein Seismograph fiir den Stand der 6kumenischen Bewegung gelten.
Mehrfach haben alle christlichen Traditionen Selbstverpflichtungen unterzeichnet, in denen
sie das gemeinsame Ziel, das Erreichen der sichtbaren Einheit der Kirchen, mit dem Kriterium
der Abendmahls-/Eucharistiegemeinschaft verbunden haben. Trotz vieler Widerstiande und
scheinbar uniberwindlicher Hindernisse bleibt dieses Anliegen bestindig auf der
okumenischen Agenda, weil die Gemeinschaft am Tisch des Herrn als eine geistliche Erfahrung
gewlinscht wird, die den theologischen Gehalt des Abendmahls, das Gemeinschaft mit
Christus und untereinander stiftet, aufgreift. Nach dem Johannesevangelium bittet Jesus kurz
vor seinem Tod in seinen Abschiedsreden um die Einheit der an ihn Glaubenden, damit auch
die Welt glaube, dass Gott ihn gesandt habe (vgl. Joh 17,20f). Die Okumene folgt einer
gottlichen Berufung zur Einheit, die der Einheit Christi mit dem Vater entspricht (ut omnes

unum sint).

(5.3.2) Grundfragen der okumenischen Hermeneutik, die im 20. Jahrhundert erhebliche
Wandlungen erlebt hat, wirkten sich bei der Behandlung der Thematik von
Abendmahl/Eucharistie aus. Wahrend die kontroverstheologische Perspektive seit dem 16.
Jahrhundert insbesondere auf die Unterschiede in den Lehren achtete, trat mit Beginn der

Okumenischen Bewegung vorrangig in den Blick, was die Konfessionen verbindet, ndmlich:

47



das gemeinsame Bekenntnis zu Jesus Christus; die glaubige Gewissheit, von Gott erwahlt und
berufen zu sein, das Evangelium zu verkiindigen; die eschatologische Erwartung der Fiille des
Lebens im Reich Gottes; die Uberzeugung vom gemeinsamen missionarischen Auftrag der

Kirchen.

(5.3.3) Die heute erreichten 6kumenischen Konvergenzen verdanken sich vor allem der
gemeinsamen Bereitschaft, der Exegese der biblischen Schriften Gehor zu schenken. Das 2.
Vatikanische Konzil hat der Dogmatik aufgetragen, zunachst die Themen der Schrift
aufzunehmen (vgl. Optatam totius, Nr. 16). Die reformatorisch gepragten Kirchen haben
immer schon das Zeugnis der biblischen Schriften als das malRgebende Kriterium bei der
Lehrbildung angesehen. In der konkreten exegetischen Studienarbeit unter
wissenschaftlichen Pramissen zeigt sich, dass es keineswegs leicht ist, die alten
kontroverstheologischen Themen aus den biblischen Schriften abzuleiten. Unterschiedliche
methodische Ansatze in der Exegese fiihren — jenseits konfessioneller Differenzen — zu nicht
immer kompatiblen theologischen Interpretationen der biblischen Uberlieferungen von der
Mahlgemeinschaft, die Jesus selbst respektive die ortlichen Gemeinschaften in seiner
Nachfolge gestaltet haben. Auch im Hinblick auf die alttestamentlichen Motive in den
biblischen Abendmahlsiiberlieferungen (Bund, Pascha, Stihne) bestehen Unterschiede in der
Interpretation, die nicht notwendig konfessionell begriindet sind. Die heute vertraute
Zusammenarbeit der Konfessionen in den Fachern der biblischen Exegese hat deutlich zu einer

Entscharfung der konfessionellen Kontroversen beigetragen.

(5.3.4) Differenzierte historische Forschungen haben einen wesentlichen Beitrag dazu
geleistet, dass wir im Hinblick auf Abendmahl/Eucharistie heute die unterschiedlichen
geschichtlichen Kontexte, in denen Positionierungen vorgenommen worden sind, besser und
genauer kennen. Gemeinsam blicken die evangelische und die romisch-katholische Forschung
auf die groRen Veranderungen, die sowohl in der Praxis wie in der Lehre von
Abendmahl/Eucharistie zu konstatieren sind. In den Okumenischen Gesprachen wurde
ersichtlich, dass jede geschichtlich (berlieferte Gestalt des Verstindnisses von
Abendmahl/Eucharistie Interpretation eines Ursprungsgeschehens ist, dessen Zuganglichkeit
an bestimmte Voraussetzungen gebunden ist. Soziale Gegebenheiten, lokale Besonderheiten,
pragende Personlichkeiten und kontroverstheologische Abgrenzungen haben in hohem MaRe
zu einem Prozess der Differenzierung in der Gestaltung der Liturgie des Abendmahls/der
Eucharistie beigetragen. So gesehen bleibt es eine offene Frage, ob es ratsam ist, diesen

Differenzierungsprozess aufzuhalten und eine einheitliche Form zu finden, in der alle
48



Konfessionen gemeinsam Abendmahl/Eucharistie feiern koénnen. Einen solchen
vielbeachteten Versuch, die liturgischen Traditionen der Konfessionen zu verbinden, stellt die

Lima-Liturgie dar.

(5.3.5) Besondere Beachtung fand in der Okumene die Erkenntnis, dass sich die
philosophischen Referenzen, die bei der Beschreibung des Bekenntnisses zur wahren und
wirklichen Gegenwart Jesu Christi im Mahlgeschehen herangezogen wurden, im Laufe der
Geschichte verandert haben. Wahrend es im Altertum das platonische Urbild-Abbild-Denken
noch ermoglichte, die wahre Gegenwart Jesu Christi (veritas) im Zeichen (signum) zu denken,
entwickelten sich die urspriinglich kompatiblen Vorstellungen alternativ. Heute kann in der
Okumene mit Wertschitzung beschrieben werden, dass scholastische Theologen — vorab
Thomas von Aquin — unter Bezug auf die aristotelische Philosophie den Versuch unternahmen,
die extremen Positionen des Symbolismus (gegenwartig wird Jesus Christus nur fiir die, die es
bewusst erkennen) und des Realismus (Jesus Christus ist ,fleischlich” anwesend) zu
vermeiden. Die 6kumenischen Dialoge konnten Missverstandnisse aufdecken —beispielsweise
die Annahme von Martin Luther, Thomas von Aquin lehre eine lokal zu erfassende, von ihrer
Ausrichtung auf den Empfang abgeloste Gegenwart Jesu Christi im Mahlgeschehen. Heute
suchen die 6kumenischen Partner gemeinsam nach philosophischen Konzepten, durch deren
Aufnahme Menschen das sehr anspruchsvolle Bekenntnis der wahren Gegenwart Jesu Christi
im Zeichen von Abendmahl/Eucharistie erschlossen wird. Diesbeziiglich hat sich nicht zuletzt
der gemeinsame Rekurs auf Konzepte einer sogenannten relationalen Ontologie als hilfreich
erwiesen, nach denen sich das Wesen der Mahlgaben durch die im Wort verkiindigte
Bezugnahme auf den ursprungsgetreuen Beginn in der Stiftung durch das Lebensgeschick Jesu
Christi verwandelt. Damit ist das Potential aktueller philosophischer Ansatze, die
Vielschichtigkeit und Vieldimensionalitat des Geschehens auszulegen, bei weitem noch nicht
ausgeschopft — genannt seien hier beispielhaft der phanomenologische Gabe-Diskurs, sprach-
analytische Untersuchungen zum performativen Sprechen und moderne zeichentheoretische

Ansatze.

(5.3.6) In der 6kumenischen Hermeneutik von heute ist die Achtsamkeit auf die pastorale
Praxis von hoher Bedeutung. Viele Glaubende in den christlichen Gemeinden — insbesondere
jene, die in konfessionsverbindenden Ehen leben — haben kaum noch Verstandnis fir
ausdifferenzierte theologische Begriindungen, die daran hindern, als Familie dem
gemeinsamen christlichen Bekenntnis auch in der Feier von Abendmahl/Eucharistie Ausdruck

zu geben. Die Wahrnehmung der Stimmen der glaubenden Menschen ist flir die 6kumenische
49



Theologie von Bedeutung und soll als Ausdruck des sensus fidelium Gehor finden. Das gilt auch
fiir die Gewichtungen, die von den Glaubigen vorgenommen werden: Vorrangig ist das
gemeinsame Verstandnis des Gehalts der eucharistischen Feier, nachrangig ist die Frage der
spezifischen liturgischen Gestaltung sowie die Frage nach den angemessenen

Leitungsdiensten.

5.4 Was kénnen wir gemeinsam sagen?

(5.4.1) Der gekreuzigte, auferweckte und erhohte Jesus Christus ladt uns zum Mabhl ein, wir
sind seine Tischgenossen. Seine Einladung (iberschreitet und umgreift die konfessionellen
Grenzen und Grenzziehungen, die der sichtbaren Einheit der Christenheit im Wege stehen.
Noch mehr: In eschatologischer Perspektive sprengt sie im Bild des himmlischen
Hochzeitsmahles die Grenzen der Christenheit und nimmt die ganze Menschheit, ja sogar das
Universum in den Blick (vgl. Jes 25,6; Mk 14,25; Kol 1,15-20; Offb 19,9; 21,24ff.) — sie ist im
wahrsten Sinn ,6kumenisch”. Vor diesem Hintergrund ist sie auch der tragende Grund jedes
einzelnen Schrittes der christlichen Okumene. Wo auch immer Katholiken, Orthodoxe,
Lutheraner, Reformierte, Anglikaner, Baptisten, Methodisten in seinem Namen versammelt
sind, will Christus sein Versprechen erfiillen, mitten unter ihnen zu sein. Sie sind und werden
durch Glaube und Taufe in Christus geeint (vgl. Eph 4,5), lange bevor sie sich lber die
konkreten Formen ihrer Einheit verstandigt haben und zu konkreten Verabredungen ihres

Miteinanders gelangt sind.

(5.4.2) Jesus Christus schenkt sich uns in seinem fiir alle dahingegebenen Leib und Blut durch
sein verheifendes Wort mit Brot und Wein (vgl. Leuenberger Konkordie 15, 18). Die
Kontroversen (iber die Gegenwart des Herrn bei der Feier des Mahls konnen in dem MaRe
Uberwunden oder wenigstens in ihrer kirchentrennenden Reichweite begrenzt werden, wie
man den zum Mahl einladenden Christus, der sich in seiner Person vergegenwartigt und
schenkt, als das handelnde Subjekt der Mahlfeier versteht und dieser Sichtweise die Frage
nach dem Wie der sakramentalen Vergegenwartigung Christi nachordnet. Riickt das Moment
der personalen Selbstvergegenwartigung Jesu Christi in den Vordergrund, so wird erkennbar,
dass seine Gegenwart das ganze Mahlgeschehen umgreift (Personalprasenz) und er selbst sich

uns so mit Brot und Wein schenkt.

50



(5.4.3) Das Abendmahl/die Eucharistie ist ein Gemeinschaftsmahl und stiftet Gemeinschaft
(koinonia). Indem sich Christus uns mit Brot und Wein schenkt, vergibt er uns unsere Siinden
und befreit uns zu einem neuen Leben aus Glauben. Indem er sich mit uns zur Gemeinschaft
verbindet, verbindet er uns mit den Gliedern der Gemeinde am Ort und in der una sancta
ecclesia zu seiner communio sanctorum. Der durch das Mahl gewirkten Realitdt der

Gemeinschaft gehen das Bekenntnis der Schuld und die Gnadenzusage der Vergebung voraus.

(5.4.4) Die Mahlfeier ist an die leibliche Prasenz der Kommunikantinnen und Kommunikanten
gebunden. Wortgeschehen und Mahlgeschehen gehoéren untrennbar zusammen. Die
Teilnahme am Mahl setzt Einsicht in den Sinn der Handlung voraus, deren Zentrum die
Gemeinschaft mit Christus bildet. In der westlichen Tradition werden Kinder zum
eucharistischen Mahl willkommen geheilen, sobald sie zwischen einem bloRen

Sattigungsmahl und dem sakramentalen Mahl des Herrn zu unterscheiden wissen.

(5.4.5) Das Abendmabhl/die Eucharistie soll regelmaRig im sonntaglichen Gottesdienst gefeiert
werden. Die Leitung der Feier obliegt einem/einer Ordinierten. Es sollte allgemeine Regel sein,
dass die das Mahl Feiernden mit Brot und Wein kommunizieren. Der wiirdevolle Umgang mit

den nicht verzehrten Elementen ist zu gewahrleisten.

(5.4.6) Da die romisch-katholische Auffassung heute sehr betont die Einmaligkeit des
Sthnopfers Christi am Kreuz hervorhebt und das Mahl in der Perspektive der
Vergegenwartigung des Kreuzesgeschehens betrachtet, sind die Kontroversen um den
Opferaspekt in den Hintergrund getreten. Das Opfer Christi kann in der Perspektive des
Paschalamms als , Pascha-Mysterium Christi“ zum Thema werden. Die diese Redeweise
auszeichnende starke Christo- und Staurozentrik lasst keinen Raum fiir den Gedanken, dass
Christus in der Mahlhandlung als ,Messopfer” dargebracht werde. Daher bleiben
Formulierungen bedenklich, die den Opfergedanken dadurch erhalten wollen, dass sie die
Eucharistie als stellvertretend fiir die Welt dargebrachtes Lobopfer der Kirche oder gar das
Lebensopfer Jesu Christi als Opfer der Kirche verstehen wollen, wenn nicht hinreichend
deutlich wird, dass hier Christus als ihr Haupt Subjekt des Opfervorgangs ist und bleibt. Die vor
diesem Hintergrund bleibend kontroverse Rede vom , Opfer der Kirche” im Zusammenhang
der Feier vom Gedachtnis des Todes und der Auferstehung Jesu Christi ist dann sinnvoll, wenn
dabei an die von Paulus formulierte Mahnung gedacht wird, dass alle Getauften unter

Berufung auf die Barmherzigkeit Gottes sich selbst zu einem gottgefilligen Opfer machen

51



lassen (vgl. Rom 12,1). In ihrer eigenen Lebenspreisgabe aus Liebe folgen Christinnen und

Christen ihrem gekreuzigten und auferstandenen Herrn.

5.5 Gewichtung von Danksagung, Anamnese und Epiklese

(5.5.1) Dank, Erinnerung und Bitte um den Heiligen Geist sind konstitutive Merkmale des
Mahlgeschehens. Im Dank (eucharistia) blicken die Feiernden auf die groRen Taten Gottes und
preisen ihn als ihren Schopfer, Verséhner und Erloser. In der Erinnerung (anamnesis) wird
ihnen in der Kraft des Geistes die Selbsthingabe Jesu Christi am Kreuz und das, was er in
seinem stellvertretenden Leiden und Sterben fiir sie getan hat und ihnen im Mahl schenkt,
vergegenwartigt. In der Anrufung des Heiligen Geistes (Epiklese) bitten sie den Geist um sein
Kommen, damit er die Prasenz Christi im Mahl vergewissert, die Feiernden erneuert und als

Gottes Kinder in die Welt sendet.

(5.5.2) Heute sind sich die reformatorischen und die romisch-katholischen Lehrtraditionen
darin einig, dass der lobpreisende Dank fir Gottes Handeln in Jesus Christus ein wichtiges
Element der Feier von Abendmahl/Eucharistie ist. Dank und Lob sind in der biblischen
Tradition eng miteinander verbunden. Friihe liturgische Quellen (beispielsweise die Didache)
haben das Mahlgeschehen insgesamt als eine Dankesgabe an Gott verstanden. Die Rede von
einem Lob- und Dankopfer der Menschen méchte betonen, dass die Geschépfe Gott die
glaubige Anerkenntnis seiner groBen Taten zur Erlésung seiner Schopfung schulden. Im
altiberlieferten Begriff der Eucharistie, der in der rémisch-katholischen Tradition bewahrt
wurde und in den reformatorischen Kirchen in der jlingeren Vergangenheit wieder neu in
Gebrauch kam, kommt der Gedanke des Vorrangs des Handelns Gottes an der Schépfung vor

jeder Antwort des Menschen sprachlich angemessen zum Ausdruck.

(5.5.3) Der menschliche Dank an Gott geschieht im Gedéachtnis (der Anamnese) seines
Handelns in Jesus Christus: in seinem Leben, in seinem Sterben, in seiner Auferstehung. In der
christlichen Okumene gilt die Deutung des tédlichen Lebensgeschicks Jesu im Hinblick auf
dessen soteriologische Relevanz als eine gemeinsame Herausforderung. Die grundlegende
Bedeutung des Christus-Ereignisses fir die Erlésung ist unumstritten. Alle christlichen
Bekenntnisgemeinschaften bemiihen sich, das Gedachtnis der Lebenspreisgabe Jesu Christi in
seinen Tod fiir uns als ein Geschehen der Erlosung aus der Verlorenheit in die Folgen der Siinde

zu schildern, denen die Schépfung im endgiiltigen Tod erlegen ware, hatte Gott nicht anders

52



entschieden: Im Christus-Ereignis wird offenbar, dass Gott fir das Leben der Siinder und
Suinderinnen einsteht. Im Mahl feiert die christliche Gemeinde Gottes Entscheidung fir die
Erlésung der Menschheit aus Siinde und Tod in der Gestalt des irdischen Menschenlebens von
Jesus aus Nazareth. Das in die Runde gegebene, gebrochene Brot und der dargereichte Becher
mit Wein sind Sinnbild fir die unverbriichliche Gemeinschaftstreue Gottes, die angesichts des
Todes Jesu Christi offenbar wird. Jesus stiftet in der Deutung des gebrochenen Brotes als
seines zerbrochenen Leibes und des gereichten Bechers als seines vergossenen Blutes eine
Zeichenhandlung, in der zum Ausdruck kommt, dass Gott sich nicht von Menschen daran

hindern |asst, bei seiner Liebe zu bleiben.

(5.5.4) Die Berufung auf den Geist Gottes im eucharistischen Geschehen hat in den Liturgien
der Kirchen eine lange Tradition. Im christlichen Osten wird der Erinnerung an das Wirken des
Geistes Gottes besondere Wertschatzung zuteil. Gottes Geist heiligt die Mahlgaben und die
versammelte Gemeinde, die im Geschehen selbst verspricht, sich in den Dienst des lebendigen
Gedachtnisses des Versohnungshandelns Gottes in Jesus Christus zu stellen. In 6kumenischer
Perspektive ist die Erinnerung an die epikletische Dimension der Feier von
Abendmahl/Eucharistie auch deshalb so wichtig, weil auf diese Weise deutlich wird, dass nicht
Menschen die Gegenwart Jesu Christi im Mahlgeschehen bewirken, vielmehr Gott selbst im
Heiligen Geist seine Prasenz denen gewahrt, die ihn darum bitten.

Der Gedanke der Prasenz des Herrn beim eucharistischen Mahl findet sich schon in dltesten
Quellen. Aus Herbeirufungen der personalen Gegenwart (Maranatha) entwickelte sich vor
allem im Osten die Bitte um das Kommen des Geistes Gottes, die nun mit der Anamnese des
Todes und der Auferstehung Christi verkniipft wurde. In den meisten altkirchlichen
Eucharistiegebeten des Ostens und Westens ist die sogenannte spezielle Anamnese nach den
Einsetzungsworten als Partizip (memores — gedenkend) der folgenden Darbringung (offerimus
— bringen wir dar) zugeordnet. Hier handelt es sich freilich nicht um eine Eigenleistung der
Kirche, da diese nichts anderes anzubieten hat als die Naturgaben Brot und Wein, die ihr
immer schon von Gott her geschenkt worden sind. Sie stellt sie aber Gott vor Augen, damit er
sie der Gemeinde wiederum schenkt, nun aber als von Gottes Geist geheiligte Gaben. Dazu
wird in den Ostkirchen um das Einwirken des Geistes gebeten. Obwohl der Geist nicht explizit
erwahnt wird, weist auch der Romische Kanon diese Struktur auf, die allerdings im Laufe der
Theologiegeschichte nicht mehr erkannt wurde. Demzufolge ist auch in den neuen
Eucharistiegebeten der romisch-katholischen Liturgie die urspriinglich eine Bitte der Heiligung

der Gaben und der Gemeinde durch den Genuss der Mahlgaben in eine Wandlungsepiklese

53



vor und eine Kommunionepiklese nach den Einsetzungsworten aufgeteilt. In jedem Falle aber
ist durch die Liturgiereform deutlicher geworden, dass nicht die Kirche, sondern Gott selbst
durch seinen Geist das Heil wirkt. In Abendmahlsgebeten heutiger evangelischer Agenden
stehen die beiden Epiklesen nach ostkirchlichem Vorbild zusammengefiigt nach der

Abendmahlsanamnese.

5.6 Die 6kumenische Bedeutung unterschiedlicher Feiergestalten

(5.6.1) Die liturgischen Feierformen des Abendmahls/der Eucharistie sind in allen
Konfessionen in unterschiedlichem MaRe regional gepragt: Die Lieder sind in den nationalen
Sprachen verschieden; spezifische Ausdrucksformen wie beispielsweise der Tanz sind in
manchen Kulturen Ublich, in anderen nicht. Bei den reformatorischen Abendmahlsfeiern ist
die Varianz in der Regel grofRer als bei den romisch-katholischen Feiern der Eucharistie. So gibt
es in der romisch-katholischen Kirche eine weltweit verbindliche Ordnung der Lesung von
biblischen Schrifttexten; Leseordnungen sind auch im reformatorischen Bereich bekannt, sie
haben jedoch ein geringeres Mal} an Verbindlichkeit. Die Bereitschaft zum Bekenntnis der
eigenen Schuld und die Bitte um Vergebung sind —wenngleich in unterschiedlicher Form — ein
fester Bestandteil aller konfessionellen Liturgien. Analoges gilt flir das Gedachtnis der
Einsetzung des Abendmahls/der Eucharistie durch Jesus Christus, flir Gebete (in der Regel
Sanctus und Vaterunser), fir Bekenntnisse des Glaubens sowie fiir Segenshandlungen. Bei
aller Verschiedenheit der Gestaltung im Detail iberwiegt somit der Eindruck, dass wesentliche

Bestandteile der Abendmahlsliturgie sowie der Feier der Eucharistie Gibereinstimmen.

(5.6.2) Es gibt Aspekte in der Gestaltung von Abendmahl/Eucharistie, die — beginnend im 16.
Jahrhundert und fortdauernd bis heute — als konfessionelle Eigenarten gelten, nicht selten
heftigen AnstoR erregen und zu Abgrenzungen fihren. Dazu zdhlen (a) die Frage der
stiftungsgemadlRen Gestaltung des eucharistischen Mahls mit Brot und Wein fir alle
Mahlteilnehmer, nicht nur fir die Priester und wenige Glaubige; (b) die Frage der Dauer der
Gegenwart Jesu Christi in, mit und unter den Mahlgaben; (c) die heilsame Bedeutung der Feier
im Gedachtnis der Gemeinschaft mit den verstorbenen Gemeindegliedern. In den drei
genannten Themenbereichen sind durch die vielen 6kumenischen Gespriache in den
zurlickliegenden Jahrzehnten Verstandigungen erreicht worden, die in der liturgischen Praxis
mehr Beachtung finden sollten: (zu a) Es gibt keine Hindernisse in der rémisch-katholischen

dogmatischen Tradition, in stiftungsgemaBer Weise das eucharistische Mahl mit Brot und

54



Wein in der Gemeinde zu feiern. Die aus unterschiedlichen Griinden im frithen und hohen
Mittelalter entstehende Reservierung der Kelchkommunion fiir den Priester ist nur im Kontext
des allgemeinen Riickgangs der Kommunionhaufigkeit zu erkldaren und begriindete keine
Praxis, die aus dogmatischer Sicht zu bewahren wiare. Die Kelchkommunion fir alle
Teilnehmenden ist daher nach heutigem Recht grundsatzlich méglich und liturgietheologisch
erwiinscht. (zu b) Die VerheiBung der Gegenwart Jesu Christi im Mahlgeschehen gilt solange,
wie ein Zusammenhang zwischen der vergegenwartigenden Worthandlung und der
Zeichengabe von Brot und Wein noch erkennbar ist. Der primare, altkirchlich verbiirgte Zweck
der Aufbewahrung der Mahlgaben fiir die Krankenkommunion sollte stets im Blick bleiben. (zu
c) Die Feiern von Abendmahl/Eucharistie haben eschatologische Bedeutung; sie finden in

Gemeinschaft mit Lebenden und Verstorbenen statt.

(5.6.3) Welche Bedeutung haben solche Uberlegungen zu den konfessionellen Feierformen
von Abendmahl/Eucharistie fiir die Okumene? Sie setzen bei dem gegenwirtigen Erleben der
Liturgien von glaubigen Menschen in den Gemeinden an. Sie nehmen wahr, dass es
Traditionen gibt, die nicht immer der theologischen Prifung standhalten und daher einer
Reform bediirfen. Sie versuchen die verschiedenen Feiergestalten als je spezifischen Ausdruck
des theologischen Gehalt des Abendmahls zu begreifen und zu wiirdigen. Sie leisten einen
Beitrag zu dem Bemiihen, auf dem Weg der Glaubenserfahrung die spirituelle Bedeutung von
Abendmahl/Eucharistie zu entdecken. Sollte es zu einer Vereinbarung tber die Gemeinschaft
im Abendmahl/in der Eucharistie zwischen den Kirchen kommen, stellt sich dringlich die Frage,

welche liturgische Ordnung angesichts der Vielfalt in den Traditionen akzeptabel ist.

5.7 Die Feier des Mahls in der Perspektive des jeweils Anderen

(5.7.1) Im Dekret (iber den Okumenismus des 2. Vatikanischen Konzils, Unitatis Redintegratio
(UR), wird mehrfach dazu ermutigt, die anderen Konfessionen in ihrem Selbstverstandnis
kennen und schatzen zu lernen (vgl. UR 9). Das Konzil beschrankt sich im Hinblick auf die
liturgischen Feiern in den anderen christlichen Traditionen weithin darauf, sich beschreibend
(deskriptiv) und nicht wertend (normativ) der gelebten Wirklichkeit in den anderen
Konfessionen anzunahern (vgl. UR 3; 22). Es ist als eine hohe Errungenschaft in der
Okumenischen Hermeneutik zu betrachten, wenn Angehorige einer Konfession die
Perspektive der Angehdrigen einer anderen Konfession zu achten lernen. Bei der Feier des
Abendmahls/der Eucharistie in einer anderen Konfession werden manche Elemente fremd

55



sein. Diese Situation beglinstigt ein intensives Horen auf die Verheillungen Gottes. Die Feiern
von Abendmahl/Eucharistie in okumenischer Gemeinschaft sind daher eine Gabe

insbesondere in spiritueller Hinsicht.

(5.7.2) Im Hinblick auf die in der Vielfalt der christlichen Konfessionen gelebten Formen der
Feiern von Abendmahl/Eucharistie ist daran zu erinnern, dass die reformatorischen sowie die
romisch-katholischen Traditionen ihren Blick weiten konnen, indem sie auf andere
Konfessionen schauen, wie diese in ihren Riten das Gedéachtnis des Todes und der
Auferstehung Jesu Christi in seiner Bedeutung fiir uns feiern — beispielsweise in orthodoxer
Tradition mit der Betonung des Geheimnisses der Gegenwart Jesu Christi im Heiligen Geist
sowie der Wahrnehmung der Verbundenheit zwischen der irdischen und der himmlischen
Versammlung der Glaubigen zum Lobpreis; oder in freikirchlicher Tradition mit der Betonung
der Verkiindigung des Evangeliums in Gottes Wort sowie einer zeichenhaften Mahlhandlung,
die im Sinne Jesu Christi auch erfahrbar jene Versohnung innerhalb jener Gemeinschaft stiften

mochte, die sich auf ihn beruft.

(5.7.3) Insbesondere gebietet es eine 6kumenische Sensibilitdt, bei Anwesenheit von Christen
anderer Konfessionen in Gestaltung und Ablauf der Feier alles, soweit vertretbar, zu
vermeiden, was deren Geflihle verletzen konnte. Auch das setzt die Kenntnis der Perspektive

des jeweils anderen voraus.

56



6. Die Leitung der eucharistischen Feiern

(6.1) Die in reformatorischer und insbesondere nachreformatorischer Zeit hervorgetretenen
Differenzen im Verstandnis des Amtes und der apostolischen Nachfolge im Amt sind in den
Okumenischen Dialogen inzwischen als zentrales Hindernis flir Abendmahls-
/Eucharistiegemeinschaft identifiziert worden. Aus der Sicht des 2. Vatikanischen Konzils ist
bei den Reformationskirchen ,vor allem wegen des Fehlens des Weihesakramentes (defectus
sacramenti ordinis) die urspringliche und vollstandige Wirklichkeit (substantia) des
eucharistischen Mysteriums nicht bewahrt” (UR 22) worden. Aus diesem Grund empfangen
romisch-katholische Glaubige die Eucharistie erlaubt in den Kirchen, in denen das Sakrament
der Eucharistie ihrer Ansicht nach glltig gespendet wird (vgl. CIC 844 §§1-2). Umgekehrt wird
zwar von evangelischer Seite die Gultigkeit der Weihe bzw. Ordination in der rémisch-
katholischen  Kirche nicht bestritten, die reformatorische Kritik an der
Transsubstantiationslehre, am Verbot des Laienkelchs, am Opfercharakter der Messe (zur
Klarung dieser Fragen vgl. die vorangehenden Abschnitte dieses Textes) und der Zelebration
der Messe ohne Gemeinde betraf jedoch die rechte Verwaltung des Sakramentes. Darliber
hinaus enthielt speziell die Kritik am Opfercharakter der Messe eine grundsatzliche Anfrage
an die Apostolizitdt eines Amtsverstandnisses, in welchem der Priester als Subjekt der
Opferhandlung verstanden wird. Nach evangelischem Verstandnis dient das Amt durch die
reine Evangeliumsverkiindigung und die rechte Verwaltung der Sakramente dem ,Sein und
Bleiben der Kirche in der Wahrheit” und darin ihrer Apostolizitat. Die Ordnung des Amtes
selbst ist nicht Garant der Wahrheit, und mit der Berufung in das Amt ist kein héherer
Gnadenstand verbunden. Zwar ist nach evangelischem Verstandnis die Feier des Herrenmahls
auch da ,giltig”, wo im Hintergrund ein problematisches Amtsverstandnis steht, weil die
soteriologische Bedeutung allein an Christi eigener VerheiBung seiner Gegenwart in der Feier
hangt. Gleichwohl war das romisch-katholische Eucharistie- und Amtsverstandnis auch fir
evangelische Kirchen lange ein Grund (und ist es fiir einige reformatorische Kirchen bis heute),
evangelischen Christen die Teilnahme an der Eucharistie nicht zu empfehlen bzw. zu
untersagen. Dies hat sich erst im Kontext der Okumenischen Bewegung gedndert. Im
bisherigen evangelisch/romisch-katholischen Dialog Uber das Amtsverstandnis sind
grundlegende Ubereinstimmungen erreicht worden, die fir die Frage der
Abendmahlsgemeinschaft, vor allem aber fir die Moglichkeit einer Praxis wechselseitiger

eucharistischer Gastfreundschaft, bedeutsam sind.

57



(6.2) Zusammengefasst stellen sich die erreichten Konvergenzen und die offenen Fragen

folgendermaRen dar:

(6.2.1) Allgemeines bzw. gemeinsames Priestertum der getauften Glaubenden: Den
Ausgangspunkt fur die Verstandigung tber das kirchliche Amt bildet heute die gemeinsame
Einsicht, dass alle Christen durch die Taufe im Glauben an Christi Priestertum Anteil gewinnen.
Damit sind alle Christen berufen, das Evangelium in Wort und Tat zu verkiinden und Lob, Dank
und Firbitte in, mit und durch Christus vor Gott zu bringen. So bilden sie das priesterliche
Gottesvolk, sind Leib Christi und tragen eine Mitverantwortung fir evangeliumsgemaRes
Lehren und Leben der Kirche. Das allgemeine/gemeinsame Priestertum der Glaubigen setzt
die dffentliche Verkiindigung des Evangeliums und die Feier der Sakramente notwendig
voraus, durch die die Kirche als communio sanctorum begriindet, versammelt und bewahrt
wird, denn nach gemeinsamer evangelischer und rémisch-katholischer Uberzeugung ist fir
das Sein der Kirche und ihr Bleiben in der Wahrheit die reine Verkiindigung des Evangeliums
und die der Einsetzung Jesu Christi gemaRe Feier der Sakramente konstitutiv, durch die Jesus

Christus selbst seine Kirche auferbaut.

(6.2.2) Der Dienst des an die Ordination gebundenen Amtes: In der Confessio Augustana wird
im Einklang mit rémisch-katholischer Lehre bekannt, dass niemand in der Kirche &ffentlich
lehren solle ohne ordentliche Berufung (CA XIV). Die Besonderheit des an die ordentliche
Berufung in der Ordination gebundenen Amtes besteht in der d&ffentlichen
Evangeliumsverkiindigung in der Predigt und in der Leitung der Feier der Sakramente.
Wahrend sich die Rede vom 6ffentlichen Lehren im Unterschied zu Verkiindigungssituationen
im privaten Bereich im 16. Jahrhundert auf die gesamte kirchliche und gesellschaftlich-
kommunale Offentlichkeit bezog, wird der Begriff der Offentlichkeit in der Bestimmung der
Aufgaben des kirchlichen Amtes heute in erster Linie auf die Verkindigung in der
Offentlichkeit der Kirchengemeinden auf regionaler und (iberregionaler Ebene bezogen.
Durch die offentliche Lehre des Evangeliums und die Feier der Sakramente dient das
besondere Amt der Apostolizitdt und Einheit der Kirche und darin zugleich auch ihrer Heiligkeit
und Katholizitat. Mit dem Amt der o6ffentlichen Verkiindigung in Wort und Sakrament wird
mithin eine besondere Verantwortung fiir das Sein und Bleiben der Kirche in der Wahrheit und
fur ihre Einheit Gbernommen, die ihren Grund in Jesus Christus hat. Durch diesen besonderen
Auftragist das an die Ordination gebundene Amt vom allgemeinen/gemeinsamen Priestertum

aller glaubenden Getauften unterschieden und steht diesem gegeniiber. Gerade in diesem

58



Gegenliber vermag es der Kirche als Gemeinschaft der Glaubenden und der Berufung der

Getauften und Glaubenden zum allgemeinen/gemeinsamen Priestertum zu dienen.

(6.2.3) Der Ursprung des an die Ordination gebundenen Amtes: Es ist gemeinsame rémisch-
katholische und evangelische Uberzeugung, dass das kirchliche Amt der &ffentlichen
Verkiindigung des Evangeliums in Wort und Sakrament von Gott geordnet ist. Das an die
Ordination gebundene, geordnete Amt gehort zum Sein der Kirche. Es verdankt sich nicht

einer Delegation des Gemeindewillens, sondern gottlicher Sendung und Einsetzung.

(6.2.4) Die Ordination in ihrer Bedeutung fiir die Leitung der Feier: Die Ordination, die fiir die
Evangeliumsverkiindigung in Wort und Sakrament und damit auch fir die Leitung des
Abendmahls/der Eucharistie vorausgesetzt ist, geschieht nach romisch-katholischem und
evangelischem Verstandnis im Gottesdienst unter Handauflegung und Gebet. Die
Handauflegung ist das Zeichen der Berufung und der Bitte um das Herabkommen des Heiligen
Geistes, um das im Ordinationsgebet gebetet wird. Mit dieser 6ffentlichen Handlung der
Ordination unter Handauflegung und Gebet wird die zu ordinierende Person mit dem Amt der
offentlichen Evangeliumsverkiindigung in Wort und Sakrament betraut, die eine
Verantwortung flur die Einheit der Kirche impliziert. Die Ordination ist Zeichen der Berufung
durch Gott in der Kraft des Geistes zu diesem Dienst und als solche fir die liturgische Leitung
der Feier des Herrenmahls in besonderer Weise bedeutsam. Denn wer die Liturgie leitet, flhrt
darin im Namen der Kirche den Auftrag Jesu Christi aus, der selbst im Heiligen Geist
gegenwartig wird. Zum zweiten verwirklicht sich in der Versammlung um den Tisch dessen,
der seine Gegenwart zusagt und Vergebung und Versohnung schenkt, die Einheit der Kirche

als Leib Christi. Fur diese Einheit zu sorgen ist dem Verklindigungsamt anvertraut.

(6.2.5) Wenngleich die reformatorischen Kirchen die Ordination nicht als Sakrament
bestimmen, weil die Ordinationshandlung durch Handauflegung und Gebet im Neuen
Testament nicht mit einem Befehl und einer VerheiBung Christi verbunden ist, sehen sie
Handauflegung und Gebet als konstitutive Bestandteile der Ordinationshandlung bei der
Berufung ins Amt bewahrt. Umgekehrt wird von rémisch-katholischer Seite heute — im
Gegensatz zu einer friiheren, jahrhundelangen Praxis — klar festgehalten, dass fiir die
Ordinationshandlung nicht die Ubergabe der eucharistischen Gerite, sondern allein das Gebet

der Kirche in Verbindung mit der Handauflegung konstitutiv ist.

(6.2.6) Was die Wirkung der Ordination betrifft, so begriindet sie nach rémisch-katholischem

Verstandnis als sakramentale Weihe einen character indelebilis. Wenn von evangelischer Seite

59



diese Bestimmung abgelehnt wird, so richtet sich die damit verbundene Kritik auf die
Vorstellung einer Steigerung des in der Taufe begriindeten neuen Gnadenstandes durch die
Ordination. Einen character indelebilis vermittelt nach evangelischem Verstandnis allein die
Taufe. Mit dem Gebet und der Handauflegung bei der Ordinationshandlung wird jedoch auch
nach evangelischem Verstandnis in der Gewissheit der Erhérung um die Gabe des Geistes fir
das Amt gebetet. Mit der Ordination wird die ganze Person mit ihrem Leben in den Dienst der
Evangeliumsverkiindigung in Wort und Sakrament gerufen. Entsprechend ist die Ordination
eine einmalige Handlung, die nicht wiederholt wird. Mit der Kritik an der Bestimmung des
character indelebilis wird also weder die Notwendigkeit der Geistesgabe fir die Beauftragung
mit dem Amt, noch die lebenslange Verpflichtung bestritten. Zudem wird nach rémisch-
katholischer Lehre die Weihe nicht als Steigerung des in der Taufe verliehenen Gnadenstandes
verstanden, sondern als Berufung in einen besonderen Dienst an den Grundvollziigen der

Kirche (vgl. LG 10).

(6.2.7) Ordination und Bischofsamt: Nach gemeinsamem evangelischen und rémisch-
katholischen Verstiandnis gehort die Ordinationshandlung zur Aufgabe der Episkopé
(Aufsicht), die sich auf die Wahrung der reinen Lehre und der Einheit der Kirche bezieht. Die
Aufgabe (iberregionaler Episkopé ist fiir die Einheit und Apostolizitat der Kirche notwendig

und umfasst eine personale, synodale und gemeinschaftliche Dimension.

(6.2.8) Fur die romisch-katholische Kirche ist die Gestaltung der Episkopé in der Nachfolge der
Apostel notwendig mit dem Bischofsamt in historischer apostolischer Sukzession verbunden.
Das Bischofsamt in historischer apostolischer Sukzession, das personal, kollegial und
gemeinschaftlich ausgeibt wird, gehort nach rémisch-katholischem Verstandnis unabdingbar
zum Sein der Kirche. Den Glaubensgemeinschaften, die die historische Sukzession im
Bischofsamt nicht bewahrt haben, ,fehlt” laut mancher romisch-katholischer Dokumente aus
jungerer Zeit ein anerkennungsfahiges Amt mit der Folge, dass die ursplingliche und
vollstandige Wirklichkeit des eucharistischen Mysteriums nicht bewahrt erscheint. Mit dem
Terminus defectus ordinis (UR 22.3) wird dabei allerdings ein Mangel und nicht ein
vollstdndiges Fehlen des Amtes ausgesagt. Es wird jedoch nicht bestritten, dass in den

evangelischen Kirchen ein Amt gegeben ist, das dem Evangelium dient.

(6.2.9) Von evangelischer Seite wird im Rekurs auf neutestamentliche und altkirchliche Lehre
die urspriingliche Einheit von Bischofsamt und Pfarramt und somit die presbyterale Sukzession

als gliltig angesehen. Diese wurde in der Reformationszeit schlielich praktiziert, nachdem sich

60



keine altglaubigen Bischofe fanden, die bereit waren, Geistliche zu ordinieren, welche die
reformatorische Lehre vertraten. Doch wurde mit der presbyteralen Ordination die Bedeutung
der episkopalen Sukzession keineswegs abgelehnt. Vielmehr wird auch nach evangelischem
Verstandnis die Ordination als Aufgabe der (iberregionalen Episkopé verstanden. Doch im
Unterschied zu rémisch-katholischer Lehre kann dieses Amt der Uberregionalen Episkopé

unterschiedlich gestaltet sein.

(6.2.10) Trotz der Differenzen in Bezug auf die apostolische Sukzession im Bischofsamt und
der jurisdiktionellen Ausstattung des Bischofsamtes besteht Ubereinstimmung darin, dass zur
apostolischen Sukzession eine geordnete Gestaltung der liberregionalen Episkopé gehort, die
eine personale, kollegiale und gemeinschaftliche Dimension umfasst. Historische Studien
kdnnen zudem zeigen, dass in der theologischen Tradition im Mittelalter (gestitzt auf
Hieronymus und Ambrosiaster) der Gedanke einer legitimen presbyteralen Sukzession
durchaus geldufig war. Uber lange Zeit hatte die theologische Uberzeugung Bestand, dass sich
das Amt der Presbyter und das Amt der Bischofe nur im Bereich der Jurisdiktion unterscheiden
(Decretum Gratiani, Thomas von Aquin und Bonaventura). Uberdies wurde in 6kumenischen
Dialogen gemeinsam die Einsicht gewonnen, dass fiir die Beurteilung und Anerkennung der
Amter pneumatologische und rechtfertigungstheologische Gesichtspunkte zu beriicksichtigen
sind. Fir romisch-katholisches Verstandnis impliziert die ,Gemeinsame Erklarung zur
Rechtfertigungslehre®, in der ein gemeinsames Verstandnis der im Evangelium verheillenen
Gnade Gottes entfaltet werden konnte, dass die reformatorischen Kirchen die apostolische
Lehre bewahrt haben und ihre Ordnung der Amter offenkundig der Sukzession in der Lehre
der Apostel zu dienen vermochte und vermag. Von daher kann die Feststellung eines defectus
ordinis nicht auf die Bestreitung der geistlichen Wirksamkeit evangelischer Amter abheben.
Nimmt man hinzu, dass nach den Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils fir die
apostolische Sukzession im Bischofsamt die Kollegialitdt wesentlich ist und die historische
Sukzession nicht im mechanischen Sinne einer ununterbrochenen Kette von Handauflegungen
zu verstehen ist, dann kann man mit Blick auf den in der Rechtfertigungslehre gewonnenen
Grundkonsens und die Ubereinkunft in Grundfragen des Amtes ,katholischerseits jene
episkopoi aus dem Kreise derer nicht ausschlieRen, deren Ubereinstimmung nach katholischer
Auffassung Zeichen fiir die Apostolizitat der Lehre ist” (Apostolizitat der Kirche, Nr. 291, DWU
4, 625).

61



(6.3) Im Blick auf die Frage der Apostolischen Sukzession lassen sich die Ergebnisse der

internationalen und nationalen Dialoge so zusammenfassen:

(6.3.1) Zu den Wesensmerkmalen der Kirche in ihrer Gesamtheit gehort deren Apostolizitat.
Diese ist als ein Kennzeichen der christlichen Glaubensgemeinschaft zu verstehen. Die Erfiillung
der Apostolizitat bekennt die Glaubensgemeinschaft als wirksame Gabe des Heiligen Geistes,
und ihre Ermangelung macht das bestdandige Bemihen um Erneuerung der Kirche am Leitbild
des apostolischen Ursprungs erforderlich. Die Uberlieferung des apostolischen Evangeliums
geschieht in der Gemeinschaft der Getauften. Es gilt, den apostolischen Glauben in den
wechselvollen Zeiten der Geschichte zu bewahren. Die dabei leitenden Intentionen sind eine
missionarische (erste Begegnung mit dem Evangelium) und eine mystagogische (vertieftes

Vertrautwerden mit dem Evangelium).

(6.3.2) Esist sinnvoll, im Blick auf die Apostolische Sukzession einen materialen Aspekt (Gehalt)
und einen formalen Aspekt (Gestalt) zu unterscheiden. Der apostolische Glaube ist seinem
wesentlichen Gehalt nach das schriftgemaRe Bekenntnis zur Heilsbedeutsamkeit der
Menschwerdung, des Lebens, des Todesleidens, der Auferweckung, der Erhdhung des
gekreuzigten Jesus Christus und der Sendung des Geistes Gottes, wie es die urchristlichen
Bekenntnisse erfassen. Die Gestalt der Sicherung der apostolischen Ursprungstreue ist vielfaltig;
sie erschopft sich nicht im Wirken des apostolisch begriindeten Amtes, das als solches
grundsatzlich von allen christlichen Traditionen anerkannt wird, sondern ist im umfassenden
Horizont der Liturgie, der Diakonie und des Zeugnisses in Wort und Tat der gesamten
Glaubensgemeinschaft zu betrachten. In vielen Dialogdokumenten ist zu lesen, dass die
kirchlichen Wege zur Sicherung der Kontinuitat im Glauben der Apostel vielgestaltig sind, und
dass die Thematik der Apostolischen Sukzession im Bischofsamt in diesem

Gesamtzusammenhang zu behandeln ist.

(6.3.3) Die nach romisch-katholischem Verstiandnis fiir die Gestalt des Amtes wesentliche
»successio personae” (Nachfolge durch amtlich berufene Menschen) steht dann nicht im
Gegensatz zu dem reformatorischen Verstandnis der Sukzession als ,,successio verbi“ (Nachfolge
in Treue zum Wort des Evangeliums), wenn das im Kanon der Heiligen Schrift bewahrte
apostolische Erbe als Grundlage und kritisches Korrektiv fir die Ausibung des Dienstes

bestimmend ist.

(6.3.4) Die mit epikletischem Gebet und Handauflegung geschehende (ordnungsgemalie)

Amtsilibertragung sichert nicht unangefochten das Verbleiben einzelner ordinierter Menschen

62



in der Treue zum apostolischen Glauben. Traditionswahrung und amtliche Nachfolge konnen,
wie die Geschichte der Kirchen immer wieder zeigt, in erheblichen Konflikt geraten. Die
Handauflegung ist eine in der Tradition bewahrte Zeichenhandlung fiir die wirksame Bitte um
Geistbegabung der Ordinierten, doch ein nur duerlich bleibender Ritus garantiert nicht die

Wirksamkeit der mit dieser Zeichenhandlung verbundenen VerheiBung.

(6.3.5) Es erscheint unter Beachtung pneumatologischer Aspekte theologisch angemessen,
kirchliche Dienste aufgrund ihrer offenkundigen Wirksamkeit in einem geistlichen Urteil als
geistgewirkt anzuerkennen. Eine solche Sichtweise richtet ihren Blick nicht primar auf die Frage
nach den historisch tiberlieferten Formen der Beauftragung von Menschen mit dem Amt der
Gemeindeleitung und dem Vorsitz der Eucharistie, sie schaut vielmehr auf die in der jeweiligen,
kulturell differenzierten Erfahrungswelt erkennbare Fruchtbarkeit der kirchlichen Dienste und
Amter (via empirica). Ein solcher Zugang zur Thematik argumentiert auf der Basis einer
transzendentalen Reflexion und erkennt die Bedingung der Moglichkeit der Wirksamkeit
amtlichen Handelns (Starkung der osterlichen Hoffnung; Trostung der Gewissen; Aufbau der
Gemeinde; Ermutigung zur Diakonie im sozialen Kontext) im Handeln Gottes in seinem Heiligen

Geist durch die zum kirchlichen Dienst berufenen Menschen.

(6.3.6) Eine Unterscheidung zwischen dem Amt der Gemeindeleitung und dem Aufsichtsamt
(Episkopé) kann sich in ersten Ansatzen auf die spatneutestamentlichen biblischen Schriften
stitzen und hat sich in der Geschichte der christlichen Glaubensgemeinschaften vielfach
bewahrt. Uberregionale Amter sind in unterschiedlicher Weise (personal, kollegial oder
kommunial) und in variierender Begrifflichkeit (Bischof, Prases, Kirchenprasident,
Superintendent etc.) in den einzelnen Kirchen bis heute bewahrt worden. In vielen neueren
okumenischen Dokumenten richtet sich die Aufmerksamkeit verstarkt auf eine gemeinsame
Bestimmung der Ausiibung der Episkopé im Sinne der Wahrung des apostolischen Ursprungs

der Kirche.

(6.4) Aus den gewonnenen 6kumenischen Konvergenzen sind Konsequenzen fiir die Praxis zu
ziehen: Fir eine volle Abendmahls-/Eucharistiegemeinschaft zwischen romisch-katholischer
Kirche und evangelischen Kirchen ist nicht nur eine gegenseitige Anerkennung der Amter
erforderlich, sondern auch eine Verstandigung Uber die Frage, wie der Zusammenhang
zwischen Abendmahls-/Eucharistiegemeinschaft und Kirchengemeinschaft zu verstehen ist
und ob und in welchem Umfang eine Ubereinstimmung in allen Fragen der Ordnung des Amtes

fir die Kirchengemeinschaft nétig ist. Uber viele Jahrhunderte sah die gemeinsame

63



katholische Tradition die Kirchenmitgliedschaft in der Taufe und im Glauben begriindet; die
Bereitschaft zur Gemeinschaft mit dem Bischof von Rom war dabei vorausgesetzt. Eine
Engfliihrung der Bestimmung des ,eigentlichen” Kircheseins auf das exklusive Kriterium der
apostolischen Sukzession im Weihesakrament ist eine neuere Entwicklung in einzelnen
romisch-katholischen Lehrschreiben. Diese Begrifflichkeit und die dabei leitende theologische
Intention konnen sich nicht auf das 2. Vatikanische Konzil berufen. Wenngleich eine Klarung
dieser Frage in den 6kumenischen Dialogen noch nicht erreicht wurde, bestehen doch schon
jetzt grundlegende amtstheologische Ubereinstimmungen. Die gemeinsamen Uberzeugungen
im Blick auf den Ursprung, die Aufgabe, die Besonderheit und die Bedeutung des Amtes fir
die Einheit der Kirche betreffen Grundbestimmungen der Apostolizitat des kirchlichen Amtes.
Sie entkraften die evangelischen Bedenken gegeniiber der romisch-katholischen Sicht der
Rolle des amtlichen Dienstes und erlauben der romisch-katholischen Seite zu sehen, dass das
an die Ordination gebundene Amt in den evangelischen Kirchen dem Verbleiben in der
apostolischen Tradition dient. Die Treue zum apostolischen Ursprung wird in der Nachfolge
Jesu Christi nicht von Menschen garantiert, sie ist vielmehr eine Gabe des Geistes Gottes. Fir
den neutestamentlichen Begriff des Apostolats ist es entscheidend wichtig, ob Menschen als
Zeuge und Zeugin fir die Auferstehung Jesu Christi 6ffentlich eintreten und damit
Verantwortung fiir die Bildung und den Erhalt der christlichen Gemeinde ibernehmen. Da dies
in der rémisch-katholischen Kirche sowie in den evangelischen Kirchen gewahrleistet ist, steht
der wechselseitigen Anerkennung der Apostolizitdt der Dienstamter kein theologisches
Argument entgegen: Kirchliche Dienstamter wirken in der Kraft des Geistes Gottes durch die
Evangeliumsverkiindigung in Wort und Sakrament; die erfahrbare, von der Gemeinschaft der
Getauften wahrnehmbare geistliche Wirksamkeit der Amter begriindet das geistliche Urteil

Uber die Valenz der Dienstamter.

64



7. Das Verhaltnis zwischen Kirchen- und Eucharistiegemeinschaft

(7.1) Es besteht zwischen der rémisch-katholischen und der reformatorischen Theologie
grundlegend Einigkeit in der Annahme, dass die eucharistische Feier nicht nur eine Begegnung
eines einzelnen Menschen mit Jesus Christus ermdglicht, vielmehr die Liturgie von
Abendmahl/Eucharistie eine Zeichenhandlung ist, bei der die Gemeinschaft der versammelten
Glaubenden des Grundes ihrer 6sterlichen Existenz — in ihrer Gemeinschaft untereinander in
der Verbundenheit mit Jesus Christus — vergewissert wird, indem sie auf Gottes Wort hort und
Mahl miteinander feiert. Den in allen konfessionellen Traditionen bestehenden Gefahren
einer Verengung der Perspektive auf die individuelle Teilhabe an der Eucharistie sind in den
Epochen der Kirchengeschichte einzelne Stromungen immer wieder erlegen. In liturgischen
Reformbewegungen wurde und wird der theologische Charakter der eucharistischen Feier als
einer von der Gemeinschaft der Christglaubigen vollzogenen Danksagung fiir die von Gott
geschenkte Versohnung in der Gemeinschaft der Christglaubigen vielfach angesprochen. In
den 6kumenischen Dialogen stellt sich die Frage, welche Gestalt der Kirchengemeinschaft die
Voraussetzung fiir die eucharistische Mahlgemeinschaft ist: Reicht es aus, im Bekenntnis zu
Jesus Christus eins zu sein und im theologischen Verstandnis der liturgischen Handlung
Ubereinzustimmen, oder bedarf es einer Einheit der Kirchen auf institutioneller Ebene, um
gemeinsam das Abendmabhl/die Eucharistie zu feiern? Auf diese Frage geben die evangelische

und die romisch-katholische Lehrtradition unterschiedliche Antworten.

(7.2) Gemeinsam lesen alle christlichen Traditionen das Wort der Schrift und nehmen ernst,
dass der Begriff , koinonia” (Gemeinschaft) das Schlisselwort der eucharistischen Texte des
Paulus ist. Denn dadurch, dass Jesus Christus Anteil an seinem Heil schaffenden Leben und
Sterben, seinem ,Leib und Blut” gewahrt, werden die Glaubenden in die engste
Lebensgemeinschaft mit ihm hineingenommen. Deswegen ist fiur Paulus die aus dem
Herrenmahl erwachsende koinonia nicht einfach Teilhabe, sondern eben gemeinsame
Teilhabe durch Teilgabe. Die gemeinsame Teilhabe wird dort wirksam, wo sie aus den
Teilhabenden Gemeinschaft werden lasst. Die innere Verbindung der Glaubigen mit Christus
und untereinander kommt zum Ausdruck in dem Ineinander der drei Bedeutungen von ,,Leib
Christi”, wie sie gerade flir Paulus zentral ist: der Leib Jesu Christi am Kreuz als Hingabe, der
Leib Jesu Christi als Eucharistie, der Leib Jesu Christi als Kirche. Die Teilhabe am
eucharistischen Leib schlielft den Zusammenhang mit dem , Leib Christi” ein. Grundlegend ist

der Text 1 Kor 10,16f: ,Ist der Kelch des Segens, Uber den wir den Segen sprechen, nicht

65



Teilhabe am Blut Christi? Ist das Brot, das wir brechen, nicht Teilhabe am Leib Christi? Ein Brot

ist es. Darum sind wir viele ein Leib; denn wir alle haben teil an dem einen Brot.”

(7.3) Von ihren Anfangen an steht die christliche Mahlgemeinschaft gleichzeitig vor zwei
Herausforderungen — Identitdat und Integration. Dort, wo Identitdt der Glaubenden in den
Anfangszeiten der Christenheit noch durch konkrete Abgrenzung nach aullen gewonnen
werden muss, ist eine Offnung der Grenzen schwer, ja geradezu unméglich (vgl. 1 Kor 8). Zum
anderen aber sieht Paulus den Beginn einer neuen universalen Gemeinschaft auf dem
Fundament des Christusereignisses bereits gegeben. Diese neue Gemeinschaft entwickelt eine
universale Integrationskraft (vgl. Gal 3,28) und diese zeigt sich insbesondere in der Feier des
Herrenmahls. Koinonia im paulinischen Sinne ist daher entweder Hineinnahme in Christi
Hingabe, eine Hineinnahme, die das Heilsereignis am Kreuz gegenwartig und erfahrbar fiir alle
werden lasst, oder sie ist keine Gemeinschaft in Christus (vgl. 1 Kor 11). Darum ist dort, wo die
Grenzen Uberwindende Wirkung dieser Feier durch die Missachtung der Armen verweigert
wird, die Feier keine Feier des Herrenmahls, sondern ein Essen und Trinken zum Gericht (vgl.

1 Kor 11,20.24.27.34).

(7.4) Es gibt in der Theologiegeschichte eine Fille an Belegen fir eine theologische
Begriindung der engen Verbindung zwischen der bestehenden Glaubensgemeinschaft und der
eucharistischen Gemeinschaft. Im Altertum stand dabei die Frage im Mittelpunkt, ob die zur
Eucharistie versammelte Gemeinde den wahren Glauben teilt, der bei Konzilien als rechtmaRig
anerkannt wurde. Schwere VerstolRe gegen das in der Taufe abgelegte Versprechen zu einem
Leben im Geist Jesu Christi wurden mit dem Ausschluss aus der eucharistischen Gemeinschaft
geahndet; zur Wiederaufnahme in die Gemeinde gab es ein geregeltes Verfahren. Mit dem
Aufkommen der individuellen BuBe durch das personliche Siindenbekenntnis vor berufenen
Beichtvatern verlor der Gemeinschaftssinn der liturgischen Feiern an Bedeutung. Angesichts
der im frihen Mittelalter beginnenden eucharistischen Frommigkeit durch die Betrachtung
der gewandelten Hostie verwundert es nicht, dass der mit der Mahlfeier verbundenen Aspekt
der Gemeinschaftsbildung zunehmend in den Hintergrund trat, auch wenn er auf der
theologischen Ebene niemals explizit in Frage gestellt worden ist. Nicht zuletzt angesichts der
Okumenischen Bewegung kam es im 20. Jahrhundert zu einer Wiederentdeckung der
gemeinschaftlichen Grundstruktur jeder liturgischen Feier. Dazu haben die liturgischen
Bewegungen der evangelischen wie auch der romisch-katholischen Kirche im 20. Jahrhundert

einen wichtigen Beitrag geleistet.

66



(7.5) An der in der gesamten Traditionsgeschichte verbirgten, inneren Verbundenheit von
Christusereignis, Abendmahl/Eucharistie und Gemeinschaft der Glaubenden hat auch Martin
Luther festgehalten, besonders deutlich in seinen Schriften aus den Jahren 1519 bis 1524. In
der Schrift ,,Ein Sermon von dem hochwiirdigsten Sakrament des heiligen wahren Leichnams
Christi und von den Bruderschaften” wird in beispielhafter Weise der Gemeinschaftscharakter
der im Rechtfertigungsgeschehen vollzogenen ,,unio cum Christo” im Bilde des Leibes Christi
deutlich. Christus und die Heiligen, im Sinne des Glaubensbekenntnisses als communio
sanctorum verstanden, bilden ,eynen geystlichen corper”, in den der Empfang des
Sakramentes einverleibt (vgl. Vom Sakrament des Leichnams Christi: WA 2,743,7-30). Im
Empfang des Sakraments wird der kommuniale Charakter des ,gnadigen Wechsels und
Vormischung” (vgl. Vom Sakrament des Leichnams Christi: WA 2,749,32) im
Rechtfertigungsgeschehen und damit zugleich dessen ekklesiale Dimension deutlich. Hierauf
zielt auch Luthers Spitze gegen ein rein subjektivistisches sowie ein verobjektivierendes
Verstandnis des Sakraments, das auf eine fast magische Auffassung von der Verwandlung der
Gaben blickt (vgl. Vom Sakrament des Leichnams Christi: WA 2,749,36ff) und den eigentlichen

kommunialen Charakter des Geschehens vernachlassigt.

(7.6) Die Confessio Augustana nimmt die von Luther vorgenommene Bestimmung der Kirche
als die Gemeinschaft der Glaubenden, die mit der Gemeinschaft der Heiligen im Apostolischen
Glaubensbekenntnis identifiziert wird, in den bekannten ekklesiologischen Artikeln 7 und 8
auf: ,die christliche Kirche” ist ,nichts anderes ... als die Versammlung aller Glaubigen und
Heiligen” (CA 8). Die Gemeinschaft der Glaubenden ist dabei ganz von dem bestimmt, was
Gott durch Jesus Christus an ihr getan hat und durch die Selbstvergegenwartigung Jesu in der
Kraft des Geistes im Vollzug des Gottesdienstes an ihr tut. So ist die um Wort und Sakrament
versammelte Gemeinde nach evangelischer Auffassung zeichenhafte Darstellung der in Jesus

Christus mit Gott und untereinander versohnten Gemeinschaft.

(7.7) Im 20. Jahrhundert haben in der romisch-katholischen Kirche mehrere Strémungen das
Anliegen vertreten, den Geist der Gemeinschaft aller Glaubenden zu stdrken: die
Jugendbewegung, die Liturgische Bewegung, die Una-Sancta-Bewegung und die
Bibelbewegung. Die wesentlichen Anliegen dieser Initiativen haben Aufnahme in die
Dokumente des 2. Vatikanischen Konzils gefunden. Mit dem Grundgedanken von Kirche als
,Communio” (Gemeinschaft) ist eine theologische Fundierung vorgenommen worden. Das 2.
Vatikanische Konzil benennt als diesen theologischen Grund die trinitarische Gemeinschaft

Gottes selbst (vgl. LG 4). Die Communio der Kirche wird sakramental grundgelegt, und diese
67



sakramentale Grundlegung im trinitarischen Heilshandeln Gottes entzieht zugleich das
einheits- und gemeinschaftsstiftende Geschehen menschlicher Machbarkeit. Die

Gemeinschaft der Kirche wird als solche nicht gemacht, sondern geschenkt.

(7.8) Auf der Ebene der geltenden Rechtsordnungen fiir die gemeinsame Feier von
Abendmahl/Eucharistie bestehen Unterschiede: Die aus der Geschichte geerbte und durch die
Communio-Ekklesiologie des 2. Vatikanischen Konzils nochmals verstarkte enge Verbindung
von Eucharistie und Kirchengemeinschaft stellt vor ein Dilemma. Als es im Konzil um die
Verhaltnisbestimmung von Kirchengemeinschaft und Sakramentsempfang in 6kumenischer
Perspektive ging, hielten die versammelten Konzilsvater zunachst fest, dass , die Gemeinschaft
beim Gottesdienst nicht als ein allgemein und ohne Unterscheidung giiltiges Mittel zur
Wiederherstellung der Einheit der Christen” angesehen werden darf. Sie wenden diese
Abgrenzung aber sofort ins Positive, wenn sie zwei Prinzipien aufeinander beziehen: ,die
Bezeugung der Einheit der Kirche und die Teilnahme an den Mitteln der Gnade”. Bei der
Prasentation des Textes in der Konzilsaula wurden diese als in einer dialektisch stehenden
Beziehung erklart. Das Konzil stellt fest: ,,Die Bezeugung der Einheit verbietet in den meisten
Fallen die Gottesdienstgemeinschaft, die Sorge um die Gnade empfiehlt sie indessen in
manchen Fallen” (UR 8). Von diesem dialektischen Verstandnis sind die gesamte
postkonziliare Lehrentwicklung und entsprechende Normen gepragt. Vor dem Hintergrund
der genannten Prinzipien werden unter Bericksichtigung situativ gegebener oder
biographisch wirksamer Faktoren die Zulassung zur vollen Partizipation in der Eucharistischen

Feier fiir Getaufte einer anderen christlichen Konfession ermdoglicht.

(7.9) Nach reformatorischer Lehrtradition ist die in der Taufe gefeierte Zugehorigkeit zum Leib
Christi ein hinreichender Grund dafir, gemeinsam das Abendmahl/die Eucharistie zu feiern.
Da nicht kirchliche Amtstrager, vielmehr Jesus Christus selbst dazu auffordert, das Gedachtnis
seiner uns erlésenden Hingabe in der zum Mahl versammelten Gemeinschaft zu feiern, soll
nicht ausgeschlossen werden, wer sich durch Glauben und Taufe zu Jesus Christus bekennt.
Bei dieser offenen Einladung der Getauften zum Abendmahl/zur Eucharistie ist der Charakter
der liturgischen Feier als Mahl in Gemeinschaft nicht aufgegeben, vielmehr werden die
Grenzen der Gemeinschaft anders bestimmt: Zur Gemeinschaft gehoren alle Getauften,
insofern die Taufe die Zugehorigkeit zu Jesus Christus und die Gemeinschaft am Leib Christi

begriindet.

68



(7.10) Die konfessionsverbindenden Ehen und Familien sind ein Zeichen der Hoffnung fiir die
Okumene. Sie sind ein Ort der konkreten pastoralen Bewihrung der theologischen
Grundprinzipien vor den Herausforderungen unserer Zeit. Die in der Taufe begriindete
Glaubensgemeinschaft wird in der Ehe bekraftigt und im Alltagsleben wirksam. Frihe
Zeugnisse der Tradition bezeichnen die eheliche Gemeinschaft als ,Hauskirche”. Der ekklesiale
Status der in dem gemeinsamen Glauben an Jesus Christus begriindeten Lebenspartnerschaft

kann mit theologischen Argumenten begriindet werden.

(7.11) Die wechselseitige Anerkennung der Taufe, wie sie 2007 in der ,Magdeburger
Erklarung” ausgesprochen ist, impliziert ekklesiologische Konsequenzen und kann als
Teilschritt auf dem Weg zur Kirchengemeinschaft verstanden werden. Indem durch den
Vollzug der Taufe ihre Gliedschaft am Leib Christi begriindet wird, sind die Getauften in die
Einheit mit Jesus Christus und darin in die Einheit mit seinem Volk hineingenommen. Das
,Grundeinverstandnis Uber die Taufe” ist starker als die Unterschiede im Verstandnis der
Kirche. Analog ist zu sagen, dass Abendmahl/Eucharistie mit Jesus Christus verbindet und dass
die das Mahl Feiernden mit Christus und zugleich mit seinem Volk aller Zeiten und Orte vereint
werden. Daher ist ernsthaft zu fragen, ob nicht das im Blick auf das Abendmahl/die Eucharistie
erkennbare gemeinsame ,,Grundeinverstandnis” zur gegenseitig ausgesprochenen Einladung

berechtigt.

69



8. Votum fiir die Teilhabe an den Feiern von Abendmahl/Eucharistie in Achtung der

jeweiligen liturgischen Traditionen

(8.1) Der Okumenische Arbeitskreis evangelischer und katholischer Theologen betrachtet die
Praxis der wechselseitigen Teilnahme an den Feiern von Abendmahl/Eucharistie in Achtung
der je anderen liturgischen Traditionen als theologisch begriindet. Sie ist insbesondere in der
Situation konfessionsverbindender Familien pastoral geboten. Sowohl im Blick auf den
Einzelfall als auch auf die allgemeine Normgebung darf sich niemand mit den bisherigen
Losungen zufriedengeben. Ein solches Votum impliziert die Anerkennung der jeweiligen
liturgischen Formen sowie der Leitungsdienste, wie sie von der feiernden Gemeinde
vorgesehen sind, die im Namen Jesu Christi Getaufte anderer Konfessionen zur Mitfeier
einladt. Eine aktuell jeweils vereinbarte neue Form der eucharistischen Liturgie jenseits der
historisch gewachsenen Traditionen ist mit diesem Votum nicht beabsichtigt. Es wird bei der
von uns vorgeschlagenen Praxis vorausgesetzt, dass die Taufe als sakramentales Band des
Glaubens und als notwendige Voraussetzung der Teilnahme anerkannt ist. Unter dieser
Voraussetzung kdnnen auch jene Autoritdten respektiert werden, fir die in der rémisch-
katholischen Liturgie gebetet wird (namentlich die Ortsbischéfe und der Papst). Eine solche
Praxis der Einladung zu bereits gelebten Traditionen schliel3t ein, dass auf Zukunft hin die
O0kumenischen Gesprache fortgefiihrt werden, um auch weiterhin Antworten auf die Frage
nach der Gestalt umfassender sichtbarer Einheit der Kirche Jesu Christi in irdischer Zeit und in
den Lebensrdaumen der Menschen zu suchen. Wir stiitzen unser Votum auf bibeltheologische,
historische, systematisch-theologische und praktisch-theologische Argumentationen, die hier

zuvor ausfiihrlich dargelegt wurden. Folgende Uberlegungen sind dabei leitend:

(8.2) Der Gehalt der Feiern von Abendmahl/Eucharistie kann heute 6kumenisch
einvernehmlich beschrieben werden. lhr Grund und ihr Ziel sind identisch: Wir feiern in
osterlicher Hoffnung das von Jesus Christus selbst gestiftete Gedachtnis seines erldsenden
Lebens und Sterbens fiir uns in einer liturgischen Handlung, in der seine Gegenwart in der
Kraft des Heiligen Geistes im verkiindigten Wort und im Mahl erfahrbar und wirksam wird.
Deshalb stehen Jesu Worte zu Brot und Wein (verba testamenti) im Zentrum der
eucharistischen Liturgie: Christinnen und Christen verkiinden den Tod Jesu, sie glauben, dass
er lebt und sie hoffen, dass er kommt zum Heil der Welt. Die innere Bereitung der Glaubenden
flir die Feier des von Gott erdffneten Geheimnisses seines versdhnenden Wesens in
Umkehrbereitschaft und BuRfertigkeit ist ein konstitutiver Bestandteil in allen konfessionellen

Liturgien, auch wenn die konkrete Gestaltung variiert.
70



(8.3) In vielen 6kumenischen Gesprachen ist die Erkenntnis vertieft worden, dass die
unterschiedlichen theologischen Inhalte und die unterschiedlichen Formen der liturgischen
Feiern von Abendmahl/Eucharistie einer wechselseitigen Partizipation an der Feier dieses
sakramentalen Geheimnisses nicht im Wege stehen missen. Lehramtliche Texte in der
romisch-katholischen Tradition flihren die Trennung im eucharistischen Mahl zumeist auf
Differenzen im Verstandnis der amtlichen Leitung zuriick. Diesbeziiglich wird die Wahrung der
Teilhabe an der apostolischen Sendung angemahnt. Inzwischen konnte in zahlreichen
nationalen und internationalen 6kumenischen Dialogen ein gemeinsames, differenziertes
Verstandnis der Apostolischen Sukzession erreicht werden, das es ermoglicht, das
ordinationsgebundene Amt in seinen unterschiedlichen konfessionellen Auspragungen als

III

apostolisch begriindet zu erachten: Mit dem Begriff ,Apostel” werden in den
neutestamtlichen Schriften nicht nur die zwolf Jinger, sondern auch die Zeugen und
Zeuginnen flir den auferstandenen Christus bezeichnet. Die Annahme einer
ununterbrochenen Kette der Handauflegungen von den Aposteln bis heute ist von Beginn an
apologetisch motiviert und lasst sich historisch nicht erweisen. Die Verbindung zwischen dem
apostolischen Ursprung und dem Glaubensleben der Gemeinden heute geschieht in der Kraft
des Geistes Gottes und wird durch sie gewahrt. Die Verbindung geschieht durch schriftgemaRe
Verklndigung des Evangeliums in Wort und Sakrament kraft des Geistes Gottes. Auch in der
Gegenwart wird jedes kirchliche Amt daraufhin zu prifen sein, ob die Kriterien der
verheiBenen Geistwirkung bei der Ausiibung des Dienstes erfliillt sind: Die Gemeinde soll
auferbaut und gefestigt werden, die Gewissen sollen getrdstet, die Notleidenden im Blick
bleiben und die Osterliche Hoffnung gestarkt werden. Es entspricht der gegenwartigen
dkumenischen Verstandigung, bei der Uberpriifung dieser Kriterien dem {ibergemeindlichen
Aufsichtsamt (der Episkopé) — sei es personal, sei es presbyterial-synodal geordnet —
besondere Bedeutung zuzumessen. Die heute schon in der Ausbildung, der Forderung und
Unterscheidung der geistlichen Berufungen sowie bei der Amtsibertragung in der Ordination
unter Gebet und Handauflegung in der Okumene geiibte Sorgfalt zum Schutz der
Verkiindigung des Evangeliums berechtigen zu dem Vertrauen, dass die 6kumenischen
Partner sich bei den Ordnungen der Amtsibertragung ihrer Verantwortung vor Gott bewusst

sind.

(8.4) Es ist ein Gebot der 6kumenischen Sensibilitat, bei der Gestaltung der liturgischen Feiern
so weitgehend wie im Sinne der eigenen Tradition moglich, auf die Anliegen der anderen

Konfessionen Ricksicht zu nehmen. In diesem Zusammenhang konnen sich die in den

71



okumenischen Gesprachen gewonnenen Erkenntnisse in der Praxis auswirken: Die beiden
Mahlgesten, die Jesus gestiftet hat, sind als eine ausdrucksstarke Doppelhandlung zu
verstehen, durch die sein Bundeswille trotz der Slinde der Menschen zur Darstellung kommt.
Es entspricht dem Willen Jesu, wenn alle das Mahl Feiernden das gebrochene Brot essen und
aus dem einen Becher trinken. Nach ékumenischer Uberzeugung ist die Gegenwart Jesu Christi
flr die Mahlgaben verheiflen, solange ihr stiftungsgemaRer Gebrauch erkennbar ist; von
daher ist auch der sorgsame Umgang mit den Mahlgaben begriindet. Einzelne liturgische
Gebete sind auf ihre Missverstandlichkeit bezliglich des Opferbegriffs hin zu priifen; es darf
nicht der Eindruck entstehen, als opfere die Gemeinde Jesus Christus flir Gott, denn es ist
vielmehr Gott, der die Gaben der Gemeinde — materiale wie geistige — wurdigt, sie zur Feier
der Lebenspreisgabe Jesu Christi dienen zu lassen. In der Okumene der Zukunft wird es
hilfreich sein, sich auf eine verbindliche Prazisierung zu verstandigen und sich auf bestimmte

Grundregeln der liturgischen Praxis zu einigen.

(8.5) Viele getaufte Menschen sind durch die eigene konfessionelle Tradition gepragt und
deshalb kaum damit vertraut, wie in anderen Kirchen Abendmahl/Eucharistie gefeiert wird.
Die Feier dieses Sakramentes kann nicht nur als ein Hohepunkt des Glaubenslebens bei bereits
bestehender Kirchengemeinschaft betrachtet werden. Die Erfahrung spricht dafiir, dass das
Erleben eucharistischer Gemeinschaft in der Feier des Abendmahls auch eine Quelle der
Hoffnung auf dem Weg zu dem von Gott gewiinschten Ziel ist: der vollen sichtbaren Einheit
der Kirche in der Gegenwart des Reiches Gottes. Auf dem Weg dorthin kénnen die in der Taufe
sakramental bereits verbundenen Menschen in der Feier des Mahls Kraft schopfen fir die
Bewadhrung ihres Lebensalltags sowie Ermutigung erfahren fiir den Dienst am Nachsten in der

Welt.

72



TOGETHER AT THE LORD'S TABLE

A statement by the Ecumenical Working Group of
Protestant and Catholic Theologians

1. Introduction

(1.1) The Ecumenical Working Group of Protestant and Catholic Theologians, which was
founded in Paderborn in 1946 under the episcopal chairmanship of Lorenz Jaeger and Wilhelm
Stahlin, has dealt frequently and intensively with the topic "Holy Communion/Eucharist and
Ministry" from an ecumenical perspective. In numerous ecumenical dialogues on the national
and international level, convergences have been achieved, which should now be compiled and
combined. In recent times, other ecumenical bodies have also attempted to summarise the
positions on the topics of understanding of the Church, Holy Communion/Eucharist and

Ministry.

(1.2) Some years ago, ecumenical hermeneutics opened the harvest period for the fruits of
previous ecumenical dialogues. This concern is combined with the determination to follow up
the relevant theological understandings with practical consequences, to be agreed uponin a
binding way. In our context, the "Joint Declaration on the Doctrine of Justification" (1999) can
function both as guide and warning. Efforts to examine the state of the dialogues "in via" —on
the way to church communion — were received with widespread approval. At the same time,
it was regretted that these efforts apparently failed to bring consequences at the level of local

ecumenical life in the congregations, organisations and families.

(1.3) The presentation below is guided by the following ecumenical interests: (1) Provision
should be made for the fact that the theological dialogues conducted ecumenically in the past
decades have succeeded in coming to such a degree of understanding in all issues connected
with the Holy Communion/Eucharist which had been controversially discussed in the 16th
century that it is no longer permissible to regard the remaining differences as church-dividing.
(2) It is established and affirmed that there is unanimous agreement on the theological
meaning of the Holy Communion/Eucharist, and that on this basis the diversity of liturgical
traditions is appreciated. (3) It should become clear that all theological disciplines (exegetical,

73



historical, systematic and practical) enable their own respective access to the topic of the Holy
Communion/Eucharist, which are given consideration in the general theological
understanding of the Holy Communion/Eucharist developed here; the expectation is that in
each case the current state of research is represented. (4) The past and present diversity of
liturgical practice in the celebration of the Holy Communion/Eucharist is the constant point of
reference for all these reflections. Their aim is to recognise and support all efforts which affirm
the theological meaning and share on this basis the concern to celebrate Holy
Communion/Eucharist together. (5) The presentation focuses on the Western tradition and
makes only occasional reference to Orthodoxy; rapprochements in the whole ecumenical
spectrum can only be achieved gradually. However, ecumenism will always have to strive for
a multilateral perspective if it is not to lose sight of its goal of church unity in the sense of

common confessional tradition.

(1.4) In our title we consciously refer to the joint celebration of the Holy
Communion/Eucharist. Eucharist is giving thanks and praise for God's action as Creator and
Redeemer. At the Last Supper this divine promise of his presence is given by words and
symbolic acts for all times. Together we are called to the living memorial of this legacy of Jesus

Christ.

(1.5) Thematically our study is structured as follows: The starting point of the reflections is a
common testimony regarding the theological meaning of the celebration of the Holy
Communion/Eucharist (Section 2). The biblical-theological foundation demonstrates the
various ways in which the Lord’s Supper was celebrated by the early Christians, as witnessed
by the New Testament texts, resulting from the events of Jesus' death and resurrection
(Section 3). A tour through the history of the forms of celebration helps to recognise the
diversity of liturgical practice (Section 4). The ecumenical controversies and the convergences
achieved are described (section 5). Special attention is paid to the question of the office of
ministry at the Holy Communion/Eucharist (Section 6). The relationship between church
communion and Eucharistic fellowship has to be considered (Section 7). Finally there is a plea

to open the denominational Lord’s Supper to Christians from other traditions (Section 8).

74



2. Common testimony

In accordance with the spiritual character of the Holy Communion/Eucharist, we begin these

remarks with a common testimony.

(2.1) Jesus Christ promised his presence to those who come together in his name (cf. Mt
18:20). He is in their midst, even if only two or three gather in his name. He becomes present
to them as they worship him by hearing, singing and praying. He unites with them when
people receive baptism in the name of the Father, the Son and the Holy Spirit, making them
members of his body. In his body and blood, given to all, he offers himself to them as they
trust in his promise and partake of bread and wine in the Eucharistic celebration of Holy

Communion.

(2.2) The promise of his presence transcends and encompasses confessional boundaries and
demarcations standing in the way of Christendom’s visible unity — it is profoundly ecumenical.
It underlies every single step in ecumenism. Wherever Catholic, Orthodox, Lutheran,
Reformed, Anglican, Baptist and Methodist Christians are gathered in his name, Christ fulfils
his promise to be there in their midst. They are united in Christ long before they have agreed

on the concrete forms of their unity and made concrete arrangements for their togetherness.

(2.3) It is in accordance with the will of Jesus Christ that believers pray together in his name
and gather for ecumenical services of worship, irrespective of their different denominational
affiliations and backgrounds. The strongest expression of ecumenism in church and parish life
is when members of various Christian churches celebrate services jointly and pray the Lord’s
Prayer together. This takes place today in many parts of the world with gratifying
determination, quite naturally and unselfconsciously. Ecumenical services trusting in the
promise of the presence of Jesus Christ are pacemakers of unity. "Welcome one another ...
just as Christ has welcomed you, for the glory of God" (Rom 15:7). Precisely here the apostle's

appeal should come into its own.

(2.4) The Christian churches are unanimously certain that the presence of Jesus Christ is
expressed most intensely and profoundly in the fellowship at the Lord's Table and that the
encounter with him in the celebration of the Holy Communion/Eucharist comes to pass in a
concentration that cannot be surpassed under earthly conditions. That is why the separation
at the Lord's Table is felt to be particularly painful. It is one of the most urgent goals of

ecumenical understanding to overcome this.

75



(2.5) The mutual recognition of baptism, as expressed by many member churches of the
Council of Christian Churches in Germany in 2007 in the "Magdeburg Declaration", can be
regarded as a decisive step on the way to fellowship at the Lord's Table. The decisive passage
states: "Baptism, as participation in the mystery of Christ's death and resurrection, means
rebirth in Jesus Christ. Whoever receives this sacrament and affirms God's love in faith is
united with Christ and simultaneously with his people of all times and at all places. As a sign
of the unity of all Christians, baptism is the bond with Jesus Christ, the foundation of this unity.
Despite differences in our understanding of church, we share a basic understanding on
baptism." Since the act of baptism constitutes their membership in the body of Christ, those
who are baptised enter into unity with Jesus Christ and thus into unity with his people. The
"basic understanding on baptism" is stronger than the differences in the understanding of the
church. It is to be clarified whether a common "basic understanding" may prove to emerge
with regard to Holy Communion/Eucharist, enabling —in analogy to the recognition of baptism
—a mutual recognition of the respective liturgical forms of celebrating the Lord’s Supper and
their theological content and thus justifying an invitation to mutual participation. This text

seeks to examine this possibility .

(2.6) The celebration of Holy Communion/Eucharist unites us with Jesus Christ and at the same
time with his believers of all times and at all places. This fellowship with God in the Spirit of
Jesus Christ encompasses and transcends space and time. The celebration of the Holy
Communion/Eucharist takes place in the communio sanctorum, uniting the living and the

dead in resurrection hope.

76



3. Basic biblical considerations

Faith and life are based on the salvific act of God, who raised the crucified Jesus from the
dead. The manifold testimonies handed down in the New Testament writings can, however,

only offer a sketchy picture of the historical origins of the Church.

Different testimonies in the New Testament show that specific forms of community life
already emerged in the earliest congregations: baptism into Jesus Christ once and for all; a
regular celebration of the Lord’s Supper in commemoration of Jesus’ last meal with his
disciples; social support of needy people in the church (diaconia); and the spreading of the

saving message of Jesus Christ (mission).

Since its beginnings as testified by the New Testament, the Church has seen the celebration
of the sacred meal as a portrayal of its unity in fellowship with Jesus Christ. Even if the diversity
of testimonies in the New Testament and thereafter does not permit a definite reconstruction
of the historical origins and forms of an early Christian Lord’s Supper, there is no doubt that
meals with a specific reference to the story of Jesus Christ, clearly differentiated from ordinary
filling meals, were essentially characteristic of those congregations which, through the work

of the Holy Spirit, were connected to the one, holy, Catholic and apostolic Church.

A significant feature of early Christian meal celebrations was the reference to Jesus' Last
Supper with his disciples, as described vividly in the Passion stories of the Gospels, but also
reported by Paul (1 Cor 11:23). A visible characteristic of these celebrations was the enacted
recollection of the fact that Jesus had given himself to his disciples in bread and wine as a gift
of salvation. At his last supper, according to the New Testament testimonies, Jesus promised
his disciples lasting fellowship with their Lord beyond his imminent death. Thus fellowship in
life and teaching with all who enter into discipleship with Jesus was extended by him to a
horizon at the end of the world. The eschatological symbolism of the Last Supper of Jesus
reflects proleptically the resurrection communion of the congregations with Christ and the
final fulfilment of God’s covenant with his people through the forgiveness of sins (cf. Mt 26:28;
1 Cor 11:23-29).

From an Easter perspective, this represents the origin of the one Church of Jesus Christ. On
this basis, the New Testament reveals a variety of forms for celebrating the Lord’s Supper as
well as characteristic features of a practice alluding to the death and resurrection of Jesus.
These different forms of meal fellowship in the New Testament demonstrate certain common
features relating to content and interpretation, which will be explained in what follows. Only

fragmentary sources exist regarding the  historical beginnings of the Holy

77



Communion/Eucharist and its earliest theological interpretations. If Paul had not been
compelled to respond to conflicts in the church of Corinth concerning practices at the Lord’s
Supper, we would very likely not have had any explicit statement from him at all about the
Holy Communion/Eucharist. Some New Testament writings also presuppose a practice of
celebration in the congregation, but do not describe them specifically. The sparse details they
offer on questions of worship celebration contrast starkly with the burden imposed upon them
by church and theology in order to justify the central features of their own worship practice.
The testimonies that we possess can neither be understood without their biblical, early Jewish
context, nor without consideration of ancient meal culture, which always possessed religious
aspects. Recently, the early, apocryphal Acts of the Apostles dating from the second century
and other Christian literature have also been given closer consideration in order to gain a
better insight into the diversity of early Christian practice of the Lord’s Supper. The origins go
back to the period before Easter; the unique features of Jesus’ practice as described in the

Gospels only come to light when compared with early Jewish meal traditions.

(3.1) The New Testament itself does not reveal any fixed terminology for describing the
practice at communal meals. The terms employed there do not necessarily refer to identical
kinds of celebration. They express different aspects of communal meals. Paul speaks of the
Lord’s supper (1 Cor 11:20), deducing from this what he "received from the Lord" and what
"the Lord Jesus" said and did on the night when he was betrayed. This celebration proclaims
the Lord’s death "until he comes" (1 Cor 11:23-26). The term “breaking of bread" (Acts 2:42,46;
20:7,11; 27:35; cf. also 1 Cor 10:16) refers back to the opening gesture by the leader at table
in the Jewish meal tradition, symbolising the fellowship (cf. Mk 6:41 par. Mt 14:19; Mk 8:6 par.
Mt 15:36; Mk 8:19; 14:22 par. Lk 22:19; Lk 24:30), but at the same time it is the term for the
congregational meal as a whole. The New Testament speaks only once of agape, in Jud 12.
The term probably does not denote a love-meal or a banquet, which developed into an
independent "sacramental" meal, but the congregational meal as a whole (cf. Tert., Apol. 39).
The name Eucharistia is not yet used in the New Testament, but is to be found in texts from
the second century onwards (cf. Did 9:1) and then proceeds to become the principle
expression; it is derived from the prayers of blessing and thanks spoken over the gifts,
indicating their constitutive function for the meal (cf. 3.10.1). Later talk of the Holy
Communion recalls Jesus' last meal with his followers "in the night when he was betrayed" (1

Cor 11:23).

78



(3.2) The biblical, early Jewish roots of the meal practice testified in the New Testament are
initially evident with Jesus himself. It is not only with words that he proclaims the Kingdom of
God (Mk 1:15; Lk 10:9 par. Mt 10:7), but he also celebrates its coming with people who are
excluded from religion and society, giving it a tangible form by eating together with "tax
collectors and sinners" (Mk 2:15-17 par. Mt 9:10-13; Lk 5:27-39; 7:36-50; 9:10-17; 10:38-42;
11:37-53; 15:1f.; 19:1-10). He also sits at the table of Pharisees and rich people (Lk 14:1-24).
Biblical, early Jewish images of feasts and rich food in the Kingdom of God at the end of days
(Is 25:6; cf. Am 9:13-15; Zec 9:17; 2 Bar. 29:5f.; Qumran: 1QS?® 2:17-21) are concentrated by
Jesus into a central, real-life symbol, which is also echoed in his analogies and parables, such
as that of the Great Dinner (Lk 14:16-24 par. Mt 22:1-10; cf. also Lk 12:35-38; 13:28f. par. Mt
8:11f.; 15:22-32; Rev 3:,20; 19:9). His meal practice is characterised by joy over the dawning
of the age of salvation and God's will to forgive. For Jesus, the time of his ministry is
comparable to a wedding banquet, not to a time of fasting (Mk 2:18f; cf. also Jn 2:1-11).
Immediately before his death, Jesus declares that when the Kingdom of God is fulfilled he will
"again drink of the fruit of the vine" (Mk 14:25), according to Mt 26:29 "with you" (cf. Mt 1:23
and 28:20). In the recollection of early Christians, the meals shared with Jesus are also
connected with the manna provided to the Israelites in the desert (Jn 6:31-33; Mk 6:35-44;
8:1-8; cf. 1 En. 62:14; 2 Bar. 29:8; Rev 2:17) and Elisha’s miraculous multiplication of loaves
(cf. Jn 6:5-15 with 2 Kings 4:42-44). In the context of ancient banqueting culture, Jesus' meal
practice during his ministry in Galilee is remarkable for its openness towards all sections of the
people. It ignores social and religious boundaries and sets up no ritual barriers. It does not
focus on the temple as the place where God offers reconciliation to humankind, but celebrates

the acceptance of sinners in the everyday life of the world.

(3.3) The earliest evangelist, Mark, designates Jesus’ final meal, celebrated with his followers
in Jerusalem before his death, as a Passover meal (Mk 14:12-16). Thus it harks back to Israel's
annual commemoration of its founding narrative, the liberation of the Israelites from Egypt,
the "land of slavery", giving hope for future redemption. Matthew and Luke follow the first
evangelist (Mt 26:17-19; Lk 22:7-13), whereby Luke underscores the Passover context in his
description of the feast as Jesus explains right at the beginning: "l have eagerly desired to eat
this Passover with you before | suffer" (Lk 22:15; cf. verses. 15-18 altogether). The fourth
evangelist depicts a farewell supper without a Passover framework, but he portrays Jesus from
the very beginning of his Gospel as the "the (Passover) Lamb of God that takes away the sin of

79



the world" (Jn 1:29,36; cf. 18:28; 19:36). All four evangelists therefore see Jesus' last meal,
which anticipates his death in words and gestures, against the horizon of God's history with

Israel, pressing towards the future salvation of God's people and the removal of their sins.

(3.4) The fact that Jesus' farewell meal coincides with the Jewish Passover already shows that
it plays a special role as the last of the many meals that he took. The so-called tradition of the
Last Supper quoted by Paul in 1 Cor 11:23c-25 (par. Lk 22:19f.) takes place within the
framework of a Jewish feast, with its ritual elements of "breaking of bread" with thanksgivings
and "blessing the cup (of wine)" at the end of the supper. But new perspectives are opened
up by the gestures of passing round the bread and the cup together with the accompanying
words of giving. These gift-words establish that the categories of interpretation come from
the biblical world. While the reference to the "new covenant" stands in the tradition of Jer
31:31, the blood phrase ("in my blood") points to the sacrificial character of Jesus' death on
the lines of the book of Leviticus. This forms the basis of the "new covenant", symbolised by
the cup that Jesus offers. On the other hand, the phrase "my body for you" (1 Cor 11:24) is
open. A reference to the vicarious atonement by God’s suffering servant (Is 53) appears likely.
The category of "dying for (the fatherland etc.)", which was widespread in the Greek world
and also common in Hellenistic Judaism, could also form the background to this concept.
Luke’s parallel to the Pauline tradition, with its small additions (Lk 22:19: "my body which is
given foryou"; Lk 22:20: blood “that is poured out for you"), seems to strengthen the reference
to Scripture (cf. Is 53:12 LXX; Lev 4:7,18,25,30; 8:15 etc.). The Marcan variant: "blood of the
covenant, which is poured out for many" (Mk 14:24; cf. Mt 26:28), interprets the death of
Jesus in the light of the Sinai Pericope Ex 24 (cf. above all v.8) and alluding to Is 53 ("for many";
cf. also Mk 10:45). In the death of Jesus on the cross for the salvation of all, God establishes
his "covenant" with men. The meaning of Jesus' words at his last supper can only be

understood in the light of Scripture.

(3.5) When Paul and Luke connect the tradition of the Last Supper with the call to constant
remembrance ("Do this in remembrance of me": 1 Cor 11:24f; Luke 22:19), they reveal the
function of this tradition: the invitation to re-enact Jesus’ final meal with his disciples serves
to standardise the congregational ritual meal theologically. Jesus’ last supper is thus declared

to be its historical source and the yardstick of life in the Christian community.

(3.5.1) In biblical understanding, remembrance is re-presentation. It takes place here in

accordance with Jesus’ command and in the horizon of the promise of his presence. The call
80



to constant remembrance does have analogies in memorial acts of pagan worship, but, as the
context shows, its decisive roots are to be found in the tradition of the commemoration of the
Passover (cf. Ex 12:14: "this day shall be a day of remembrance for you"; Ex 13:3: "Remember
this day, on which you came out of Egypt, out of the house of slavery").

Paul lets the injunction "Do this in remembrance of me" refer to both gifts, bread and wine (1
Cor 11:24-25). In Luke, this call is only found after the distribution of the bread (Luke 22:19),
unless Lk 22:20 is understood as an abbreviated parallel formulation. This corresponds to the
fact that at meals described in the Acts of the Apostles there is no mention of wine drinking
at all, and that the terminus technicus is "breaking of bread". Whether or not this suggests an
ascetic practice of dining without wine, is a subject of controversial discussion among

researchers.

(3.5.2) The injunction to constant remembrance, after Jesus had given thanks and passed on
the gifts, is not reported by Mark and Matthew. There is no invitation to repeat this action,
but only talk of Jesus drinking anew on "that day" in the kingdom of God (Mk 14:25) "with" his
disciples (Mt 26:29). Nonetheless, the readers will recognise the words that form the basis of
the Lord’s Supper which they hold. Both evangelists focus on the interpretation of Jesus'
death. When they stress that all the disciples who also all drank from the cup (Mk 14:23; cf.
Mt 26:27) deserted Jesus (Mk 14:27,29,31; Mt 26:31,33,35), they make it clear that all were
in need of "forgiveness of sins". This is granted to them by virtue of Jesus' death, whose "blood

is poured out for many" (Mk 14:24; Mt 26:28).

(3.5.3) We are unable to know what liturgical role the narrative of Jesus' last supper played at
the meals celebrated by the early Christian congregations. The call to constant remembrance
is not a command to repeat the words of Jesus, and is particularly not addressed merely to his
disciples or to the twelve (cf. Mk 14:17) as archetypes for later officials. The injunctions
formulated by Paul in the second person plural are directed at all participants at the present
celebration of the meal. The texts themselves do not reveal whether Jesus' gift-words were
actually spoken over the gifts during the congregational meal. It is not until the Traditio
Apostolica, dating back to the 3rd or 4th centuries, that they became part of the "thanksgiving"

or Eucharistic prayers. They are missing in the early Eucharistic prayers known to us.

(3.6) Whilst in the Synoptic Gospels the last supper of Jesus forms the conclusion of his meal
practice, at the same time pointing towards the future, Luke’s two books proceed to tell of

the meal practice of the post-Easter congregations (Acts 2:46; 20:7-12; cf. also 27:33-38). The

81



meal at Emmaus (Lk 24:13-35) can be understood as the connecting point. The two disciples
recognize the risen Christ when he breaks bread for them as lord of the table in a strange
house, as he did when he was alive (Lk 24:35). The explicit emphasis on this action becomes a
specific feature of Christianity. In the Greek and Roman world, it was seen as an everyday
action, if it played a role at all. What is characteristic for the post-Easter meal practice
attributed to the Jerusalem Ecclesia in the tradition of Jesus is the Paschal joy (Acts 2:46; cf.
also 16:34), the faith in the presence of the resurrected Christ. The first "collective report" in
Acts on the community life of the followers of Jesus in Acts 1:14 ("All [the apostles] were
constantly devoting themselves to prayer, together with certain women, including Mary the
mother of Jesus, as well as his brothers") does not yet mention the "breaking of bread"; this
first comes in the second "collective report" in Acts 2:42 after the "pouring out" of the Spirit
at Pentecost and the baptism of the first converts. That means that special communal meals
only exist after the receiving of the Spirit and are an expression of his work. Celebrated in the
homes, the meals taken together are open and inviting (Acts 2:47; 20:8: the assembly is not
secret, but takes place in the brightly illuminated upper chamber; cf. also 27:35). Just as the
supper at Emmaus forms a connection between the meal practice of the earthly Jesus and that
of the apostolic age, so is Paul’s farewell meal in Troas (Acts 20:7-12) — coupled with his
farewell speech before the elders of Ephesus in Miletus (Acts 20:17-35) — a connection
between Paul’s time and the time "after his departure" (Acts 20:29). The "breaking of bread"
is associated with comfort and life (v.12; similar to Acts 27:33-38): During the meeting, Paul
reanimated a young man named Eutyches from death, who had fallen out of the window. This
episode at the transition to the post-Pauline period links the "breaking of bread" to the "first
day of the week", thus programmatically pointing to the future (in Acts 2:43-47, the ideal
depiction of the Church’s origins, there is still talk of daily communal meals). This indicates
that a weekly worship practice already existed at the time of Luke. It was marked by the
experience of the presence of the resurrected Christ in the Spirit, by comfort and

strengthening in the meal (cf. developments in the Early Church under 4.5).

(3.7) The fourth Gospel shows Jesus as guest — at a wedding feast (Jn 2:1-11) or with a small
group of friends (Jn 12:1-8) — and as a host feeding a large crowd in a remote place in Galilee
before the Passover (Jn 6:1-15). After Easter, he gives a reminder of the Feeding of the Five

Thousand by revealing himself to his friends at a meal "at the Sea of Tiberias" again (Jn 21:1-

82



14). During his lifetime he had said of himself "I am the bread of life" (Jn 6:35), and this
becomes tangible in the post-Easter meal, at which he is present (Jn 21:13).

Towards the end of his sermon on bread, Jesus speaks of the future: "The bread that | will give
for the life of the world is my flesh" (Jn 6:51b). By reference to the tradition of the Lord’s
Supper (Mk 14:22; Mt 26:26; Lk 22:19; 1 Cor 11:24), this interprets Jesus' gift of bread — with
the help of the keyword "flesh" — as an allusion to the reality of the Incarnation of the Logos,
which extends into materiality (cf. Jn 1:14; 1 Jn 4:2; 2 Jn 7). But to this day there is also the
tradition, with reference to Jn 6:63 ("It is the spirit that gives life; the flesh is useless"), of
interpreting the entire conclusion of the sermon on bread in Jn 6:51b-58 metaphorically. On
the other hand, in the Gospel of John the actual institution of the Lord’s Supper is not
mentioned. However, a vision of the future is given by Jesus' injunction to his disciples to wash
one another's feet before the farewell supper, illustrating his commandment to love one other
(Jn 13:1-20). In this act he shows the meaning of his impending death and places the

communal meal within the context of love for one another according to his example.

(3.8) The texts on meals that have been mentioned so far, together with others, enable us to
recognise at least the contours of celebration forms in early Christian practice. Since the
communities gathered "in the houses" (Rom 16:5; 1 Cor 16:19; Phim 2, etc.), one may
generally assume that here the customary forms, structures and customs for the meal

emerged which were characteristic for the early Christian fellowship meals.

(3.8.1) It corresponds to both pagan and Jewish symposium culture that a ritual religious meal
was unthinkable as an independent, isolated event in the congregations. From the very
beginning, ritual gestures and prayers were integrated into an ordinary, filling meal (1 Cor
11:17-34; Acts 2:46). These were accompanied — in accordance with the social character of
such assemblies — by the exchange of various oral contributions and the singing of spiritual
songs (1 Cor 14; Acts 2:46f; cf. Col 3:16f; Eph 5:18-20). One can only guess at the order in which
these elements took place. In Corinth, the meeting may have begun with a filling meal, which
was followed by a ritual meal of bread and wine, leading to a kind of "liturgy of the word". The
Emmaus narrative reflects the basic elements of scriptural interpretation and meal (Lk 24:13-

32; cf. also Mk 6:34,35-44).

(3.8.2) The components of the actual ritual are bread and wine (diluted with water according
to ancient custom). Apart from their biblical significance as God-given basic food products and

symbols of festive joy (Dt 16:13; Ps 104:15; Eccl 9:7), the way they were distributed in the

83



small communities of the early church period already has a strong symbolic expression. Just
as one loaf is divided up among all (cf. 1 Cor 10:17: "We all partake of the one bread"), so there
is only one cup of diluted wine for the whole congregation (1 Cor 11:25; cf. Mk 14:23; Mt
26:27).

(3.8.3) The prayers of blessing and thanksgiving spoken over bread and wine — but also over
other gifts which had been brought along and were to be distributed to those in need, such as
oil — follow the Jewish tradition, as is proved by the thanksgiving prayers of the Didache (Did
9f.). They are the first Christian prayers of this kind we know. The authors of the New
Testament all presuppose that it was known what prayers were spoken over the gifts at the
meal (cf. Mk 6:41; Mk 14:22; Mk 8:6; 14:23; John 6:11,23; 1 Cor 10:16: "the cup ... that we
bless"; 11:24).

(3.8.4) While the urban associations tended towards homogeneity, people of different status,
origins and sex came together in Christian communities to celebrate the common meal,
because it was basically true that "There is no longer Jew or Greek, there is no longer slave or
free, there is no longer male and female; for all of you are one in Christ Jesus" (Gal 3:28).
However, because the differences in social status and mentality continued to exist in the
congregations, ethical problems arose which they attempted to solve by recourse to the core

of their faith in Christ (cf. 1 Cor 11:17-34).

(3.8.5) We know little about the leadership of the first communal meals, even if Paul
recognised hierarchies with respect to charismatic gifts (1 Cor 12:28; cf. 1 Th 5:12-13; Rom
12:8). Because charisms are gifts of God without regard to gender or position, it can be
assumed that in the first generations of the Church (cf. Rom 16:1), and partly also later,
women took on leadership functions (cf. Acts 16:14f.,40). Luke gives a glimpse of his own
experience when, according to Lk 22:26, Jesus admonishes the apostles at the Last Supper:
"The leader [must become] like one who serves" (cf. also Lk 12:41-48), or according to Acts
20:7-12, Paul breaks bread at the farewell supper in Troas, thus doing what church leaders
were to do later. The Pastoral Epistles lead to the assumption that the bishops and elders also
presided over the celebration of the Holy Communion/Eucharist, although there is no direct
proof. The preaching of the Word of God, which plays an essential role in the Eucharistic
celebration, is fundamentally the task of the "apostles and prophets" (Eph 3:5; 4:11), then of
the "evangelists, pastors and teachers" (Eph 4:11) and of the bishops and elders (1 Tim 3:2;
4:12-16; 5:17).

84



(3.8.6) In 1 Cor 14:23-25, Paul assumes that the congregational assembly is open to "outsiders
or unbelievers”. At the beginning of the second century, the Didache provides a clear
regulation: "Let no one eat or drink of your Eucharist, except those baptised into the name of

the Lord” (9:5; cf. Justin, 1 Apol. 66:1).

(3.9) The New Testament reveals a variety of ways of celebrating the ritual meal in
remembrance of the risen and present Christ. This diversity results from the social and cultural
contexts, which were also manifold. It can also be explained by different emphases. Such
diversity does not conflict with New Testament testimonies which refer to the unity of the
Holy Communion/Eucharist, a consequence of its foundation in Christ: "Because there is one

bread, we who are many are one body, for we all partake of the one bread" (1 Cor 10:17).

(3.9.1) Paul does not indicate whether there is a specific regularity for the celebration of the
communal meals (1 Cor 11:26: "as often as you eat this bread ..."). But "the first day of every
week" (cf. 1 Cor 16:2) soon became established as the day on which the meal was held — first
of all as a meal on the evening ending the Sabbath day, and then on the evening of the
"Sunday" (Acts 20:7-12; cf. Lk 24:29; Jn 20:19-26). Its designation as "Lord's Day" (Rev 1:10;
Did 14:1; Ign. Magn. 9:1; Gos. Pet. 9 [35].12[50]) indicates that it was later enriched with the
memory of the resurrection of Jesus "on the third day". Thus the Sunday celebration
particularly commemorates the resurrection of Jesus (Barn. 15:9: "Wherefore also we keep

the eighth day for rejoicing"; Tert., Apol. 16:11: "we devote Sunday to rejoicing").

(3.9.2) Although a Christian (Quartodeciman) Easter following the Jewish Passover is first
referred to by Melito of Sardis (who died around 180 AD), it can be assumed that the Jews
who believed in Jesus as Messiah continued to celebrate the feast, combining it with the
commemoration of Jesus' death before the Passover. This tradition, which was important for
the early history of Christianity, is a reminder that the Passover commemoration is the basis

of all the liturgical activity of the Church.

(3.9.3) Inthe New Testament there are reports on Easter meals shared by the risen Christ with
his followers (Lk 24; Acts 1:4; 10:41; Jn 20; 21), as well as on those which, in connection with
his last supper, make reference to the future commemoration of his death and the
expectation of his coming at the end of time (Mk 14:25; Mt 26:29; 1 Cor 11:26). In this way,

different forms of the meal celebration can be recognised.

85



As in the Lucan understanding of the Lord’s Supper, the Eucharistic prayers in Didache (Did
9f.) are also marked by the idea that life is given (cf. also Jn 6:35). These texts do not express
a commemoration of the Passion. The same applies to the texts of John and of other apostles

dating from the 2nd century (cf. 4.5).

The commemoration of the Passion will have had its original "setting" in the early Christian
Passover celebrations (Mk 14:22-25 par.). A number of features characterise the Lord’s Supper
which Paul already described. These include the explicit reference to Jesus' death and his
resurrection from the dead, the interpretation of his death and resurrection as an act of
salvation determining the identity of the partaking community, the use of bread and wine as
symbolic elements giving tangible representation to Jesus' passion and death, the commission
to repeat such celebrations regularly, and the promise of renewed fellowship with the

resurrected Christ at the end of time.

(3.9.4) It may be assumed that the baptism of converts culminated in their admission to the
fellowship of the Lord’s Supper. Although the New Testament points variously to the inner
connection between baptism and Lord’s Supper (cf. Acts 10:47-11:3; 16:14f.33f.; 1 Cor 10:1-
4; 12-13; Heb 6:4f.), it still took some time before a Baptismal Eucharist developed (cf. Justin
1 Apol. 65; Acts Thom. etc.).

(3.10) The New Testament texts reveal a dynamic in the development early Christian worship.
Even if the sources are fragmentary, these texts on the origin and interpretation of the
Christian Holy Communion/Eucharist all refer to the one Christ-event from which the Church
derives its life. The plurality of liturgical celebrations and their theological interpretations
which was already evident in the New Testament is an essential component of its testimony.
It was precisely this breadth which demonstrated the theological contours of the witness to
Christ, to which the Church is committed. For the New Testament texts, this united witness to
Christ in various ways is the criterion for an appropriate development of the forms of worship

and the structure of the Christian Holy Communion/Eucharist.

(3.10.1) One of the basic theological questions is: What distinguishes the ritual meal from an
ordinary meal? Paul makes a fundamental distinction between the two (cf. 1 Cor 11:22,27-29),
whereby according to 1 Cor 10:16 ("the cup of blessing that we bless") he clarifies this
difference by reference to the prayers of blessing and thanksgiving spoken over the bread and
wine. In the oldest Eucharistic post-Communion prayer that we know, the Didache, it says:

"We give thanks to you, holy Father, for your holy Name, which you have made to dwell in our

86



hearts [...]. Almighty Master, you have created all things for your Name's sake; food and drink
you have given human beings for enjoyment, that they might give thanks to you; but to us you
have graciously given spiritual food and drink, and life eternal through your Servant." (Did
10:1-4). This thanksgiving encompasses both: (a) the preceding filling meal with the gifts of
the Creator, for which the assembly has every reason to give thanks, (b) the Eucharistic food
and drink, which differ from the ordinary meal in that they are thought to be pneumatic,
spiritual and distributed “by Jesus". The same terminology is already to be found in Paul (1 Cor
10:3f: "spiritual food" — "spiritual drink"), which proves how old it is. Paul may well have taken
it from contemporary thanksgiving prayers. A model becomes apparent, in which spiritual
goods (pneuma; "eternal life") are imparted by the medium of material gifts (bread and wine),

and this can later be related to the concept of "sacramentality".

(3.10.2) Reference to "spiritual food" and "spiritual drink" (Did 10:3; 1 Cor 10:3f.) closely
associates the meal topic with baptism (cf. 3.9.4 above). "[...] all passed through the sea, and
all were baptised into Moses in the cloud and in the sea, and all ate the same spiritual food,
and all drank the same spiritual drink. For they drank from the spiritual rock that followed
them, and the rock was Christ" (1 Cor 10:1-4). It is the baptism with the Holy Spirit that leads

to the meal fellowship with Christ (cf. also Acts 2:46, following the feast of Pentecost).

(3.10.3) The prayers of blessing and thanksgiving for the gifts during the whole meal were
constitutive for the early Christian interpretation of the Eucharist, based on the spiritualised
category of sacrifice already found in early Judaism (cf. Did 14:1; also V.2f., referring to Mal
1:11,14; cf. also Ps 141). The thanksgiving prayers of the Eucharist are "the sacrifice of praise"

offered by the congregation (Heb 13:15).

(3.10.4) Reference to Jesus is fundamental for the "sacramental” meal (cf. Did 9:2,3; 10:2,3
"through Jesus, your servant"). Clearly, the ritual meal is historically embedded in its
institution by Jesus. In 1 Cor 11:23f. Paul places the narrative in “the night when he was
betrayed", which distinguishes it from a timeless founding myth. The injunction "Do this in
remembrance of me!" (1 Cor 11:24f; Lk 22:19) includes the memorial of Jesus into the
celebration. Memory is always — biblically speaking — the re-presentation of what is
remembered, in this case Jesus’ salvific death. It is also noteworthy that according to the
Gospels the fact that Jews and Gentiles were "eating together" in early Christian meal

fellowships (cf. Gal 2:12) could be justified by Jesus' own practice of "eating together" with

87



"tax collectors and sinners" (Lk 15:2; Acts 10:47f; cf. Mk 2:15-17). The memory of Jesus has

the power to create identity.

(3.10.5) The ritual meal encompasses all temporal dimensions. In their "remembrance" the
congregation is aware of the Lord’s presence "at the table of the Lord" (1 Cor 10:21; cf. the
expression "Lord’s supper” 11:20, also 11:27). At the same time, it lives in expectation of his
later coming (1 Cor 11:26; cf. Mk 14:25; Mt 26:29; Lk 22:16-18). The past is brought into the
present, and this in turn is bathed in the light of future fulfilment. The oldest Christian prayer
call, "Marana tha - Our Lord, come!" (1 Cor 16:22; Rev 22:20; Did 10:6), is evidence that the
meal’s structure is based on hope. Its celebration "with glad hearts" (Acts 2:46) signifies

consciousness for the life “between the times”.

(3.10.6) According to Paul, the communion expressed in the meal has two aspects which are
inseparable: communio with the Lord and communio with one another. "The cup of blessing
that we bless, is it not a sharing (kowwvia/communicatio or participatio) in the blood of
Christ? The bread that we break, is it not a sharing in the body of Christ? Because there is one
bread, we who are many are one body, for we all partake of the one bread" (1 Cor 10:16f.).
The sharing of Christ, who gave his blood and his body for us, is the foundation of the unity of
the congregation; in the sharing of the one bread, the many do indeed become one body (cf.

also Gal 3:28; Did 9:4).

(3.10.7) Communio with the Lord can be interpreted and accentuated in different ways. In the
texts which serve the remembrance of Jesus' last meal, central Christological and
soteriological concepts can be studied under a magnifying glass, as it were. We hear of Jesus'
salvific death "for you" (1 Cor 11:24; Lk 22:19,20), "for many" (Mk 14:24; cf. Mk 10:45) or "for
the life of the world" (Joh 6:51), meaning his vicarious death for the good of humanity (2 Cor
5:14f.). We hear of his blood "poured out for the forgiveness of sins" (Mt 26:28), meaning the
sacrifice of his life for the atonement of sin. We hear of his death as the institution of a new
covenant (Mk 14:24 par. Mt 26:28; 1 Cor 11:25 par. Lk 22:20). The stories of the fellowship
meals after Easter naturally focus on fellowship with the risen Jesus (Lk 24:21; Acts 10:41). The
Eucharistic prayer in the Didache (Did 10:1-5) gives thanks for the gifts of salvation
"knowledge, faith and immortality", and in John 6 the Eucharistic food already promises

"eternal life" and resurrection “on the last day" (v.53f.).

88



(3.10.8) According to 1 Cor 10:16f., by partaking in the meal —in the "cup of blessing" and the
"one bread" — communio with the Lord is imparted to the participants, who at the same time
establish communio with one another. Probably the most highly discussed and theologically
controversial question that Christians have debated until recent times is this: what quality do
the Eucharistic gifts of bread and wine have which enables them to impart communio with the
Lord? The fact that they are to be distinguished from ordinary food and drink is clear, since
they are traditionally designated “spiritual food" and "spiritual drink". The dispute arises
concerning Jesus’ words at the offering, described in the meal narratives in a stylised form. To
be precise, it is about the content of the Greek estin in the words spoken over the bread in
Paul and Mark: "this [bread] is my body" (Mk 14:22 par. 1 Cor 11:24), and over the cup in
Mark: "this [cup] is my blood of the covenant [...]" (Mk 14:24). The allusion to Jesus’ "blood"
is inseparable from his death, the foundation of the new covenant symbolised by the cup he
offered, and the same holds for the word "body". To be sure, Jesus’ use of the word "bread"
could be expressed as: "This [sc. the broken bread] is | myself". But probably the word "body"
recalls Jesus' bodily self-offering through his death, (cf. Rom 7:4). The word spoken over the
bread represents a promise (promissio). Jesus promises his people that he will be present with
and for them after his death at the shared meal and will give himself to us. The way of thinking
is that of representatio. In the meal bread and wine represent Jesus Christ. The giver is present
in person in his gift. Thus the meal with its gifts is a representational symbol and pledge of the

presence and closeness of Jesus Christ, who shares himself with us in this meal.

When the fourth gospel, at the offering of the bread, replaces the word "body" with that of
the "flesh", which is repeated above all in the Corpus Ignatianum (Ign. Phid. 4; Ign. Smyrn. 7,1)
and Justin (1 Apol. 66), this does not forcibly imply an identification of the flesh and blood of
Christ with the elements in material and substance, but shows that the materiality of the gifts

is considered to indicate the real incarnation of the Logos.

(3.10.9) The communio with the Lord as the fundamental purpose of the meal cannot be
separated from the simultaneous communio of those partaking. Here the social dimension of
the meal practice comes into view, as well as the ethical aspect. The participants in the meal
are obliged to obey the commandment of love, including the integration of those who are
marginalised and the sinners (cf. Mk 2:15-17; Mt 9:9-13; Jn 13; Acts 2:42, etc.). It is therefore
characteristic and typical for the Lord’s Supper that it begins with the mutual confession of
sin. In reference to Mt 6:23f, the Didache (14:1-3) stipulates that the participants be reconciled
with one another before the meal. Paul speaks of the "divisions" between the wealthy and the

poor Corinthians (1 Cor 11:18), that come to light at their communal meal, and reminds them

89



that Jesus had given his life "for you" (1 Cor 11:24). Thus he makes it clear that the life-giving
communio of the Lord with them, made tangible in the celebration, is the decisive yardstick
for their communio with one another. Whoever only seeks his own advantage at the
communal meal and shows "contempt ... for those who have nothing" at table (1 Cor 11:22) is
a traitor to the "Lord’s Supper". The treatment of one’s neighbour determines whether the

meal is conducted in a worthy or unworthy manner (1 Cor 11:27-29).

According to Tertullian (Tert., Apol. 39:7) outsiders say of Christians: "See how they love one

n

another." The love practised by the members of local congregations became their
(propagated) hallmark. Their future was determined by the insight that the celebration of the

Holy Communion/Eucharist is the source of social action.

(3.11) The diversity of testimonies to the meal celebrations in the New Testament, which form
the biblical foundation for the celebration of the Holy Communion/Eucharist of the Church of
Jesus Christ, lead to the following perspectives on the fellowship of all who are baptised at

the Lord's Table:

(3.11.1) According to the testimony of the New Testament, communion with Jesus Christ, the
Lord of the Church who died on the cross and was raised from the dead, binds all participants

at the meal to one another and precludes all distinctions between them at the celebration.

(3.11.2) According to New Testament testimony, Jesus gives himself to his followers in bread
and wine. No action of the Church, no liturgical forms and institutional rules, no differences

in origin and tradition can and should stand in the way of this gift.

(3.11.3) The New Testament texts open up various possibilities for conducting the Holy
Communion/Eucharist. Even regarding the question of who presides, it is not possible to
derive a rule directly from the texts of the New Testament. The proclamation of the Word of
God, the communion of all who bellieve in Jesus Christ, prayer and song, blessing and
thanksgiving are the constitutive components of the Holy Communion/Eucharist which can be
justified by New Testament tradition. According to the New Testament, the congregations

carry out all these actions in the face of their Lord Jesus Christ.

(3.11.4) According to the testimony of the New Testament, the celebration of the Holy
Communion/Eucharist is not an isolated act of the Christian community independent of its
other essential functions, such as baptism, social care and mission, which make the one Church

of Jesus Christ on earth recognisable. It is against this background that the Early Church made

90



the close connection between baptism and the fellowship at the Lord’s Table and emphasised

the diaconal dimension of the liturgy.

91



4. The increasing variety of forms of celebration in the course of history

The form and content of the celebration of the Holy Communion/Eucharist are closely related.
In spite of all the variability in form, it is also possible to determine aspects that remained

unchanged.

(4.1) Research on the history of liturgy in the 19th century assumed that there were originally
standard liturgical forms in the apostolic period. It was only in the course of time that these
had branched out into different traditions, channelled into the Eastern and Western liturgical
families after the Constantinian shift. This thesis was called into question in the 20th century:
it should not be assumed that there was original unity; the starting point should rather be
original diversity, which in the course of the fourth and fifth centuries, thanks to the influence
of the urban centres, became restricted to a moderate number of liturgical traditions within
the five patriarchates. The unification was related to the development of dogmas. This thesis
is still valid today, but should be modified on the basis of the increase in sources found and of

numerous new studies, for example with regard to the central festivals in the church year.

(4.2) The draft of a unified liturgy corresponds to a thinking which regards a certain tradition,
namely one's own, as the ultimate and uniquely true ecclesial expression of the Christian faith.
Such views have existed both in Roman Catholicism and Protestantism, and sometimes still
exist today. However, they have no objective justification. Awareness of the differing and
partly contradictory traditions in the New Testament shows that it is inaccurate to assume
that there was uniformity. As far as the traditions of the Lord’s Supper are concerned, the

differences between Paul, the synoptic Gospels and the Gospel of John cannot be harmonised.

(4.3) The New Testament scriptures do not reveal a complete picture of the meal celebrations
of the first Christians; if one also pays attention to early Christian writings outside the New
Testament, a colourful variety of meal traditions emerges, some of which deviate considerably
from the relative consensus that emerged in the fourth and fifth centuries. Different rites and
customs derived from early Jewish and Hellenistic-Roman practices obviously came into play.
It is also not feasible to uphold the notion of a continuity of Eucharistic prayer from apostolic
times down to the fixation of traditions. It may be assumed that there is no evidence before
the fourth century for the basic form of the Eucharistic prayers with the three-fold elements
of thanksgiving, anamnesis and epiclesis. The main reason for this is that the most important

source documenting this complex prayer structure, the so-called “Apostolic Tradition”, can no

92



longer be definitely held to date from the third century as was formerly believed, but has to

be regarded as a collection of various and heterogeneous developments.

(4.4) A wide range of forms of prayer, rites and the celebration as a whole existed in the first
centuries as a result of various factors. First and foremost were the social causes, including
the different cultural backgrounds of certain groups in the population and their concrete living
conditions. Social, cultural and religious factors as well as the concrete living conditions of the
Christian communities contributed to this. Social problems arising from the celebration of the
Lord’s Supper during a filling meal were already a topic in 1 Corinthians, and represent the
very reason why Paul provided information on liturgical customs in the Corinthian
congregation. Originally, it was symposia based on Hellenistic-Roman models and forms taken
from Jewish communities that provided the pattern for the meal celebrations of the early
Christians, but as the congregations grew, encompassing different social classes and regions,
further, church-specific developments emerged. For the formation of the various traditions it
was important to decide whether, and in what way, forms of Jewish religious life were to be
continued in the context of Gentile Christians; the effects of the incipient separation of the

Christian groups from the synagogue communities also had to be considered.

(4.5) Outside the sphere of influence of the Roman Empire, which was shaped by Hellenistic
culture, independent traditions were able to develop, as can be seen, for example, in the
apocryphal Acts of Thomas. The Eucharistic meals described here differ considerably from
what had long been regarded as normative, as seen particularly in the First Apology of Justin.
Against this background, it is necessary to reinterpret this source, which had often been
regarded as the first testimony to the Mass consisting of the celebration of the Word and the
Eucharist. The central prayer element in the Eucharistic celebrations mentioned in the
apocryphal Acts of the Apostles are usually epicleses in the form of a litany, calling for the
coming of Christ or of the Spirit. Here, as in the Didache, there is no explicit reference to the
paschal mystery. This archaic form of invocation of the Spirit to come and rest on the gifts is
intensified in the Eastern Church tradition, for example in the Anaphora of the Apostles Addai
and Mari, which still exists today. This tradition of Eucharistic prayer, meanwhile recognised
by the Roman Catholic Church, does not include Verba Testamenti, but only an indirect

reference to the institution by Jesus Christ.

93



(4.6) In awareness of the diversity revealed by the study of liturgical history, the Roman
Catholic Church has recently relativised a dogmatic stipulation that had been valid since the
Council of Florence: the necessity of pronouncing explicitly Jesus Christ’s words, as quoted in
the Bible, at the institution of the meal celebration in his memory. This revision could result in
the recovery of the equanimity to which Augustine testifies. In a letter to a certain Bishop
Januarius, he was able to speak of the legitimate diversity of variatio per loca, which had to be
respected. He names surprisingly few constitutive elements to be observed at all costs. It
should also be borne in mind that the Roman Church has made a great number of concessions
in negotiations on union with Oriental churches, for example in recognising married priests or
the use of leavened bread. On the eve of the Reformation, Italian humanists enthusiastically
reported on the variety of rites in the Church of the Holy Sepulchre in Jerusalem (Libellus ad
Leonem X). Admittedly, the question of the ministry as such was never seriously discussed
again after the Constantinian shift and the consolidation and professionalisation of ministerial
structures. In order to understand and correctly represent the tense relationship between the
general/common priesthood of all believers and the special ordained ministry, it is necessary
to recall the early Christian traditions without projecting onto the first centuries theological
positions on the ministry which were formulated later. In Late Antiquity, the ministry of
bishops and presbyters was declared sacerdotal. In this connection, priestly activity was
reinterpreted as the offering of a sacrifice at the Mass, so that the ancient understanding of a
general priesthood of all who had been baptised, meaning a spiritual ministry as disciples of

Jesus Christ, sunk largely into oblivion.

(4.7) Even after the formation of different denominations, a range of different types of
celebration continued to exist within the Roman Catholic Church. Like the oriental rites, the
Western rite was never uniform. In addition to the Roman Rite, the Milanese and parts of the
Mozarabic Rite survived, and even within the Roman Rite numerous dialects of old diocesan
rites persisted until the 19th century. Some rites practised by religious orders remained even
after the attempts at unity in the 19th century. On the other hand, the liturgical reform after
the Second Vatican Council represented a standardisation, although it left room for adaptation

to the respective national language.

(4.8) Given this background of historical diversity in the different traditions of Holy
Communion/Eucharist in Western ecumenism, it is necessary to bid farewell to the idea that
the full content of the institution by Jesus Christ could be celebrated in a single form. This

means, however, that one can recognise and accept in other traditions components that are
94



not to be found in one's own tradition. With regard to the Eastern Churches, the
complementarity of liturgical celebrations is acknowledged. With regard to the tendencies
towards normative unification, it is to be observed that specifications and restrictions have
always provoked counter-reactions. The history of the occidental liturgy is a history of

liturgical reforms marked by the tension between pluriformity and unification.

One can well imagine that there were all kinds of elements in the liturgical life of a medieval
city. Alongside the official Eucharistic liturgy, which was fairly well established in its essence,
the spirituality of groups and individuals was expressed in a variety of ways, reflecting a
diversity that existed in spite of relative uniformity at the key points. The problematic
development of the Eucharist into a private celebration by the priest, resulting in a separation
of the Sacrifice of the Mass from the Sacrament of Communion, led to a variety of forms of
Eucharistic piety which were and still are expressions of lively spirituality, despite some
guestionable features. Apart from the various forms of devotional worship, one should
mention here the independent offering of the chalice to believers, the origin of the liturgy of
Holy Communion in Upper Germany and present-day Switzerland, while mainstream Lutheran
liturgies tended towards the basic form of the Mass. As the canonical prayers were adapted
and later deleted, a strong emphasis was laid on the words of institution and the distribution
of bread and wine. The lengthy Communion admonitions in Lutheran and Reformed liturgies
offered interpretations of the Holy Communion with differing nuances, but they nonetheless
had a strong influence on the service by connecting the confession of sins closely with Good
Friday theology. Modern-day Protestant liturgies show a variety of elements, but still hark
back recognisably to the basic forms of the Mass and the Liturgy of the Word (including a
service of communion); at the same time — not least thanks to the reintroduction of the Holy

Communion prayers — they demonstrate a strong ecumenical convergence.

(4.9) The liturgical reforms of the Reformation period in their various denominational
manifestations already belonged to a tradition of diverse forms of worship — a diversity
reaching back to the apostolic period. By bidding farewell to an ideal of unity in the sense of
uniformity, which was always wishful thinking, one can see the positive side of the differences,
and occasionally even contradictions, of the various traditions and conventions. Diversity is
then no longer forms a threat, but can be experienced as richness. This entails the acceptance
of the otherness of the others, because they have a common understanding of the theological
meaning of the Holy Communion instituted by Jesus, and the refusal to give absolute validity

to one's own tradition. Just as the historical schism of Christianity into an Eastern and a

95



Western Christendom is meanwhile regarded as part of the basic form of the present-day
church —analogous to breathing with two lungs, as it were — so there is increasing acceptance
of the relationship between the different traditions within Western Christianity. If one leaves
aside the classical prejudices against the respective other denomination, one will recognise
and accept the qualities of these testimonies without having to adopt them and abandon one's

own identity. To be sure, such an attitude will certainly affect one's own self-understanding

and liturgical practice.

96



5. Ecumenical insights into the theology of the Holy Communion/Eucharist

5.1 Decisions and divisions in the 16th Century

(5.1.1) Already in the early Middle Ages, theologians were undecided how to reconcile
Augustine's interpretation of the Lord’s Supper as a predominantly symbolic event, close to
Plato’s theory of ideas and imitations, with Gregory the Great’s strong emphasis on the real
presence of Christ in the Eucharist. The disputes took a new turn in the 11th century when the
theologian Berengar of Tours tried to explain what happens at Holy Communion with
Aristotelian terminology, considering it philosophically unthinkable that by transformation of
the substance the elements would take on the presence of Christ. The reform popes forced
him to write a declaration acknowledging the real presence of Christ in the elements. In this
first declaration, signed by Berengar in 1059, the symbolism came up against a problematic
formulation of realism. This was not satisfactory, and Berengar also was not prepared to give
way theologically. Later — in the year 1079 — he made a further confession of faith, because
the discussion had resulted in a linguistic version — later explicitly approved by Luther —
offering the possibility of recognising the real bodily presence of Christ in the elements. This
second declaration used the expression of “substantial change” (not yet transubstantiation),
thus overcoming the aporias of the opposition between symbolism and realism. With the
change in philosophical thought forms and concepts, reflection on sacramental theology was

placed on a new level.

(5.1.2) The dispute had started with Aristotelian philosophy, and this led indirectly to its
inclusion in the formation of official church doctrine. In 1215 the Fourth Lateran Council used
the verb transsubstantiare to describe the presence in the elements. Thomas Aquinas in
particular then developed a comprehensive doctrine of transubstantiation, which he expressly
regarded as a complex description of an ultimately supernatural process: Christ is not confined
to or spatially contained within the Eucharistic elements, but present in a sacramental way,
intended to bring humans to live a life out of grace (S.th. Ill g. 79 a. 1). The presence of Christ
occurs as the sacrament represents what happened on the cross (S.th. lll gq. 73 a. 5 resp.), so
that it is neither identical with nor a repetition of that event, but a reactualisation in which,
according to medieval understanding, the priest plays a central role. This re-presentation is
the culmination of a two-fold movement in the meaning of the crucifixion, for God offers
himself to humanity and fulfils at the same time the sacrifice on the cross once and for all. This

97



is not an Aristotelian reinterpretation of theology. From an Aristotelian point of view, it is
inconceivable that substance and accidents should be separated, as they are supposed to do
in the case of the Eucharist. For this reason, his contemporaries already took exception to the
transubstantiation theory advanced by Thomas Aquinas, among others the Dominicans
Dietrich von Freiberg and Heinrich von Gent. In the period that followed, the discussion
became even more complex. For example, William of Ockham was unable to find any plausible
objective reasons for the doctrine of transubstantiation, but felt obliged by the church

doctrine to advocate it.

(5.1.3) The criticism in the Reformation was principally levelled at the concept of sacrifice, in
particular in connection with masses carried out by the priest alone without any
communicants partaking, motivated by the hope of God's special care for the donors of such
masses. Luther understood this as a disregard of the power of salvation and justification
deriving exclusively from God; for his part, he developed a theology of the Holy Communion
focussed exclusively on Christ’s self-giving, reaching its objective in the faith of the
communicants. According to the doctrine of Wittenberg, the meaning and effect of the
celebration of Holy Communion are dependent on the proclamation of the words of
institution. The meal celebration shall be incumbent upon ministers duly appointed for this
purpose (rite vocatus) (cf. CA XIV [BSLK 109,11f]). In their confutation, the papal theologians
commissioned in Augsburg to examine the Confessio Augustana explicitly confirmed this
opinion, but they insisted that such an appointment be made in accordance with the
appropriate canonical law (Confutatio Ed. Immenkotter 112,1f; 113,1). The Apology of the CA
did not reject this outright, but repeated a fundamental affirmation of the politia Ecclesiastica
of church law, assigning responsibility in the dispute to the bishops who did not permit
reformatory doctrine (BSLK 518-521). It even opened up the possibility of designating

ordination a sacrament with strict reference to the proclamation of the Gospel (BSLK 514f).

(5.1.4) Luther indeed emphasised the priority of spiritual feeding in the Holy Communion, but
always defended the real presence "in, with and under" the elements (as summarised in the
Formula of Concord/Solid Declaration VII [BSLK 1468,22]). He disputed the doctrine of
transubstantiation in particular by arguing that with this idea Aristotelian presuppositions had
been introduced into the formation of ecclesiastical doctrine and regarded as binding. On the

other hand, he fully shared the intention behind this doctrine, namely the connection between

98



the presence of Christ and the elements. Therefore it was possible to make the direct link to
the texts of Lateran IV when stating in CA X that "the Body and Blood of Christ are truly present
under the form of bread and wine ... in the Lord’s Supper" (BSLK 104,9), which is why the
confutators had no difficulty in recognising this Lutheran doctrine in principle; they simply
demanded that the Reformers recognise the doctrine of concomitance, according to which
Christ could also be entirely present in one of the elements alone. As the Smalcald Articles
show (ASm Ill; BSLK 766,24-768,8), this also posed no problems. Nevertheless, refraining from
the cup communion was criticised because it did not correspond to Jesus’ institution of the

Holy Communion.

(5.1.5) However, in the 16th century controversies already arose between Protestants. Luther
vehemently defended the real presence of Jesus Christ in the Holy Communion against
Andreas Karlstadt and Ulrich Zwingli. In contrast to him, Zwingli had practically turned the
dynamics of Holy Communion into the opposite; he regarded Holy Communion as a pure act
of testimony and confession on the part of believers and interpreted the presence of Christ as
a memorial in bread and wine worked by the Spirit. In the Marburg Colloquy the two of them
were unable to reach an agreement on this matter. In the Wittenberg Concord of 1536, the
moderate position of the Strasbourg reformer Martin Bucer, according to which Christ was
present not locally in the bread but "by means of sacramental union", was then recognised as
a legitimate interpretation of the Confessio Augustana. But this did not lead to a lasting
agreement. In the course of the Reformation, theological positions mingled with confessional
points of view. The Reformed and Anglican sides expressed fundamental objections to the
understanding of the Eucharist in the old faith. Both in the Heidelberg Catechism (question
78) and in the thirty-nine religious articles (article 28) the doctrine of transubstantiation is

rejected in clear words.

(5.1.6) John Calvin made an explicit effort to take up the concerns described with the aim of
reaching and further developing an understanding on the doctrine of Holy Communion within
the Reformation. For him, Holy Communion was to be comprehended as an external sign,
attaching the self-giving of Christ, who is present in a spiritual way, to the faithful devotion to
God. However, as the denominations crystallised out, the controversies prevented the greater
part of emerging Lutheranism from taking an interest in the common concern. Until the
Leuenberg Agreement of 16 March 1973, Lutherans and Reformed were divided regarding the
bond of Christ's presence with the elements. But then they were able to reach agreement on

a sentence focussing on Christ as a gift: "In the Lord's Supper the risen Jesus Christ imparts

99



himself in his body and blood, given up for all, through his word of promise with bread and

wine. " (Leuenberg Agreement, No. 18).

(5.1.7) The Council of Trent adhered in principle to the doctrine of the Eucharist as it had been
formulated in medieval theology. The Eucharistic Decree (cf. Decretum de sanctissimo
eucharistiae sacramento, Caput 4, Canon 2) confirmed the real presence of Christ under the
species of bread and wine on the basis of the doctrine of transubstantiation formulated at the
Fourth Lateran Council. However, it did not categorically exclude a conceptually different
interpretation of the events at the Lord’s Supper, for it designated the concept of
transubstantiation as aptissime (suitable and proper) to describe this mystery of faith, thus
keeping this concept open for future theological reflection.

With regard to the doctrine of the sacrifice of the Mass, which had not been conclusively
clarified in medieval theology, the Council responded to the harsh criticism of the reformers
in this question (cf. Doctrina de sanctissimo missae sacrificio, Caput 1) by specifying that the
Mass is not a repetition of Christ's unique sacrifice on the cross, but rather a memoria
(remembrance), repraesentatio (representation) and applicatio (application) — understood as
a sacrifice of propitiation through which we "receive mercy and find grace to help in time of
need (Heb 4:16)". This theological clarification of the relationship between the sacrifice of the
cross and the sacrifice of the Mass is of fundamental importance for ecumenical dialogue. The
Council declared the liturgical practice of celebrating masses in which only the priest
communicates to be legitimate. At the same time it considered it permissible that
communicants should partake in both bread and wine, a point of great importance to the
reformers. It simply provided detailed theological justification of the doctrine that the
reception of the Eucharist under both species was not prescribed by a divine commandment,
but that the consecrated host contained the whole Christ. Following the Council, the Pope
conceded the reception of communion under both species for Austria and Bavaria, but this

was later revoked for reasons of denominational policy.

5.2 Where do we stand today? Doctrinal differences and convergences

(5.2.1) Certain differences in the celebration and theological understanding of the Holy
Communion can be traced back to the beginnings of the Church. They can be a legitimate sign
of the lively diversity of faith and worship. In the vast majority of cases in which they led to
the suspension of communion fellowship, other disagreements and related conflicts also

played a role.

(5.2.2) The condemnations connected with the divisions of the Church in the 16th century also

hat a crucial effect on the theological understanding of the Eucharistic celebration. The

100



guestion of the presence of Christ in the meal proved to have controversial consequences at
that time. The Protestant side rejected the idea of a transformation of bread and wine in the
sense of the doctrine of transubstantiation, the sacrificial character of the Roman Catholic
Mass, the Eucharistic devotion associated with it and the denial of the cup to the laity. For
their part, the Catholics insisted on their opinions, and in the course of time — partly influenced
by the debates on Anglican ordinations — denied the validity of the Protestant celebration with
increasing clarity. Controversies on the interpretation of Holy Communion among Protestants
led to the separation between Lutherans and Reformed. Luther and the Lutherans upheld the
real presence of Christ over against Zwingli, who interpreted the presence of Christ in bread
and wine purely in the sense of anamnesis, and subsequently distanced themselves from
Calvin as well, being unable to follow his attempt to go beyond Zwingli and consider the

presence of Christ as a spiritual work.

(5.2.3) The ecumenical discussions on the Holy Communion/Eucharist, conducted with great
intensity especially in the second half of the 20th century, have led to a multitude of
remarkable rapprochements and agreements. This was preconditioned by efforts to reform
the Eucharistic liturgy after the arguments of the Liturgical Movement had been adopted by
the Second Vatican Council. Catholics and Lutherans, Catholics and Reformed, Anglicans and
Lutherans, Lutherans and Reformed trod paths of understanding in bilateral dialogues, while
multilateral conversations took place with the Orthodox churches; the Commission for Faith
and Order had particular responsibility for the discussions on the Eucharist (Lima Document).
After centuries of separation, Lutherans and Reformed found their way to sacramental
fellowship (Leuenberg Agreement, Formula of Agreement, Amman Declaration). The
discussions between Anglicans, Lutherans and Reformed enabled concrete agreements to be

made on the reciprocal table fellowship (Meissen, Reuilly and Porvoo declarations).

(5.2.4) Such examples show that Eucharistic fellowship is possible if it is seriously desired. Its
realisation presupposes patient clarification and overcoming of the obstacles standing in its
way. It requires the exposition of a common view of the Holy Communion and of remaining
differences which are nonetheless regarded as acceptable. Differences in the doctrines of Holy
Communion and its liturgical practice must be taken into consideration, as must the
interrelationship between the ministry of the celebration and the understanding of the
ecclesiastical ministry, as well as the respective regulations of church law for admission to Holy

Communion.

101



5.3 Reasons for the rapprochements in the doctrine of the Holy Communion/Eucharist

(5.3.1) Many factors have contributed to the significant rapprochements between positions in
Reformation and Roman Catholic theology in the doctrine of the Holy Communion/Eucharist
up to now. The way this issue is dealt with represents a seismograph of the state of the
ecumenical movement. In several cases, all the Christian traditions have signed commitments
linking the common goal, the achievement of the visible unity of the churches, with the
criterion of Holy Communion/Eucharist fellowship. In spite of considerable resistance and
seemingly insurmountable obstacles, this concern remains constantly on the ecumenical
agenda, because communion at the Lord's Table is desired as a spiritual experience addressing
the theological content of the Lord’s Supper, fellowship with Christ and with one another.
According to the Gospel of John, Jesus, in his farewell discourse shortly before his death, asks
for the unity of those who believe in him, so that the world may also believe that God sent
him (cf. Jn 17:20f). Ecumenism follows a divine call to unity which corresponds to the unity of

Christ with the Father (ut omnes unum sint).

(5.3.2) Basic questions of ecumenical hermeneutics, which underwent significant changes in
the 20th century, had an impact on the treatment of the topic of the Holy
Communion/Eucharist. While theological controversies since the 16th century had paid
particular attention to the differences in the doctrines, the ecumenical movement gave
priority from the outset to what the denominations have in common, namely: the common
confession of Jesus Christ; the faithful certainty of being chosen by God and called to proclaim
the gospel; the eschatological expectation of fullness of life in the kingdom of God; the

conviction of the joint commission to the churches to go out in mission.

(5.3.3) The ecumenical convergences that have now been achieved are mainly the result of
the common willingness to listen to the exegesis of the biblical scriptures. The Second Vatican
Council instructed dogmatic theology to take up biblical themes first of all (cf. Optatam totius,
no. 16). The Reformation churches have always regarded the testimony of the biblical
scriptures as the decisive criterion in the formation of doctrine. In concrete exegetical study
according to scientific premises, it becomes clear that it is by no means easy to find the reasons
for the old theological controversies in scriptural texts. Varying methodical approaches in
exegesis — apart from confessional differences — lead to theological interpretations which are

not always compatible when considering the biblical traditions of the way Jesus himself, or
102



later the local congregations of his followers, conducted the meal fellowship. The Old
Testament motifs in the biblical tradition of the Lord’s Supper (covenant, Passover,
propitiation) also give rise to differences in interpretation which are not necessarily
denominationally based. The close cooperation between the confessions in the discipline of

biblical exegesis today has clearly contributed to a mitigation of their controversies.

(5.3.4) Differentiated historical research has contributed significantly to the fact that we now
have better and more precise knowledge of the various historical contexts in which positions
were adopted regarding the Holy Communion/Eucharist. Both Protestant and Roman Catholic
research examine jointly the great changes that have been observed both in the practice as
well as in the teaching on the Holy Communion/Eucharist. In the ecumenical discussions it
became evident that every kind of understanding of the Holy Communion/Eucharist handed
down in history is an interpretation of an original event which can only be accessed under
certain preconditions. Social circumstances, local peculiarities, outstanding personalities and
controversial theological distinctions have greatly contributed to a process of differentiation
in the shaping of the Eucharistic liturgy. From this point of view, it remains an open question
whether it is advisable to stop this process of differentiation and to find a unitary form with
which all denominations can celebrate the Holy Communion/Eucharist together. The Lima
liturgy represents a widely acclaimed attempt to reconcile the confessional liturgical traditions

in such a way.

(5.3.5) Particular attention has been paid in ecumenism to the perception that the references
to philosophy which were employed to describe the confession of the true and real presence
of Jesus Christ in the meal have changed in the course of history. Whereas in ancient times it
was still possible to use the Platonic concept of ideas and imitations in order to recognise the
true presence of Jesus Christ (veritas) in the sign (signum), these notions that were originally
compatible developed in different directions. In ecumenism nowadays it can be noted with
appreciation that scholastic theologians — headed by Thomas Aquinas — attempted, by
reference to Aristotelian philosophy, to avoid the extreme positions of symbolism (Jesus
Christ’s presence only comes to those who consciously recognise it) and realism (Jesus Christ
is "carnally" present). The ecumenical dialogues were able to uncover misunderstandings —
for example, Martin Luther's assumption that Thomas Aquinas taught that the presence of
Jesus Christ in the meal was to be grasped locally, detached from its orientation towards
reception. Today the ecumenical partners are searching together for philosophical concepts

helping people who wish to gain access to the very demanding confession of the true presence
103



of Jesus Christ in the sign of the Holy Communion/Eucharist. In this respect, the common
recourse to concepts of a so-called relational ontology proved to be helpful, according to
which the nature of the gifts is transformed by the faithful verbal reference to the origin of
the institution in the fate of Jesus Christ. This by no means exhausts the potential of current
philosophical approaches to enable the interpretation of the complexity and
multidimensionality of the event. One might mention here, for example, the
phenomenological discourse on the gifts, analytical linguistic studies on performative speech,

and modern approaches to sign theory.

(5.3.6) In today's ecumenical hermeneutics, it is important to keep pastoral practice in mind.
Many believers in Christian parishes —especially those living in interdenominational marriages
— have hardly any understanding for sophisticated theological arguments preventing the
family from expressing their common Christian conviction by celebrating the Holy
Communion/Eucharist together. The perception of the voices of believing people is important
for ecumenical theology and should be granted a hearing as an expression of the sensus
fidelium. This also applies to the priorities set by the believers. The greatest weight is given to
a common understanding of the content of the Eucharistic celebration, while the question of
specific liturgical forms and appropriate leadership ministry at the service are of lesser

importance.

5.4 What can we say jointly?

(5.4.1) The crucified, risen and exalted Jesus Christ invites us to the meal, we are his
companions at table. His invitation transcends and embraces the confessional boundaries and
demarcations that stand in the way of the visible unity of Christianity. More than that, from
an eschatological perspective, the image of the heavenly wedding banquet goes far beyond
the boundaries of Christianity, extending to the whole of humanity, even the universe (cf. Is
25:6; Mk 14:25; Col 1:15-20; Rev 19:9; 21:24ff.) — "ecumenically" in the true sense of the word.
Against this background, this invitation is also the fundamental reason for every single step of
Christian ecumenism. Wherever Catholics, Orthodox, Lutherans, Reformed, Anglicans,
Baptists, Methodists are gathered in his name, Christ wishes to fulfil his promise to be in their
midst. They are and will be united in Christ through faith and baptism (cf. Eph 4:5), long before

they have reached agreement on the concrete forms of their unity and their working together.

104



(5.4.2) Jesus Christ imparts himself to us in his body and blood, given up for all, through his
word of promise with bread and wine (cf. Leuenberg Agreement 15,18). The controversies
concerning the presence of the Lord at the meal celebration may be overcome, or at least
restricted in their church divisiveness, as long as one understands Christ, who has issued the
invitation and bestows his personal presence as a gift, as the acting subject of the meal,
subordinating the question of how Christ is sacramentally present to this point of view. If the
force of Christ’s personal self-representation is placed in the foreground, it becomes evident
that his presence embraces the whole meal event (personal presence), and that he thus gives

himself to us with bread and wine.

(5.4.3) The Holy Communion/Eucharist is a fellowship meal and provides fellowship (koinonia).
By giving himself to us with bread and wine, Christ forgives us our sins and frees us to a new
life of faith. By uniting himself with us in fellowship, he unites us with the members of the local
congregation and in the una sancta ecclesia with his communio sanctorum. The reality of
fellowship, which comes to pass through the meal, is preceded by the confession of guilt and

the promise of the grace of forgiveness.

(5.4.4) The celebration of the meal is linked to the physical presence of the communicants.
The word and the meal belong together inseparably. Participation in the meal presupposes
insight into the meaning of the action, the centre of which is communion with Christ. In
Western tradition, children are welcomed to the Eucharistic meal as soon as they know how

to distinguish between a mere filling meal and the sacramental Lord’s Supper.

(5.4.5) The Holy Communion/Eucharist should be celebrated regularly at Sunday services. The
celebration is to be led by an ordained person. It should be a general rule that those
celebrating the meal communicate with bread and wine. The worthy disposal of the elements

that are left over must be ensured.

(5.4.6) Now that Roman Catholicism strongly emphasises the uniqueness of Christ’s sacrifice
on the cross and sees the meal as a re-presentation of the event of the cross, controversies
about the sacrificial aspect have receded into the background. The sacrifice of Christ can be
seen in the tradition of the Paschal Lamb as the "Paschal Mystery of Christ". The strong
Christocentric and staurocentric character of this expression leaves no scope for the idea that
Christ is offered as a “Sacrifice of the Mass”. Therefore it remains questionable when turns of

phrase are used which intend to preserve the idea of sacrifice by understanding the Eucharist

105



as a sacrifice of praise offered by the Church on behalf of the world, or even see the sacrifice
of the life of Jesus Christ as a sacrifice of the Church, unless it is sufficiently clear that here
Christ as head of the Church is and remains the subject of the sacrifice. Against this
background, the still controversial reference to the "sacrifice of the Church" in connection with
the memorial celebration of the death and resurrection of Jesus Christ is only meaningful
when recalling the appeal formulated by Paul that all who are baptised should present
themselves by the mercies of God as a holy and acceptable sacrifice (cf. Rom 12:1). By offering

their own life as a gift of love, Christians follow their crucified and risen Lord.

5.5 Weighting of thanksgiving, anamnesis and epiclesis

(5.5.1) Thanksgiving, remembrance and invocation of the Holy Spirit are constitutive features
of the meal. In thanksgiving (eucharistia), the celebrants look upon God’s wonderful deeds
and praise him as their creator, reconciler and redeemer. In the remembrance (anamnesis),
they recall in the power of the Spirit how Jesus Christ gave himself for them on the cross, and
what he did for them in his vicarious suffering and death and gives them at the Lord’s Table.
In invoking the Holy Spirit (epiclesis), they ask the Spirit to come and give them assurance of
the presence of Christ at the meal, renew the worshippers and send them into the world as

God's children.

(5.5.2) Today, the Reformation and Roman Catholic doctrinal traditions agree that praise and
thanksgiving for God's action in Jesus Christ are an important element of the celebration of
the Holy Communion/Eucharist. Thanks and praise are closely linked in biblical tradition. Early
liturgical sources (for example, the Didache) understood the meal altogether as a gift of thanks
to God. The talk of the people’s sacrifice of praise and thanksgiving is supposed to emphasise
that creatures owe God the faithful acknowledgement of his great deeds for the redemption
of his creation. In the traditional concept of the Eucharist, which was preserved in the Roman
Catholic tradition and made a reappearance in the reformatory churches in the recent past,
the idea that God's action in creation takes precedence over any response by humankind is

expressed in words in an appropriate manner.

(5.5.3) Human thankfulness to God occurs by remembrance (anamnesis) of his working in
Jesus Christ: in his life, death and resurrection. Christian ecumenism considers the
interpretation of Jesus' fateful death as a common challenge with regard to its soteriological

relevance. The basic interpretation of the Christ-event for salvation is undisputed. All Christian

106



denominational families strive to describe the memory of Jesus Christ's offering of life by his
death for us as an event which redeemed us from perdition as the consequence of sin, which
would have led creation to final death, if God had not decided otherwise. The Christ-event
reveals that God cares for the lives of sinners. In the meal, the Christian Church celebrates
God's decision to redeem humanity from sin and death by means of the earthly human life of
Jesus of Nazareth. The broken bread passed around the table and the proffered cup of wine
are symbols of God's steadfast faithfulness to his people, revealed in the death of Jesus Christ.
By interpreting the broken bread as his broken body and the cup that he offered as the blood
he shed, Jesus created a symbolic act expressing the fact that God will not be hindered by

human beings from continuing in his love.

(5.5.4) The invocation of the Spirit of God in the Eucharistic event has a long tradition in the
liturgies of the churches. In Eastern Christianity, the memory of the work of the Spirit of God
is particularly highly valued. At the meal, God's Spirit sanctifies the gifts and the congregation
that has gathered, which also promises in worship to serve the living memory of God's
reconciling action in Jesus Christ. From an ecumenical perspective, the recollection of the
epicletic dimension of the celebration of Holy Communion/Eucharist is also important,
because it makes it clear that it is not people who bring about the presence of Jesus Christ in
the Holy Communion, but that rather God himself in the Holy Spirit grants his presence to

those who ask him for it.

The idea that the Lord is present at the Eucharistic meal is already to be found in ancient
sources. Above all in the East, the invocations of the personal presence (maranatha)
developed into the request for the coming of the Spirit of God, now linked to the anamnesis
of the death and resurrection of Christ. In most Eucharistic prayers of the early Church in East
and West, the so-called special anamnesis after the words of institution is assigned as a
participle (memores — commemorating) to the offering that follows (offerimus — let us bring).
This is naturally not the Church’s own work, since it has nothing to offer other than the natural
gifts of bread and wine, which had always been provided by God. But it places them in the
presence of God, so that he may return them to the believers, now as gifts sanctified by God's
Spirit. That is why the Eastern Churches ask the Spirit to come down and work. Even without
explicitly mentioning the Spirit, the Roman canon follows the same structure, although it was
no longer recognised in the course of the history of theology. Consequently, the new
Eucharistic prayers of the Roman Catholic liturgy, originally one request for the sanctification
of both the gifts and the congregation by the participation in the meal, are now divided into
two: an epiclesis of transformation before the words of institution and a communion epiclesis

after them. In any case, however, the liturgical reform has made it clearer that it is not the
107



Church, but God himself who works salvation through his Spirit. In the Holy Communion
prayers of today's Protestant service orders, the two epicleses are spoken together after the

anamnesis, as in the Eastern Church model.

5.6 The ecumenical significance of different forms of celebration

(5.6.1) In all denominations the liturgical forms of celebration of the Holy
Communion/Eucharist have regional characteristics in varying degrees. There are different
hymns in the local languages; specific forms of expression, such as dance, are usual in some
cultures and not in others. The variations in Holy Communion services in Reformation
churches are generally greater than those in the Roman Catholic Eucharist. Thus there is a
globally binding order for the biblical readings in the whole of the Roman Catholic Church;
orders for the regular scripture readings also exist in the Reformation churches, but they have
a lesser degree of binding force. The readiness to confess one's sin and to pray for forgiveness
is an integral part of all denominational liturgies, albeit in different forms. The same applies to
the memorial of the institution of the Holy Communion/Eucharist by Jesus Christ, to the
prayers (usually Sanctus and the Lord’s Prayer), to the creed and the benediction. In spite of
all the differences in the external details, the prevailing impression is that essential liturgical

elements of Holy Communion and Eucharist are identical.

(5.6.2) Certain formal aspects of Holy Communion/Eucharist, starting in the 16th century and
continuing to this day, are regarded as specifically denominational, often causing considerable
offence and leading to separations. These include (a) the question of celebrating the
Eucharistic meal with bread and wine for all participants as it was instituted, not only for
priests and a few believers; (b) the issue as to how long the presence of Jesus Christ remains
in, with and under the gifts; (c) the salvific significance of the celebration in the memory of the
fellowship with the deceased members of the congregation. In the three areas mentioned
above, many ecumenical conversations over the past decades have led to understandings
which should be given more attention in liturgical practice: (on a) There are no obstacles in
the Roman Catholic dogmatic tradition preventing the celebration of the Eucharistic meal in
the way it was instituted, with bread and wine in the congregation. The reservation of the
chalice communion for the priest, which developed for various reasons in the early and high
Middle Ages, can only be explained in the context of the general decline in the frequency of
communion and did not justify a practice that has to be maintained from a dogmatic point of

view. The chalice communion for all participants is therefore fundamentally possible and

108



currently desirable from the position of church law and liturgical theology. (on b) The promise
of the presence of Jesus Christ in the meal is valid as long as the connection between the
words of institution and the symbolic distribution of bread and wine is still recognisable. The
primary purpose of saving the consecrated gifts for the Communion of the Sick, already
practised by the early Church, should always be kept in mind. (on c) The celebrations of the
Holy Communion/Eucharist have eschatological significance; they take place in communion

with the living and the dead.

(5.6.3) What significance do such reflections on the denominational celebrations of the Holy
Communion/Eucharist have for ecumenism? They begin with the present experience of the
liturgies of the faithful in the local churches. They perceive that there are traditions that do
not always stand up to theological examination and therefore require reform. They try to
understand and appreciate the different forms of celebration as specific expressions of the
theological content of the Lord’s Supper. They contribute to the effort to discover the spiritual
meaning of the Holy Communion/Eucharist by means of faith experience. If an agreement on
fellowship in the Holy Communion/Eucharist is reached between the churches, the question

urgently arises as to the liturgical order which is acceptable, given the diversity of traditions.

5.7 The celebration of the meal seen from the other’s point of view

(5.7.1) The Second Vatican Council’s Decree on Ecumenism, Unitatis Redintegratio (UR),
repeatedly gives encouragement to get to know and appreciate the self-understanding of
other denominations (cf. UR 9). With regard to the liturgical celebrations in the other Christian
traditions, the Council restricts itself largely to approaching the real practice of the other
denominations in a descriptive, not in a normative way (cf. UR 3; 22). It may be seen as a great
achievement in ecumenical hermeneutics when members of one denomination learn to
respect the perspective of members of another. In the celebration of the Holy
Communion/Eucharist in another denomination, some elements will appear strange. This
situation favours an intensive listening to the promises of God. The celebrations of the Holy

Communion/Eucharist in ecumenical fellowship are therefore an especially spiritual gift.

(5.7.2) With regard to the forms of celebration of the Holy Communion/Eucharist practised in
the diversity of Christian confessions, it should be recalled that the Reformation and Roman
Catholic traditions can broaden their view by studying other confessions and seeing how they
celebrate in their rites the memorial of the death and resurrection of Jesus Christ in its
meaning for us. In the Orthodox tradition, for example, the emphasis is placed on the mystery
of the presence of Jesus Christ in the Holy Spirit as well as on the perception of the bond

between the believers assembled to give praise together on earth and in heaven; while in the

109



free church tradition the emphasis lies on the proclamation of the gospel in God's Word as
well as on a symbolic meal which, in the sense of Jesus Christ, intends to promote

reconciliation and make it tangible within the fellowship that confesses him.

(5.7.3) In particular, ecumenical sensitivity requires that, when Christians of other confessions
are present, the form and conduct of the service should avoid everything that might hurt their
feelings, within reasonable limits. This also presupposes knowledge of one another's point of

view.

110



6. The ministry at Eucharistic celebrations

(6.1) The differences in the understanding of ministry and apostolic succession that emerged
during, and particularly after, the Reformation have meanwhile been identified in the
ecumenical dialogues as a central obstacle to fellowship at the Holy Communion/Eucharist.
From the point of view of the Second Vatican Council, the Reformation churches "have not
retained the proper reality (substantia) of the eucharistic mystery in its fullness, especially
because of the absence of the sacrament of Orders (defectus sacramenti ordinis" (UR 22). For
this reason, Roman Catholic believers may receive the Eucharist permissibly in the churches
in which they consider the sacrament of the Eucharist to be validly administered (cf. CIC 844
§§1-2). Conversely, although the Protestant side does not deny the validity of the consecration
or ordination in the Roman Catholic Church, nonetheless the Reformers’ criticism of the
doctrine of transubstantiation, of the denial of the lay chalice, of the sacrificial character of
the Mass (for clarification of these questions, see the preceding sections of this text) and of
the celebration of the Mass without a congregation were relevant to the right administration
of the sacrament. Moreover, it was particularly the criticism of the sacrificial character of the
Mass which involved a fundamental question on the apostolicity of ministerial understanding,
whereby the priest is understood as the subject of the sacrificial act. According to Protestant
understanding, the ministry is responsible for the pure proclamation of the gospel and the
proper administration of the sacraments, thus serving to ensure that the church "be and abide
in the truth" and thus in its apostolicity. The order of ministry itself does not guarantee the
truth, and the appointment to office is not associated with a higher level of grace. Admittedly,
according to Protestant understanding, the celebration of the Lord’s Supper is also "valid" if
there is an underlying problematic understanding of ministry, because the soteriological
meaning depends solely on Christ's own promise of his presence in the celebration.
Nevertheless, the Roman Catholic understanding of the Eucharist and of ministry was for a
long time a cause for Protestant churches not to recommend Protestant Christians to
participate in the Eucharist, or even to prohibit it (and this is still the case for some Reformed
churches today). A change has only taken place in the context of the ecumenical movement.
In the Protestant/Roman Catholic dialogues on the understanding of ministry which have
taken place so far, fundamental agreements have been reached which are important for the
question of fellowship at the Holy Communion/Eucharist, but above all for the possibility of a

practice of reciprocal Eucharistic hospitality.

111



(6.2) To summarise, the following convergences have been reached, and the following

questions are open:

(6.2.1) General or common priesthood of baptised believers: Regarding the church ministry,
the current understanding is the common insight that all Christians gain a share in Christ's
priesthood through baptism in faith. Thus all Christians are called to proclaim the gospel in
word and deed and to bring praise, thanksgiving and intercession before God in, with and
through Christ. Thus they form the priestly people of God, are the body of Christ and bear a
co-responsibility for the teaching and life of the Church according to the gospel. The
general/common priesthood of the believers requires necessarily the public proclamation of
the gospel and the celebration of the sacraments, by which the Church is founded, gathered
and kept as communio sanctorum; according to common Protestant and Roman Catholic
conviction, the pure proclamation of the gospel and the celebration of the sacraments in
accordance with Jesus Christ’s institution are constitutive in order that the Church exists and

remains in the truth; they are the means by which Jesus Christ himself builds up his Church,.

(6.2.2) The service of the ministry bound to ordination: The Confessio Augustana confesses, in
accordance with Roman Catholic teaching, that no one in the Church should teach publicly
without being regularly called (CA XIV). The special feature of the ministry associated with
regular calling in ordination consists in the public proclamation of the gospel by preaching and
in the leadership at the celebration of the sacraments. While public teaching was called for in
the 16th century in distinction to proclamation in the private sphere and referred to the entire
public sphere, whether in church or in local society, the public responsibility of the
ecclesiastical ministry is nowadays principally defined in relation to the proclamation to the
general church public, whether locally or regionally. Through the public teaching of the gospel
and the celebration of the sacraments, the special ministry serves the apostolicity and unity
of the Church and at the same time its holiness and catholicity. The ministry of public
proclamation in word and sacrament includes a special responsibility for the being and
remaining of the church in truth and for its unity, which has its foundation in Jesus Christ. By
this special mandate, the ordained ministry is distinct from, and counterpart of, the
general/common priesthood of all believing baptised persons. It is precisely this juxtaposition
which enables this ministry to serve the Church as the communion of believers and to assist

the vocation of the baptised and the believers to the general/common priesthood.

112



(6.2.3) The origin of the ordained ministry: It is a joint conviction of Roman Catholics and
Protestants that the ecclesiastical ministry of the public proclamation of the gospel in word
and sacrament is a divine ordinance. The orderly ministry that is bound to ordination is part
of the Church’s being. It is not derived from delegation at the behest of the congregation, but

to divine vocation and institution.

(6.2.4) Ordination in its meaning for the ministry at the celebration: The ordination which is
prerequisite for the proclamation of the gospel in word and sacrament, and thus also for the
ministry at the Holy Communion/Eucharist, takes place according to Roman Catholic and
Protestant understanding in a service of worship by laying on of hands and prayer. The laying
on of hands is the sign of vocation and the invocation of the coming down of the Holy Spirit in
the ordination prayer. By this public act of ordination under the laying on of hands and prayer,
the person to be ordained is entrusted with the ministry of the public proclamation of the
gospel in word and sacrament, which implies a responsibility for the unity of the Church.
Ordination is a sign of God's vocation in the power of the Spirit to this ministry, and as such is
of particular importance for the liturgical leadership at the celebration of the Lord’s Supper.
For the person leading the liturgy is fulfilling in the name of the Church the commission of
Jesus Christ, who himself becomes present in the Holy Spirit. Secondly, the assembly around
the table of the one who promises his presence and gives forgiveness and reconciliation is the
realisation of the unity of the Church as the body of Christ. The ministry of proclamation is

entrusted with the task of caring for this unity.

(6.2.5) Although the Reformation churches do not designate ordination as a sacrament,
because the ordination by laying on of hands and prayer in the New Testament is not
connected with a command and a promise of Christ, they see the laying on of hands and prayer
as constitutive components of the ordination ceremony in the calling to ministry. Conversely,
the Roman Catholic side today — in contrast to an early practice that lasted for centuries —
clearly states that the presentation of the sacred vessels is not constitutive for the act of

ordination, but only the prayer of the Church in connection with the laying on of hands.

(6.2.6) As far as the effect of ordination is concerned, according to Roman Catholic
understanding it establishes as sacramental consecration a character indelebilis. When this
definition is rejected by the Protestant side, the associated criticism is directed towards the
idea that the ordination leads to an increase in the new state of grace founded in baptism.

According to Protestant understanding, baptism alone conveys a character indelebilis. With

113



prayer and the laying on of hands during the ordination act, however, Protestants are also
certain that the prayer for the gift of the Spirit in the ministry will be heard. By ordination the
whole person is called to a life of service in the proclamation of the gospel in word and
sacrament. Accordingly, ordination is an action once and for all that is not repeated. The
criticism of the definition of the character indelebilis thus neither disputes the necessity of
spiritual gifts for the appointment to the ministry, nor the lifelong commitment. Moreover,
according to Roman-Catholic doctrine, ordination is not understood as an increase in the state
of grace conferred in baptism, but as a vocation to a serve the basic functions of the church in

a particular way (cf. LG 10).

(6.2.7) Ordination and episcopate: According to the common Protestant and Roman Catholic
understanding, the act of ordination is part of the responsibility of the episkopé (supervision),
which concerns the preservation of the pure doctrine and unity of the Church. The task of
supra-regional episkopé is necessary for the unity and apostolicity of the Church and has a

personal, synodal and collective dimension.

(6.2.8) For the Roman Catholic Church, the structure of the episkopé as the successors of the
apostles is necessarily connected with the episcopal ministry in historical apostolic succession.
According to Roman Catholic understanding, the episcopate in historical apostolic succession,
exercised in a personal, collegial and collective way, is indispensable to the Church’s existence.
According to some recent Roman Catholic documents, religious communities which have not
preserved the historical succession in the episcopate "lack" a ministry capable of recognition,
with the result that the original and complete reality of the Eucharistic mystery does not
appear to be preserved. The term defectus ordinis (UR 22.3), however, indicates a
shortcoming, not a complete absence of ministry. However, it is undisputed that there is a

ministry in the Protestant churches that serves the gospel.

(6.2.9) On the Protestant side, with recourse to New Testament and early church doctrine, the
original unity of episcopal and parish ministry is regarded as valid, which thus includes the
presbyterial succession. This practice was finally introduced in the Reformation period, after
no bishops of the old belief were willing to ordain clergy who had embraced the Reformation
doctrine. The presbyterial ordination did not reject the importance of episcopal succession. It
is rather the case that in Protestant understanding the supra-regional episkopé is responsible
for ordination. But in contrast to Roman Catholic doctrine, this office of supra-regional

episkopé can be structured in various ways.

114



(6.2.10) Despite the differences regarding the apostolic succession in the episcopate and its
jurisdictional configuration, there is agreement that the apostolic succession includes an
orderly organisation of the supra-regional episkopé which includes the personal, collegial and
collective dimension. Historical studies can also show that in the theological tradition in the
Middle Ages (based on Hieronymus and Ambrosiaster) the idea of a legitimate presbyterial
succession was quite common. For a long time it was the prevailing theological conviction that
the office of presbyter only differed from the office of bishop in the area of jurisdiction
(Decretum Gratiani, Thomas Aquinas and Bonaventura). Moreover, in ecumenical dialogues
the insight gained ground that aspects of pneumatology and the theology of justification have
to be taken into account in order to evaluate and recognise the ministries. For Roman Catholic
understanding, the "Joint Declaration on the Doctrine of Justification", which was able to
unfold a common understanding of the grace of God promised in the gospel, implies that the
Reformation churches have preserved the apostolic doctrine and that their order of ministries
was and is evidently able to serve the succession in the apostolic teaching. Therefore, it is
impossible to base the declaration of defectus ordinis on the denial of the spiritual
effectiveness of Protestant ministries. According to the statements of the Second Vatican
Council, collegiality is essential for the apostolic succession in the episcopate, and historical
succession is not to be understood in the mechanical sense of an unbroken chain of the laying
on of hands. If this is the case, taking account of the fundamental consensus gained in the
doctrine of justification and the agreement on fundamental questions of ministry, one "cannot
exclude, on the Catholic side, those episkopoi from the circle of those whose conformity is
from the Catholic point of view a sign for the apostolicity of doctrine" (The Apostolicity of the

Church, n. 291, DWU 4, 625).

(6.3) With regard to the question of apostolic succession, the results of the international and

national dialogues can be summarised in this way:

(6.3.1) One of the essential features of the Church as a whole is its apostolicity. This is to be
understood as a hallmark of the Christian faith community. The faith community confesses
the fulfilment of apostolicity as an effective gift of the Holy Spirit, and its absence requires
constant efforts to renew the Church in accordance with the original apostolic model. The
apostolic gospel is passed on in the community of the baptised. It is necessary to preserve the

apostolic faith in spite of the vicissitudes of history. The guiding intentions are of a missionary

115



(first encounter with the gospel) and a mystagogical (deepening one's familiarity with the

gospel) nature.

(6.3.2) When discussing the apostolic succession it makes sense to distinguish between a
material and a formal aspect. The essential content of the apostolic faith is the scripturally
based confession of the salvific importance of the incarnation, of the life, suffering, death,
resurrection and exaltation of Christ crucified and of the coming of the Spirit of God, as
testified in the early Christian creeds. There are a number of forms in which the original
apostolic faithfulness was preserved; this is not limited to the work of the ministry founded by
the apostles, which is in principle recognised as such by all Christian traditions, but is to be
seen against the widespread background of liturgy, diaconia and witness in word and deed of
the entire faith community. Many dialogue documents state that there are various ways in
which the Church can secure the continuity of the apostolic faith, and that the topic of the

apostolic succession in the episcopate is to be dealt with in this overall context.

(6.3.3) The "successio personae" (succession by officially appointed people), which is essential
for the ministry according to Roman Catholic understanding, then does not contradict the
Reformation's understanding of succession as "successio verbi" (succession in faithfulness to
the Word of the Gospel), if the apostolic heritage preserved in the canon of Holy Scripture is

decisive as foundation and critical corrective for the exercise of the ministry.

(6.3.4) The (proper) transfer of ministry through epicletic prayer and the laying on of hands
does not indisputably ensure that individual ordained persons remain true to the apostolic
faith. The history of the churches shows time and again that the preservation of tradition and
official succession can lead to considerable conflicts. The laying on of hands with the effective
prayer for the gift of the Spirit for the person ordained is a sign that has proved itself in
tradition, but a rite that is only outwardly performed does not guarantee that the promise

associated with this sign will be effective.

(6.3.5) Given that church ministries are clearly and publicly effective, it seems theologically
appropriate — taking pneumatological aspects into account — to recognise them as the work
of the Spirit and judge them spiritually. From this perspective, the focus does not lie primarily
on the historical, formal way in which people were appointed to lead parishes and preside
over the Eucharist; attention is rather directed towards the recognisable fruitfulness of church

ministries and offices in the respective, culturally differentiated world of experience (via
116



empirica). Such an approach to the theme argues on the basis of transcendental reflection,
recognising that the condition for the possible effectiveness of official actions (strengthening
Easter hope; consolation of consciences; parish building; encouragement of diaconia in the

social context) is God’s action in his Holy Spirit through those called to ecclesial ministry.

(6.3.6) The later texts of the New Testament already support the first attempts to distinguish
between the office of congregational leadership and that of supervision (episkopé), and this
differentiation has proven itself many times in the history of Christian faith communities.
Supra-regional offices have been maintained in various ways (personal, collegial or communal)
and in varying terminology (bishop, president, church president, superintendent etc.) in the
individual churches down to the present day. In many recent ecumenical documents attention
is increasingly directed to a common description of the exercise of the episkopé with the

intention of preserving the apostolic origin of the Church.

(6.4) Practical steps must be taken as a result of the ecumenical convergences that have been
achieved. A full communion of the Roman Catholic Church with the Protestant churches at the
Lord’s Table not only requires mutual recognition of ministries, but also agreement on the
understanding of the relationship between fellowship at Holy Communion/Eucharist and
communion of the churches. It must also be clarified whether and to what extent church
communion necessitates agreement on all questions of the order of ministry. For many
centuries, church membership in the common Catholic tradition was based on baptism and
faith; the readiness to fellowship with the Bishop of Rome was a prerequisite. Restricting the
definition of the "real" church to the exclusive criterion of apostolic succession in the
sacrament of holy orders is a more recent development in individual Roman Catholic doctrinal
texts. This concept and the theological intention that lies behind it cannot claim to be based
on the Second Vatican Council. Even though a clarification of this question has not yet been
achieved in the ecumenical dialogues, fundamental theological agreements on the ministry
already exist. The common convictions regarding the origin, mission, characteristics and
importance of the ministry for the unity of the Church concern fundamental definitions of the
apostolicity of the ecclesial ministry. They dispel the Protestant reservations about the Roman
Catholic view of the role of the ordained ministry and allow the Roman Catholic side to see
that the ordained ministry in the Protestant churches serves to maintain the apostolic
tradition. Faithfulness to the apostolic origin is not humanly guaranteed in the discipleship of

Jesus Christ, but is rather a gift of the Spirit of God. It is crucial for the New Testament concept

117



of the apostolate that people give public testimony to the resurrection of Jesus Christ and thus
assume responsibility for the formation and maintenance of the Christian community. Since
this is guaranteed both in the Roman Catholic Church and in the Protestant churches, no
theological argument stands in the way of the mutual recognition of the apostolicity of
ministries. Church ministries work in the power of the Spirit of God through the proclamation
of the gospel in word and sacrament; the spiritual efficacy of the ministries which can be
experienced and perceived by the fellowship of the baptised is the basis for spiritual judgment

of the valency of the ministries.

118



7. The relationship between church communion and Eucharistic communion

(7.1) There is fundamental agreement between Roman Catholic and Reformation theology
that the Eucharistic celebration not only enables an encounter of one person with Jesus Christ,
but that the liturgy of the Holy Communion/Eucharist is a symbolic act in which the community
of the assembled believers — in their fellowship with one another in Jesus Christ — is assured
of the foundation of their resurrection existence by listening to God's Word and celebrating
the meal together. In the eras of church history, individual movements within all
denominational traditions have repeatedly succumbed to the dangers of restricting the
perspective to individual participation in the Eucharist. Liturgical reform movements have
often dealt with the theological character of the Eucharistic celebration as a thanksgiving on
the part of the community of Christian believers for the reconciliation granted by God to this
community, and they continue to do so. In ecumenical dialogues the question arises as to
which form of church communion is the prerequisite for communion at the Eucharistic meal.
Is it sufficient to be united in confessing Jesus Christ and to agree in the theological
understanding of liturgical acts? Or is it necessary for the churches to be united at the
institutional level in order to celebrate the Holy Communion/Eucharist together? The teaching

traditions of Protestants and Roman Catholics give different answers to this question.

(7.2) Together all Christian traditions read the scriptures and are convinced that the term
"koinonia" (communion) is the key word in Paul's Eucharistic texts. Because Jesus Christ allows
us to share in his salvific life and death, his "body and blood", believers are most closely
accepted into a life of fellowship with him. That is why for Paul the koinonia which results from
the Lord’s Supper is not simply participation, but rather common participation through
sharing. Common participation shows its efficacy wherever it turns the participants into a
fellowship community. The inner connection of the believers with Christ and with one another
is expressed in the interweaving of the three meanings of "body of Christ" which is of central
significance for Paul: the body of Jesus Christ as sacrifice on the cross, the body of Jesus Christ
as Eucharist, the body of Jesus Christ as the Church. Participation in the Eucharistic body
means inclusion in the "body of Christ". The key text is 1 Cor 10:16f: "The cup of blessing that
we bless, is it not a sharing in the blood of Christ? The bread that we break, is it not a sharing
in the body of Christ? Because there is one bread, we who are many are one body, for we all

partake of the one bread."

119



(7.3) From the outset, the Christian meal fellowship has faced two challenges at the same time
— identity and integration. Where the identity of believers in the early days of Christianity had
to be ensured by concrete delimitation from the outsiders, it was difficult or even impossible
to open up the fringes (cf. 1 Cor 8). On the other hand, Paul believes that through Christ a new
universal fellowship has already begun. This new fellowship is developing a universal power
of integration (cf. Gal 3:28), which is particularly evident in the celebration of the Lord’s
Supper. Koinonia in the Pauline sense is therefore either inclusion in Christ's sacrifice, an
inclusion that makes the salvific event on the cross present and experienceable for all, or no
communion in Christ at all (cf. 1 Cor 11). Therefore, where the disregard of the poor hinders
this celebration from overcoming marginalisation, the celebration is not a celebration of the

Lord’s Supper, but eating and drinking for one’s own condemnation (cf. 1 Cor 11:20,24,27,34).

(7.4) In the history of theology there is a wealth of evidence for a theological justification of
the close connection between the existing fellowship of believers and the Eucharistic
fellowship. In antiquity, the central question was whether the congregation assembled for the
Eucharist shared the true faith that was legally recognised by the councils. Serious violations
of the promise made in baptism to live a life in accordance with the spirit of Jesus Christ were
punished with exclusion from the Eucharistic fellowship; there was a regulated procedure for
re-integration into the congregation. With the advent of individual penance through the
personal confession of sins before specially appointed confessors, the fellowship spirit of
liturgical celebrations lost its significance. Given the Eucharistic piety by contemplation of the
transformed host, which began in the early Middle Ages, it is not surprising that the aspect of
fellowship-formation associated with the celebration of the sacred meal receded increasingly
into the background, even though it has never been explicitly questioned at the theological
level. Not least in view of the ecumenical movement, the 20th century brought a rediscovery
of the basic communion structure of every liturgical celebration. To this end, the liturgical
movements of the Protestant churches as well as the Roman Catholic Church have made an

important contribution in the 20th century.

(7.5) Martin Luther also held fast to the inner relationship between the Christ-event, the Holy
Communion/Eucharist and the fellowship of believers, vouched for throughout the entire
history of Christian tradition, and he made this particularly clear in his writings between 1519
and 1524. In the text "A Treatise Concerning the Blessed Sacrament of the Holy and True Body
of Christ, and Concerning the Brotherhoods" the fellowship character of the "unio cum Christo"

by justification is made clear in exemplary fashion with the aid of the image of the body of
120



Christ. Christ and the saints, communio sanctorum in the sense of the Creed, form "a spiritual
body" into which they are incorporated by receiving the sacrament (cf. The Sacrament of the
Body of Christ: WA 2,743,7-30). By receiving the sacrament, the communion character of the
"gracious transformation and amalgamation" (cf. The Sacrament of the Body of Christ: WA
2,749,32) manifests itself by means of justification, simultaneously revealing its ecclesial
dimension. This also lies behind Luther's pointed criticism of both a purely subjectivist as well
as an objectifying understanding of the sacrament, which sees it as an almost magical
transformation of gifts (cf. The Sacrament of the Body of Christ: WA 2,749,36ff.) and neglects

the actual communion character of the event.

(7.6) In the well-known ecclesiological Articles 7 and 8 the Confessio Augustana adopts
Luther’s definition of the Church as the communion of believers, which is identified with the
communion of saints in the Apostolic Creed: "the Church" is nothing other than "the
congregation of saints and true believers" (CA 8). The communion of believers is completely
determined by what God has done for it through Jesus Christ and by what Jesus does in the
worship service by his presence in the power of the Spirit. Thus the congregation gathered
around the Word and the Sacrament is, according to the Protestant view, a symbolic
representation of the fellowship which is reconciled with God and with one another in Jesus

Christ.

(7.7) In the 20th century, several movements in the Roman Catholic Church have worked to
strengthen the spirit of fellowship of all believers: the youth movement, the liturgical
movement, the Una Sancta movement and the Bible movement. The main concerns of these
initiatives were integrated into the documents of the Second Vatican Council. The basic
concept of the church as "communio" laid a theological foundation. The Second Vatican
Council names God’s own communion in the Trinity as the theological basis (cf. LG 4). The
communio of the Church is based on the sacraments, and this sacramental foundation in God's
trinitarian salvific action makes it impossible to achieve unity and communion by human

means. The communion of the Church as such is not made, but given.

(7.8) There are legal obstacles standing in the way of a common celebration of the Holy
Communion/Eucharist. The close connection between Eucharist and church communion,
which has a historical background and was reinforced by the communio-ecclesiology of the
Second Vatican Council, poses a dilemma. When the Council came to define the relationship
between church communion and the reception of the sacraments in an ecumenical

perspective, the assembled Council Fathers stated first of all that "worship in common is not
121



to be considered as a means to be used indiscriminately for the restoration of Christian unity".
But they immediately reverse this reservation in a positive sense by relating two principles to
each other: "bearing witness to the unity of the Church, and sharing in the means of grace".
When this text was presented in the Council Hall, these were declared to be related
dialectically. The Council states: "Witness to the unity of the Church very generally forbids
common worship to Christians, but the grace to be had from it sometimes commends this
practice" (UR 8). The entire post-conciliar doctrinal development and corresponding norms
are characterised by this dialectical understanding. Against the background of the
aforementioned principles, and taking into account relevant factors obtaining in particular
situations or biographies, access to full participation in the Eucharistic celebration for persons

baptised in another Christian denomination is made possible.

(7.9) According to Reformation teaching tradition, to belong to the body of Christ after
baptism is a sufficient ground for celebrating the Holy Communion/Eucharist together. Since
it is not church officials, but rather Jesus Christ himself who issues the invitation to celebrate
the memorial of his redeeming sacrifice with those assembled for the meal, no one should be
excluded who confesses Jesus Christ through faith and baptism. This open invitation to the
baptised to partake in the Holy Communion/Eucharist does not renounce the character of the
liturgical celebration as a fellowship meal; it means rather a new definition of the boundaries
of fellowship. All those baptised belong to the fellowship, insofar as baptism is the basis of

belonging to Jesus Christ and fellowship in the body of Christ.

(7.10) Interdenominational marriages and families are a sign of hope for ecumenism. It is here
that fundamental theological principles prove their worth in a specific pastoral situation in
face of the challenges of our time. The fellowship of faith that is founded on baptism is fortified
in marriage and finds effective application in everyday life. Early testimonies of this tradition
designate the conjugal partnership as "house church". The ecclesial status of the life

partnership based on common faith in Jesus Christ can be founded on theological arguments.

(7.11) The mutual recognition of baptism, as expressed in the "Magdeburg Declaration" of
2007, implies ecclesiological consequences and can be understood as a partial step on the way
to church communion. Those who have become members of the body of Christ through
baptism enter into unity with Jesus Christ and therefore into unity with his people. The "basic
understanding on baptism" is stronger than the differences in the understanding of the

Church. By analogy, it must be said that the Holy Communion/Eucharist unites us with Jesus

122



Christ, and that those who celebrate the meal are united with Christ and at the same time
with his people at all times and in all places. Therefore, it must be seriously considered
whether the common "basic understanding" with regard to the Holy Communion/Eucharist

does not justify the mutual invitation.

123



8. A plea for participation in the celebrations of the Holy Communion/Eucharist with

attention to the respective liturgical traditions

(8.1) The Ecumenical Working Group of Protestant and Catholic Theologians considers the
practice of mutual participation at the celebrations of the Holy Communion/Eucharist,
respecting each other's liturgical traditions, to be theologically well-founded. It is in particular
a pastoral requirement for interdenominational families. Up to now, the solutions have been
most unsatisfactory both in individual cases and as a general rule. Our current plea implies the
recognition of the respective liturgical forms as well as the leadership ministry obtaining in the
congregation which invites persons of other denominations baptised in the name of Jesus
Christ to join in their service. This suggestion does not look for a new form of Eucharistic liturgy
specially agreed in each case and going beyond the traditions that have developed historically.
For the purposes of the practice we propose, it is assumed that baptism is recognised as a
sacramental bond of faith and a necessary condition for participation. Under this condition,
those authorities can also be respected for whom prayers are offered in the Roman Catholic
liturgy (i.e. the local bishops and the Pope). Such an invitation to participation in traditions
that are regularly practised implicates that ecumenical conversations will be continued with a
view to the future; they will serve to seek answers to the question of how comprehensive
visible unity of the Church of Jesus Christ will take shape in earthly time and in human

environments.

We base our plea on arguments from the Bible and history, from systematic theology and
practical theology, which have been explained in detail above. The main considerations are as

follows:

(8.2) The content of the celebrations of the Holy Communion/Eucharist can today be
described by mutual ecumenical agreement. Their reason and purpose are identical: in
paschal hope, we celebrate the memorial of Jesus’ redeeming life and death as instituted by
him, in a liturgical action in which his presence can be experienced in the proclamation of the
Word and in the meal by the power of the Holy Spirit. This is why Jesus' words spoken over
the bread and wine (verba testamenti) are at the centre of the Eucharistic liturgy: Christians
proclaim the death of Jesus, believing that he lives and hoping that he will come for the
salvation of the world. The inner preparation of the believers by repentance and contrition
before celebrating God’s revealed mystery of his reconciling being is a constitutive element in

all denominational liturgies, even if in various specific forms.
124



(8.3) Many ecumenical talks have deepened the realisation that differences in theological
contents and forms of liturgical celebration of the Holy Communion/Eucharist must not stand
in the way of mutual participation in the celebration of this sacramental mystery. Official
doctrinal texts in the Roman Catholic tradition mostly ascribe the division at the Eucharistic
meal to differences in the understanding of the presiding ministry. In this sense, they insist on
the maintenance of participation in the apostolic mission. In the meantime, it has been
possible to reach a common, differentiated understanding of the apostolic succession in
numerous national and international ecumenical dialogues, enabling the view that the
ordained ministry in its varying confessional forms stands on the apostolic foundation. In the
New Testament scriptures, the term "apostle" not only describes the twelve disciples, but also
the other witnesses to the resurrected Christ. The assumption that there has been an
unbroken chain of laying on of hands from the apostles to the present day was motivated by
apologetics from the very beginning and cannot be proven historically. The connection
between the apostolic origins and the faith life of today’s Christian communities is made and
maintained by the power of the Spirit of God. This connection comes through the
proclamation of the gospel in Word and Sacrament in accordance with Scripture with the aid
of the Spirit of God. It is still necessary today to examine every ecclesiastical office to see
whether the criteria of the promised working of the Spirit are fulfilled in the exercise of the
ministry, building and fortifying the local congregation, consoling troubled consciences, taking
care of the needy and strengthening the resurrection hope. The present ecumenical
understanding attaches special importance to the office of regional supervision (the episkopé)
—whether as a person or appointed in a presbyterial-synodal fashion — for the examination of
these criteria. The care already exercised in ecumenism today in the training, advancement
and differentiation of spiritual vocations, as well as in the transfer of ministry in ordination
with prayer and laying on of hands — all intended to protect the proclamation of the gospel -
entitles us to trust that the ecumenical partners are aware of their responsibility before God

as they regulate the transfer of ministry.

(8.4) Ecumenical sensitivity demands that, when organising liturgical celebrations, one should
make allowance for the concerns of the other denominations as far as this is possible in the
sense of one's own tradition. In this context, the insights gained in the ecumenical talks can
make a real difference in practice. The two gestures instituted by Jesus at the meal are to be

understood as a strongly expressive two-fold action by which he represents his will to make a

125



new covenant despite the sin of humankind. It conforms to the will of Jesus when all those at
the meal eat the broken bread and drink from the one cup. According to ecumenical
conviction, the presence of Jesus Christ in the offerings is promised as long as their proper use
is recognisable; that is the reason for treating the offerings with care. Individual liturgical
prayers should be examined to avoid misunderstandings regarding the concept of sacrifice;
they should not give rise to the impression that the congregation is sacrificing Jesus Christ for
God, for it is rather God who considers the gifts of the congregation — whether material or
spiritual — worthy of serving the celebration of Jesus Christ’s gift of his life. In future
ecumenism it will be helpful to come to an understanding on binding details and to agree on

certain basic rules of liturgical practice.

(8.5) Many baptised people are shaped by their own confessional tradition and therefore
hardly familiar with how the Holy Communion/Eucharist is celebrated in other churches. The
celebration of this sacrament can not only be regarded as a high point in the faith life in church
communions that already exist. Experience suggests that the experience of Eucharistic
communion in the celebration of the Lord’s Supper is also a source of hope on the way to the
goal desired by God: the full visible unity of the Church in the presence of the Kingdom of God.
On the route to this goal, people who are already sacramentally connected in baptism can
draw strength from the celebration of the meal in order to stand the tests of everyday life and

find encouragement in serving their neighbours in the world.

126



Literatur- und Abkiirzungsverzeichnis

Literatur:

Lutherisch/Romisch-katholischer Dialog, Die Apostolizitdt der Kirche. Studiendokument der
Lutherisch/Romisch-katholischen Kommission fir die Einheit (2006), in: Dokumente
wachsender Ubereinstimmung. Samtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller

Gesprache auf Weltebene, Bd. 4 (2001-2010), Leipzig/Paderborn 2012, 527-678.

Abkiirzungen:

Die verwandten Abkiirzungen entsprechen den Abkiirzungen des IATG3: Schwertner, Siegfried
M. (Hg.), IATG® - Internationales Abkirzungsverzeichnis fir Theologie und Grenzgebiete,
Berlin/Boston 32014 sowie den Abkiirzungen des LThK: Kasper, Walter u.a. (Hg.), Lexikon fur
Theologie und Kirche, Bd. 11, Freiburg im Breisgau 32006.

Die Abkiirzungen der Biblischen Biicher entsprechen den Abkiirzungen des Okumenischen

Verzeichnisses der biblischen Eigennamen nach den Loccumer Richtlinien.

127



Bibliography and Abbreviations

Bibliography:

Lutheran-Roman Catholic Commission on Unity, The Apostolicity of the Church. Study

Document of the Lutheran-Roman Catholic Commission on Unity (2006), Minneapolis 2006.

Abbreviations:

Abbreviations can be found in International glossary of abbreviations for theology and related
subjects: Schwertner, Siegfried M. (ed.), International glossary of abbreviations for theology
and related subjects, Berlin/Boston 32014 and in LThK: Kasper, Walter et al. (eds.), Lexikon fur
Theologie und Kirche, Vol. 11, Freiburg im Breisgau 32006.

The common abbreviations were used for biblical books.

128



Mitarbeiterlnnen ,,Gemeinsam am Tisch des Herrn“

- Georg Batzing (Bischoflicher Vorsitz)
- Dorothea Sattler (Wissenschaftliche Leitung)
- Franz Xaver Bischof

- Christoph Bottigheimer

- Benjamin Dahlke

- Eva-Maria Faber

- Albert Gerhards

- Johanna Rahner

- Thomas Séding

- Michael Theobald

- Eberhard Tiefensee

- Klaus Unterburger

- Peter Walter

- Myriam Wijlens

- Martin Hein (Bischoflicher Vorsitz)
- Volker Leppin (Wissenschaftliche Leitung)
- Christine Axt-Piscalar

- Michael Beintker

- Walter Dietz

- Katharina Greschat

- Hans-Peter GroBhans

- Thies Gundlach

- Corinna Kérting

- Christof Landmesser

- Christoph Markschies

- Karl-Wilhelm Niebuhr

- Friederike Nussel

- Christian Schad

- Helmut Schwier

- Gerard Cornelis de Hertog

- Birgit Weyel

129



