Kirchengemeinschaft als 6kumenischer Leitbegriff
Kardinal Walter Kasper

In der letzten Nummer der Zeitschrift ,Herderkorrespondenz® findet sich ein Artikel zur
gegenwirtigen Okumenischen Situation in Deutschland. Der Kurzartikel trigt die Uberschrift:
,»Verhdrtung“. Die Rede ist von dem jiingsten Votum des Rates der EKD zu dem Thema
Kirchengemeinschaft, das jetzt nach der ,,Gemeinsamen Erklirung zur Rechtfertigungslehre® zum
zentralen 0kumenischen Thema geworden ist. Im Ergebnis kommt das Votum ,,Kirchengemeinschaft
nach evangelischem Verstindnis* zu der Feststellung, evangelische und katholische Zielbestimmung der

Kirchengemeinschaft seien inkompatibel.

I Wandel der okumenischen Situation

Eine solche kategorische Feststellung wirft die Frage auf, ob der Okumenische Dialog nicht
hofthungslos in einer Sackgasse gelandet ist. Die ,,Herderkorrespondenz* stellt die Frage anders; sie
fragt, ob in diesem Votum die Verdrgerung iiber die vatikanische Erklarung ,,Dominus Jesus® mit
ithren schroffen Sitzen iiber das Selbstverstindnis der katholischen Kirche so tief sitze, ,,da3 man jetzt
auf den groben Klotz einen ebenso groben Keil setzen mufite*.

Verhdrtung also auf beiden Seiten? In der in dem genannten Artikel angesprochenen Perspektive,
vielleicht vorilibergehend ja. In einer allgemeinen weltweiten Perspektive, nein. Die dkumenische
Situation stellt sich in den verschiedenen Landern und Kontinenten und im Verhéltnis zu den
verschiedenen Kirchen und Konfessionen sehr unterschiedlich dar, und sie bewegt sich mit
unterschiedlichen Geschwindigkeiten. Es gibt Dialoge, bei denen man nicht von Verhdrtungen
sondern im Gegenteil von Auflockerungen sprechen kann, etwa — um nur einige wenige Beispiele zu
nennen — bei Dialogen mit einigen orthodoxen Kirchen bzw. Patriarchaten, mit der anglikanischen
Gemeinschaft oder bei den Gespréchen, die ich jlingst mit den Baptisten in Lateinamerika fiihren
konnte (weltweit die zweitgroBte Kirchengemeinschaft nach der katholischen Kirche, aber traditionell
kritisch gegeniiber der katholischen Kirche und gegentiber der kumenischen Bewegung eingestellt).
Schlielich war das Ereignis von Assisi in der letzten Woche alles andere als ein Zeichen von
Verhértung sondern von neuer Gemeinsamkeit.

Uberblickt man die 6kumenische Situation insgesamt, dann kann man nicht von Verhirtung,
wohl aber von einem Wandel der 6kumenischen Situation sprechen. Nicht nur in den christlichen
Konfessionen, auch in den Religionen und in den Kulturen ist die Identitétsfrage neu erwacht:

Wer bin ich? Wer sind wir? Wie kdnnen wir in einer globalisierenden, alles vereinheitlichenden



Welt unsere konfessionelle und kulturelle Identitdt bewahren? Diese Frage ist auch fiir den
okumenischen Dialog legitim, ja konsumtiv. Denn Dialog fithren kann ich nur mit jemand, der
seine eigene Identitét hat, sie kennt und sie schétzt. Die Frage ist nur: Was heil3t Identitdt? Ich
habe meine Identitdt nicht in Selbstisolierung sondern nur in Beziehung zu anderen und mit
anderen. Identitit ist keine in sich geschlossene, sich selbst geniigende Monade sondern eine offene
und eine dynamische Grof3e.

So geht es im 6kumenischen Dialog weder um einen substanzlosen Relativismus und einen billigen
Schmusekurs noch um einen starren rechthaberischen, letztlich fundamentalistischen
Konfessionalismus. Es geht um die Wahrheit und nur um die Wahrheit, aber um die Wahrheit in
der Liebe (Eph 4,15), d.h. um Offenheit fiir Fragen, Anliegen, Herausforderungen der anderen,
um einen Austausch der Gaben. Indem der Dialog den anderen in seiner Andersheit ernst nimmt
fiihrt er nicht zur Verarmung auf dem niedrigsten gemeinsamen Nenner, sondern zu
wechselseitiger Bereicherung. Es geht im Dialog um die je gro8ere Wahrheit. Der 6kumenische
ProzeB ist ein Weg, auf dem uns der Geist in die ganze Wahrheit einfiihrt (Joh 16,13).

In diesem Sinn fragen wir nach der groBeren 6kumenischen Kirchengemeinschaft, die wir suchen,

und, entsprechend dem eindeutigen Willen Jesu, zu suchen verbindlich gehalten sind (Joh 17,21).

1I. Die gemeinsame Skumenische Grundlage

Wenn man die vielen, kaum noch iiberschaubaren Dialogergebnisse der letzten Jahrzehnte —
gesammelt in zwei dicken Binden mit dem Titel ,,Dokumente wachsender Ubereinstimmung* —
studiert, dann macht man eine iiberraschende Feststellung: Obwohl die vielen Dialoge nicht
zentral geplant und gesteuert waren, stellt sich in allen Dokumenten der Begriff
,Kirchengemeinschaft® als zentraler Schliisselbegriff heraus. Die biblisch-altkirchliche Idee der
koinonia/communio, der ,,communio sanctorum® des Apostolischen Glaubensbekenntnisses, der
,Gemeinschaft der Glaubigen der lutherischen Bekenntnisschriften und die ekklesiologische
Zentralidee des II. Vatikanischen Konzils hat sich also wie von selbst durchgesetzt. Die erstrebte
okumenische Einheit wird von allen als communio-Einheit nach dem Modell der trinitarischen
communio-Einheit von Vater, Sohn und Heiligem Geist als Einheit in der Vielfalt verstanden.

Zu dieser erfreulichen Feststellung kommt eine zweite. Bei genauerem Zusehen stellt sich heraus,
dafl zwar fast alle Dokumente von communio sprechen, aber daf3 sie den Begriff communio
recht unterschiedlich verstehen. Dieser unterschiedliche Gebrauch ein und desselben
Schliisselbegriffs ist verstindlicherweise Ursache fiir mancherlei Mifverstéindnis und Verwirrung.
Manchmal findet sich ein rein horizontales, teilweise sogar ein ideologisches Verstindnis von

communio. Communio als Assoziation, d.h. Zusammenschluf}, von freien Partnern auf der



Grundlage des Prinzips der Gleichheit. Ein solche communio ,,von unten* entspricht der Idee des
neuzeitlichen Gesellschaftsvertrags. Die Neuromantik zu Beginn des 20. Jahrhunderts hat dieser
Idee einer — wie sie meinte — abstrakten und unpersonlichen ,,Gesellschaft™ die der organisch
gewachsenen ,,Gemeinschaft entgegengesetzt. Kirchengemeinschaft wird jetzt als personale
geschwisterliche Gemeinschaft in einer familiendhnlichen freundschaftlichen Atmosphére
verstanden wie sie nach dem Urbild der Jerusalemer Urgemeinde von Ordensgemeinschaften,
Bruderschaften, pietistischen Gemeinschaften, Basisgemeinden und neueren kirchlichen
Bewegungen immer wieder angestrebt wurde und wird. Doch kann man GroBkirchen mit einigen
hundert Millionen Mitgliedern allein nach dem Modell von Priméirbeziehungen aufbauen, wie es
in kleinen Gemeinschaften moglich und sinnvoll ist?

Setzt man dem eine ebenso einseitige institutionelle Ekklesiologie im Sinn einer miflverstandenen
communio hierarchica entgegen, dann kommt es zu den Einseitigkeiten, welche das II.
Vatikanische Konzil mit seiner Wiederbetonung des gemeinsamen Priestertums aller Glaubigen
und seiner partizipativen Ekklesiologie zu iiberwinden suchte. Die Kirche ist weder eine
Demokratie noch eine Monarchie, auch keine konstitutionelle Monarchie sondern Hierarchie in
dem urspriinglichen Sinn des Wortes: ,,Hierarchie* als ,.heiliger Ursprung®. Sie versteht sich
weder ,,von unten“ noch in einem soziologischen Sinn ,,von oben“, sondern aus dem ihr
vorgegebenen Heiligen, das ihr durch Wort und Sakrament konkret vermittelt wird.

Damit stehen wir beim authentisch theologischen Verstdndnis von koinonia/communio. Das
griechische Wort ,,koinoneo“ bedeutet gemeinsam teilhaben an einem gemeinsamen Gut. In
diesem Sinn werden Jakobus und Johannes zusammen mit Simon als koinonoi als Anteilseigner an
einem gemeinsamen Fischereiunternehmen (wie wir heute sagen wiirden) bezeichnet (Luk 5,10).
Auch Blutsgemeinschaft kann so beschriecben werden (Mt 23,30). Communio meint im
urspriinglichen Sinn also nicht Gemeinschaft zwischen Personen sondern gemeinsame Anteilhabe
(participatio), Giitergemeinschatft.

Der theologische Sprachgebrauch findet sich grundlegend bei der Beschreibung der Jerusalemer
Urgemeinde. Sie lebte in der koinonia des Brotbrechens und der Gebete; und sie hatten alles
gemeinsam  (koind) (Apg 2,42.44). In diesem Sinn ist in der neutestamentlichen Briefliteratur
von Gemeinschaft mit Jesus Christus (1 Kor 1,9), im Heiligen Geist (2 Kor 13,13), im
Evangelium (Phil 1,5), im Glauben (Philm 6), im Leiden und im Trost (2 Kor 5,7; Phil 3,10), in
der gottlichen Natur (2 Petr 1,4) die Rede und zusammenfassend im 1. Johannesbrief (1,3) von
der Gemeinschaft mit dem Vater und dem Sohn sowie der Christen untereinander. Die
Gemeinschaft von Vater und Sohn ist entsprechend dem Testament Jesu Modell und MaBstab fiir
die Einheit der Jiinger Jesu (Joh 17,21-23).

Diese communio ist nach dem Neuen Testament sakramental begriindet. Die sakramentale Basis



der communio ist die Gemeinschaft in der einen Taufe. Denn durch die Taufe gehdren alle
Getauften dem einen Leib Christi an (I Kor 12,13; Rom 12,4; Gal 3,26-28; Eph 4,3). Die
gemeinsame Taufe begriindet also die fundamentale communio-Einheit der Kirche. Aus der in der
Taufe sakramental begriindeten Kirchengemeinschaft ergeben sich, wie vor allem die Kollekten
des Apostels Paulus fiir die Armen von Jerusalem unter dem Stichwort der koinonia zeigen,
soziale Konsequenzen: die Pflicht zum gegenseitigen Helfen und zur Solidaritidt unter den
Christen und den christlichen Gemeinden (Gal 2,10; 2 Kor 8-9; vgl. Apg 2,44; 4,23). Im Bild
gesprochen: Die vertikale koinonia begriindet die horizontale.

Zu ihrem Hohepunkt kommt die communio in der eucharistischen communio. Der fiir die
Theologiegeschichte grundlegende Text findet sich in I Kor 10,16-17: ,Ist der Kelch des Segens,
iiber den wir den Segen sprechen, nicht Teilhabe am Blut Christi? Ist das Brot, das wir brechen,
nicht Teilhabe am Leib Christi? Ein Brot ist es. Darum sind wir, die vielen, ein Leib, denn wir alle
haben an dem einen Brote teil. Nach diesem Text gehdren eucharistische Gemeinschaft und
Kirchengemeinschaft zusammen. Die Eucharistiegemeinschaft ist nie nur individuelle
Christusgemeinschaft; sie 148t sich nicht von der Kirchengemeinschaft trennen.
Eucharistiegemeinschaft begriindet und bezeichnet Kirchengemeinschatt.

Dieser Text hatte theologiegeschichtlich eine lange, bis heute andauernde Nachwirkung in der
Kirche des Ostens wie des Westens. Fiir die abendldndische Theologiegeschichte war vor allem
Augustinus maBgebend. Er ist unser gemeinsamer Kirchenvater. Er nennt die Eucharistie
,sacramentum unitatis et vinculum caritatis* (In Joan 26, 6,13). So war die Zusammengehorigkeit
von Eucharistiegemeinschaft und Kirchengemeinschaft bis in die 70er Jahre Gemeingut aller, auch
der reformatorischen, Kirchen. Die lutherischen und die reformierten Kirchen hatten bis dahin
keine Abendmahlsgemeinschaft miteinander. Erst seit der Leuenberger Konkordie von 1973 hat
sich diese Situation gedndert. Das veranla3t mich zu einem Exkurs zu der gegenwiértig viel

diskutierten Frage der Eucharistiegemeinschaft.

1II. Exkurs zur Frage der Eucharistiegemeinschaft

Das Abriicken der reformatorischen Kirchen von der gemeinchristlichen Tradition hat
zweifellos ernst zu nehmende pastorale Griinde, ist aber nicht zuletzt in der gewandelten
okumenischen Situation begriindet, in welcher bisherige Verurteilungen oft den gegenwértigen
Partner nicht mehr treffen. Die neue Position wird mit Hilfe von Termini wie eucharistische
Gastfreundschaft oder Gastbereitschaft vorgenommen. Das sind Vorstellungen aus dem
biirgerlichen Leben; sie stellen dort einen hohen Wert dar. Doch lassen sich diese biirgerlichen

Vorstellungen auf die sakramententheologische Ebene iibertragen?



Nach Paulus offensichtlich nicht! Denn Paulus kommt es im Kontext der zitierten Stelle aus dem L.
Korintherbrief gerade auf die Unterscheidung der Eucharistie von einem biirgerlichen Mahl an (1 Kor
11,11-22.34). Von der Vermischung beider Ebenen sagt er: ,,Da kann ich euch nicht loben* (1 Kor
11,22). Nach Paulus ist, wer an dem einen Brot und an dem einen Kelch teilnimmt, kein
auBerordentlicher Gast, er hat keinen Gaststatus, er gehort zur Familie, er is? in Kirchengemeinschaft.
Wenn man also Eucharistiegemeinschaft will, dann kommt man nicht umhin, auch die Frage der
Kirchengemeinschaft zumindest in einer dialogoffenen Weise zu stellen. Man kann also nicht einerseits
Eucharistiegemeinschaft — und d.h. eben auch Kirchengemeinschaft — fordern und andererseits die
Imkompatibilitit der katholischen und der protestantischen Vorstellungen von Kirchengemeinschaft
behaupten. Das palt nicht zusammen.

Das katholische Kirchenrecht geht einen anderen Weg, um in besonderen, schwerwiegenden Féllen den
individuellen Situationen gerecht zu werden. Fiir das Kirchenrecht gilt: ,,Salus animarum suprema lex*
(can. 1752). So gibt es nach kanonischem Recht schwerwiegende individuelle Einzelsituationen, in
denen Eucharistiegemeinschaft moglich ist. Sie sind nach dem Kirchenrecht eng auf individuelle
physische Notsituationen begrenzt. Wichtig ist jedoch, daB3 der Ortsbischof im Rahmen
universalkirchlicher Regelungen ,,unter Berticksichtigung aller Umstinde der Zeit, des Ortes und der
Personen in klugem Ermessen entscheiden* kann (UR 8; vgl. CIC can. 844 § 3f. Okumenisches
Direktorium Nr. 130).

Der Wiener Kardinal Christoph Schonborn hat diesen dem Bischof moglichen Spielraum beniitzt, eine
— wie er es nennt — ,,Handregel* aufgestellt. Danach kann jeder Getaufte bei Vorliegen ernsthafter
individueller Griinde zur Eucharistie hinzutreten, der aus Glaubensiiberzeugung am Ende des
eucharistischen Hochgebets mit der ganzen versammelten Gemeinde ,,Amen‘ sagen kann zu dem,
was im Eucharistischen Hochgebet gesagt wird und was dort nach katholischer Glaubensiiberzeugung
geschieht.

Im eucharistischen Hochgebet ist von der Gegenwart von Leib und Blut Christi, von der
Gemeinschaft mit Jesus Christus die Rede, aber auch von der Gemeinschaft mit den Heiligen, besonders
mit Maria, wie von der Gemeinschaft mit dem Papst und dem Bischof, deren Namen zum Zeichen der
Gemeinschaft ausdriicklich genannt werden. In dieser Gemeinschaft der himmlischen und der
konkreten irdischen Kirche wird jede katholische Eucharistie gefeiert. Wer diese Gemeinschaft
gldubig bejaht und dies mit seinem ,,Amen* bekriftigt, der steht seiner inneren Uberzeugung nach
in kirchlicher Gemeinschaft; wer diese Gemeinschaft dagegen als inkompatibel mit seiner eigenen
Glaubensiiberzeugung ansieht, der kann, wenn er ehrlich ist, gar nicht teilnehmen wollen.

Diese ,,Handregel“ nennt konkrete Kriterien fiir individuelle Einzelsituationen. Diese Kriterien gelten
selbstversténdlich auch fiir Katholiken. Auch fiir sie gibt es keinen automatischen Zutritt; auch sie

miissen sich nach Paulus priifen (1 Kor 11,28) und sich fragen, ob sie ehrlich ,,Amen‘ sagen konnen



zu dem, was in der eucharistischen Feier geschieht, ob sie also in Gemeinschaft mit Jesus Christus
und seinem Gebot und in Gemeinschaft mit den Briidern und Schwestern leben. Diese Priifung nimmt
nach Paulus das eschatologische Gericht vorweg und ist eine Frage auf Leben und Tod (1 Kor 11,28-30).
Mit diesem Exkurs hat sich geklért, was communio nach katholischem Versténdnis konkret beinhaltet:
communio im einen Glauben, in den Sakramenten und im christlichen Leben innerhalb der konkreten
Gemeinschaft der irdischen wie der himmlischen Kirche (LG 14; UR 3). All das ist mit der umfassend
verstandenen ,,communio sanctorum™ im Apostolischen Glaubensbekenntnis gemeint. Das
Apostolische Glaubensbekenntnis ist unseren Kirchen gemeinsam. Auf seiner Grundlage haben sich
jedoch unterschiedliche konfessionelle Traditionen und unterschiedliche konfessionelle Identitéiten
ausgebildet. Auf sie und auf die Frage ihrer Kompatibilitit oder Nichtkompatibilitdt mochte ich im

folgenden eingehen.

1V. Unterschiedliche konfessionelle Traditionen

Ich beginne mit der orthodoxen Position. Sie beruft sich auf das erste Jahrtausend und entwirft heute
im Anschlu8 an 1 Kor 10,16-17 sehr oft eine eucharistische Ekklesiologie. Diese eucharistische
Ekklesiologie ist zwar nicht ,die* orthodoxe Position, aber sie ist gegenwirtig Okumenisch
besonders einflureich (N. Afanesiev, A. Schmemann, J. Zi-zioulas u.a.). Danach ist die Kirche
in jeder um ihren Bischof versammelten Ortskirche, in der Eucharistie gefeiert wird, verwirklicht.
Da in jeder Ortskirche der eine Christus gegenwirtig ist, kann keine Ortskirche isoliert
existieren; jede Ortskirche steht mit allen anderen Eucharistie feiernden Ortskirchen in ko-
moraa/communio. Konkret geschieht dies seit frither Zeit vermittelst Metropolien und Pa-
triarchaten. Die FEinheit der universalen Kirche ist eine communio-Einheit von Ortskirchen,
Metropolien und Patriarchaten.

Auf diesem Hintergrund machen sich manche orthodoxe Theologen das Konzept des Weltrates
der Kirchen von der konziliaren Gemeinschaft der Kirche zu eigen: Sie verstehen die universale
communio als communio-Einheit von Kirchen. Im Unterschied zu den Kirchengemeinschaften, die
aus der Reformation hervorgegangen sind, ist fiir die orthodoxen Kirchen das Kirchesein einer
Ortskirche neben den Sakramenten fiir die episkopale Struktur konstitutiv. Der Unterschied zur
katholischen Kirche ist, dal es auller einem 6kumenischen Konzil kein sichtbares Prinzip der
Einheit der universalen Kirche gibt, wie es die katholische Kirche im Petrusamt anerkennt.

Die ,,Freiheit von Rom* ist oft durch nationale und kulturelle Bindungen erkauft, die wiederum
nationale, ethnische und kulturelle Spannungen unter den orthodoxen Kirchen zur Folge haben.
Das Nationalprinzip ist eines der grofen ungeldsten Probleme der Orthodoxie, wihrend fiir

uns das Petrusamt ein Zeichen und ein Instrument einer die Volker iibergreifenden Einheit wie



der Freiheit und Unabhingigkeit der Kirche von einer bestimmten Kultur oder staatlichen
Ordnung ist. Deshalb ist das Petrusamt fiir uns eine Gabe, die wir in geschichtlich erneuerter Form
in die groBere Okumene einbringen wollen.

Die okumenische Diskussion iiber die Frage des Petrusamtes hat ergeben, daB3 die orthodoxen
Kirchen Rom als prima sedes und den Bischof von Rom als ersten der Bischofe anerkennen. Sie
tun dies aber nicht im Sinn eines Primats der Jurisdiktion, sondern im Anschlul} an Ignatius von
Antiochien im Sinn eines Vorsitzes in der Liebe. Oft wird dies als Primat der Ehre (fime)
bezeichnet; diese Formel darf jedoch nicht bloB im Sinn eines duBerlichen Ehrerweises verstanden
werden. In den 6kumenischen Diskussionen machen die orthodoxen Partner jeweils klar, daf3 die Frage
des Petrusamtes im Rahmen und nach Analogie des Kanon 34 der ,,Apostolischen Kanones* (4.
Jahrhundert) diskutiert werden mul3. Danach soll es in jeder Provinz einen ersten unter den
Bischofen geben, der nichts ohne die Zustimmung der anderen Bischofe entscheiden kann, ohne dessen
Zustimmung aber auch die anderen nichts Wesentliches entscheiden sollen. Kurzgesagt also eine
Balance von primatialer und synodaler Ordnung.

In die gleiche Richtung geht der Dialog mit der anglikanischen Gemeinschatt (,,The Gift of Authority*,
1999) und die Antwort des ,,House of Bishops* der ,,Church of England* und der Schwedischen
Bischofskonferenz (1999) auf die Enzyklika ,,Ut unum sint* (1995).

Die Frage ist also, ob und inwiefern eine solche Balance in einer neuen Form der Primatsausiibung,
nach welcher der gegenwirtige Papst in der genannten Okumene-Enzyklika ausdriicklich gefragt
hat, verwirklicht werden kann. Diese Frage richtet sich nicht nur an die orthodoxe und an die
anglikanische Seite; sie stellt auch eine Hausaufgabe fiir die katholische Seite dar. Die katholische Seite
mul} im hermeneutischen Horizont der Ekklesiologie des ersten Jahrtausends eine Neu-Interpretation
und Re-Rezeption der Dogmen des 1. Vatikanischen Konzils in die Wege leiten. Dazu hilt uns der Text
des I. Vatikanums selbst an. Das 1. Vatikanische Konzil will ndmlich seine Lehre vom Primat
definieren ,,secundum antiquam atque constantem universalis Ecclesiae fidem* (DS 3052; vgl. 3059). Es
macht damit die alte und gemeinsame Tradition zu einem  hermeneutischen Prinzip seiner
Auslegung,

Diese Aufgabe ist nicht nur ein akademisches, sondern noch mehr ein lebenspraktisches Problem. Ost
und West haben sich nicht aus dogmatischen Griinden getrennt; sie haben sich lebens- und
mentalititsmafig auseinandergelebt und entfremdet. Trotzdem ist die gemeinsame Grundstruktur der
Kirchengemeinschaft erhalten geblieben. Volle Kirchengemeinschaft 146t sich deshalb nur auf dem
Weg eines praktischen Wiederzusammenlebens und durch Wiederherstellung des gegenseitigen
Vertrauens erreichen.

Nach maf3gebenden katholischen Autoren brauchte sich an der Rechtsstruktur der orthodoxen Kirchen
kaum etwas #ndern (vgl. Art. Primat: LThK VIII, 2. Aufl, 761-763). Im Okumenismus-Dekret des II.



Vatikanums heiflt es: ,,So erklért das Heilige Konzil feierlich, um jeden Zweifel auszuschlieen, dal3
die Kirchen des Orients im BewuBtsein der notwendigen Einheit der ganzen Kirche, die Fahigkeit
haben, sich nach ihrer eigenen Ordnung zu regieren* (UR 16). Es gilt also das Prinzip, auf das man
sich bereits zu Beginn des letzten Jahrhunderts in den Mecheler Gesprachen mit der anglikanischen
Kirche geeinigt hat: ,,Uni, pas absorbe®, ,,vereint, aber nicht absorbiert*.

Noch ein Wort zu den kirchlichen Gemeinschaften, die aus der Reformation des 16. Jahrhunderts
hervorgegangen sind: Auch mit ihnen verbindet uns eine strukturelle Gemeinsamkeit. Auch diese
Kirchengemeinschaften verstehen sich nicht als Zusammenschliisse ,,von unten®. Vielmehr besteht nach
CA VII Kirche tiberall dort, wo das Evangelium gepredigt und die Sakramente evangeliumsgemal
verwaltet werden. Kirche versteht sich also als Anteilhaben an Wort und Sakrament. Dabei wird nach
reformatorischem Verstdndnis dem Wort ein Vorrang eingeraumt; Kirche wird als ,,creatura verbi®
verstanden (WA 6,561). Entsprechend wird ,,communio sanctorum‘ in den Bekenntnisschriften mit
,Gemeinschaft der Glaubenden* iibersetzt. Doch dieser Punkt stellt inzwischen keine grundsétzliche
Kontroverse mehr dar. Die pauschale Gegeniiberstellung einer ,,Kirche des Wortes™ und einer
,,Kirche der Sakramente* sollte endgiiltig iiberholt sein. Die Kirche lebt aus Wort und Sakrament.

Der Unterschied kommt dagegen zum Vorschein, wenn man sieht, dal der Schwerpunkt
reformatorischer Ekklesiologie auf der konkreten Ortsgemeinde, in der das Wort verkiindet und
die Sakramente verwaltet werden, liegt; sie ist der Haftpunkt und das Gravitationszentrum der
Ekklesiologie. Luther bevorzugt das Wort ,,Gemeinde* anstelle des ,blinden und undeutlichen*
Wortes ,,Kirche* (WA 50,625). Das schlieBt iibergemeindliche Strukturen und Amter nicht aus;
aber sie sind funktionale Ausfaltungen des Pastorenamtes auf kirchenleitender Ebene. Die
Reformatoren beriefen sich dafiir auf den Kirchenvater Hieronymus und dessen Wirkungsgeschichte
in der mittelalterlichen Scholastik.

Mit der Konfessionsbildung auf der Ebene von Landeskirchen geriet die universale Dimension der
Kirche zunichst weithin aus dem Blick, obwohl sie doch fiir das Neue Testament, und dort nicht
erst in den Gefangenschaftsbriefen, wesentlich ist; erst in der neueren 6kumenischen Diskussion.
Trotz allen inzwischen erreichten Anndherungen ist die Frage des Bischofsamtes in apostolischer
Sukzession noch immer ein Kontroverspunkt, dieser steht jedoch in einem umfassenderen
Zusammenhang, ndmlich im Zusammenhang einer Bestimmung der Kirchengemeinschaft,
welche von den Ortskirchen bzw. Ortsgemeinden ausgeht.

Dies ist auch in der fiir den kontinental-europdischen Raum maligebenden Leuenberger
Konkordie der Fall, auf welche das eingangs genannte Votum der EKD zuriickgeht. Kir-
chengemeinschaft beschrénkt sich hier auf Abendmahls- und Kanzelgemeinschaft, sowie auf die
gegenseitige Anerkennung der Amter; sie lABt jeder Konfessionskirche, letztlich jeder

Landeskirche, ihre Eigenstindigkeit.



Findet man sich mit den geschichtlich gewachsenen Kirchenstrukturen einfach ab? Bleibt mehr
oder weniger alles beim Alten? Handelt es sich um ein Status-quo-Modell? Der reformatorische
Reformimpuls scheint hier irgendwie still gelegt zu sein. Denn den Reformatoren ging es — wenn
ich recht sehe — urspriinglich nicht um die Griindung separater Konfessionskirchen sondern um
die Reform der bestehenden universalen Kirche. Daf3 es nachtraglich zur Konfessionsbildung kam,
bedeutet, wenn ich Wolfhart Pannenberg, Giinther Wenz und anderen folge, nicht einen Erfolg,
sondern das Scheitern des urspriinglichen reformatorischen Anliegens. Der Herausbildung
getrennter Konfessionskirchen bedeutet aber auch eine Katastrophe und eine tiefe Wunde fiir die
katholische Kirche. Denn auch sie kann unter den Bedingungen der Trennung ihre Katholizitét
nicht mehr in ihrer ganzen Fiille konkret verwirklichen (UR 4).

So ist die 6kumenische Bewegung fiir beide Seiten die Chance, ja ein Segen. Beide konnen sich
durch eine konstruktive Aufnahme der Anliegen des jeweiligen anderen gegenseitig bereichern
und so Katholizitét in ihrer Fiille konkret zu verwirklichen suchen. Ob wir diese vielleicht nicht so
schnell wiederkehrende Chance wahrnehmen, oder ob wir uns dngstlich und rechthaberisch wieder
im Konfessionalismus verhérten und uns darin einmauern, ist eine Frage, an der unsere geschichtliche
Verantwortung einmal gemessen werden wird.

Spétestens an dieser Stelle stellt sich die Frage nach dem katholischen Verstindnis von
Kirchengemeinschaft. Kann sich die katholische Kirche auf einen solchen 6kumenischen Prozel3
iiberhaupt einlassen? Phinomene der Verhértung gibt es zweifellos auch hier. Sie sind teilweise eine
Reaktion bzw. eine Uberreaktion gegen einen wilden, oberflichlichen — weil wahrheitsvergessenen —
Okumenismus. Amtlich gilt jedoch, was der Papst jiingst nochmals ausdriicklich betont hat: daB das II.
Vatikanum, der KompaB fiir den Weg in die Zukunft und die Entscheidung fiir die Okumene,
unwiderruflich und unumkehrbar ist.

Wenn wir das Bild vom Kompal3 ernst nehmen, dann ist das Konzil nicht im Sinn eines ,,non plus
ultra® zu deuten, sondern als ein Richtungsanzeiger, der uns auf die richtige Spur setzt. Die
Erklarung ,,Dominus Jesus hindert uns daran, wenn man sie genau liest und richtig interpretiert, in
keiner Weise. Sie verlaBt nicht den Boden des Konzils. Die Interpretation, die ich dazu vorgetragen
habe, und die zunéchst zur Rechten und zur Linken Stirnrunzeln und die Frage ausgeldst hat, ob man
dieser offenen Deutung trauen konne, hat inzwischen im Wesentlichen breite Zustimmung gefunden.

Die erste wichtige Grundentscheidung des Konzils war eine Selbstunterscheidung. Das Konzil hlt
zwar daran fest, dal die Kirche Jesu Christi in der katholischen Kirche subsistiert, d.h. konkret
wirklich ist; aber die katholische Kirche setzt sich nicht mit der Kirche Jesu Christi identisch (LG 8;
UR 3). Damit ist Spielraum fiir andere Kirchen und Kirchengemeinschaften, in denen die eine Kirche
Jesu Christi in unterschiedlichen Graden wirklich ist. Damit ist auch Spielraum fiir einen Prozef3 der

purificatio, reformatio und innovatio — alles Begriffe, die sich in den Konzilstexten finden (LG §; UR 3;



6) — der katholischen Kirche. Das Konzil (UR 7), und noch deutlicher der gegenwértige Papst (Ut unum
sint, 15; 33-35), betonen ausdriicklich, daf3 es keine 6kumenische Anndherung ohne personliche wie
strukturelle conversio und innovatio geben kann.

Wohlgemerkt, es geht um Bekehrung zu Jesus Christus, und nicht um Konversion zu einer anderen
Kirche oder Konfession; letzteres ist als personliche Gewissensentscheidung zu achten, aber nicht das
Ziel der Okumene. Keine Kapitulation also vor der ecclesia refor-manda et purificanda. Anders
ausgedriickt: Es gibt nicht nur den Okumenismus ,,ad extra, es gibt als dessen Voraussetzung auch
den Okumenismus ,,ad intra“.

Noch eine zweite wichtige Grundentscheidung des Konzils ist zu notieren: Die Rehabilitierung der
theologischen Bedeutung der Ortskirche innerhalb der einen universalen Kirche. Die Lokalkirchen
sind nach dem Konzil Kirche am Ort und nicht nur ein Ausschnitt oder Verwaltungsbezirk der
universalen Kirche (LG 26 u.a.). Die universale Kirche besteht ,,in und aus* Ortskirchen (LG 23);
umgekehrt bestehen die Ortskirchen ,,in und aus* der universalen Kirche (Communionis notio,
9). Universal- und Ortskirche sind gleichurspriinglich und einander innerlich (perichoretisch).
Diesem Satz hat Kardinal Ratzinger — auf die geschichtliche Kirche bezogen — zugestimmt. Die
Aufgabe ist nun, dieses Prinzip der wechselseitigen Perichorese konkret und praktisch
durchzubuchstabieren.

Dies geschieht gegenwértig in vielfiltiger Weise. Am wichtigsten ist die vom Papst selbst
mangezettelte” Diskussion um die konkrete Weise der Ausiibung des Petrusamtes in der neuen
Ookumenischen Situation. Der Papst selbst spricht von einer ,,ungeheuren Aufgabe®, die er selbst
nicht mehr zu Ende bringen kann (Ut unum sint, 95). Diese Anfrage hat eine breite Diskussion
ausgelost, deren erste Phase inzwischen dadurch abgeschlossen wurde, dal wir die bisherigen
Diskussionsbeitrige gesammelt und gesichtet haben. Von Ergebnissen oder gar von Konsensen zu
reden, wire viel zu friith. Es ist jedoch deutlich, da3 gegeniiber den scharfen Kontroversen
vergangener Jahrhunderte ein neues, wenngleich noch fragiles Klima entstanden ist, in dem
sich Offnungen und Perspektiven, teilweise auch Konvergenzen zeigen, aber auch kritische
Anfragen, an denen nun weiterzuarbeiten ist.

Wieder handelt es sich nicht allein um akademische Probleme sondern um praktische Prozesse. So
stellt etwa die Art und Weise, wie die Pipste seit Johannes XXIII. den orthodoxen Patriarchen wie
anderen Kirchenfiihrern begegnen und sich mit ihnen beraten, eine de-facto-Interpretation und
eine de-facto-Rerezeption der Dogmen des 1. Vatikanischen Konzils dar, die theologisch erst noch
eingeholt werden miissen. In gewisser Weise geht hier die Praxis der géngigen Theorie voraus.
Dabei ist klar, dal3 dieser Prozel3 noch ldngst nicht am Ende ist und angesichts der historischen
Dimensionen des Problems auch noch gar nicht am Ende sein kann. Es ist auch versténdlich, daf3

es dabei immer wieder Riickschlidge gibt. Aber die Tatsache, dall die letzten Pépste seit drei



Jahrzehnten in regelméfBigem Brief- und Besuchsaustausch mit den orthodoxen Patriarchen und
anderen Kirchenfiihrern stehen, ist weit mehr als diplomatische Hoflichkeit; de facto nimmt diese
inzwischen eingespielte Praxis schon jetzt wesentliche Elemente altkirchlicher communio wieder
auf.

Das bisher Gesagte zusammenfassend 146t sich sagen: Die verschiedenen konfessionellen
communio-Vorstellungen gehen auseinander, zum Teil erheblich auseinander. Aber sind sie
deshalb von vornherein inkompatibel? Bei genauerer Betrachtung erweisen sie sich als flexibel und
transformationsfahig. Thre Identitét ist eine offene und eine dynamische. Sie wachsen gegenwirtig
zusammen. Was wichst, macht keinen Larm. Es ist mein bestimmter Eindruck und meine feste
Uberzeugung, daB unter der Decke dessen, was gelegentlich viel Lirm macht und viel Arger
bereitet, unter der Decke auch von mancherlei Riickschldgen, die gar nicht zu leugnen sind, viel

mehr wichst als man gewdhnlich annimmt.

V. Das 6kumenische Grundproblem

Mir scheint freilich, daB wir mit der bisherigen Diskussion der verschiedenen communio-
Vorstellungen das okumenische Grundproblem noch nicht beriihrt haben. Wir haben es
lediglich angedeutet, als davon die Rede war, da3 sich die reformatorischen Kirchenge-
meinschaften als Kirche unter dem Wort verstehen. Luther ging es nicht nur um Reformen,
sondern um den Aufruhr, den das Wort Gottes anrichtet (WA 7, 281,33! 8, 683f); es ging ihm
um die rechte Lehre. ,,Doctrina non reformata, frustra sit reformatio morum* (WA 4,232;
5,433). In den Tischreden heif3t es dann deftiger: ,,Das heillt der Gans an den Kragen greifen; das
bricht dem Papst den Hals* (Ausg. Clemen, Bd 8, Nr. 624).

Weil Jesus Christus, als das Wort und durch sein Wort, das eine und einzige Haupt der Kirche ist,
lehnen die Kirchengemeinschaften aus der Reformation ein sichtbares Haupt der Kirche ab, wie
es aus katholischer Sicht der Bischof von Rom als Nachfolger des Petrus ist. Das Verhéltnis von
Jesus Christus und Kirche wird hier als kritisches Gegeniiber bestimmt, das Identifikationen
ausschlieft und das die Kirche im Blick auf das Evangelium immer wieder neu zu Reformen
herausfordert.

Das Wort von der ecclesia semper reformanda geht zwar nicht, wie man falschlicherweise oft
annimmt, auf die Reformation des 16. Jahrhunderts selbst zuriick; es findet sich erstmals im
Pietismus des 17. Jahrhunderts und wird erst seit der Mitte des 20. Jahrhunderts im Anschlufl
sowohl an Friedrich Schleiermacher wie an Karl Barth als Ausdruck protestantischen
Selbstverstidndnisses verstanden. Doch schon der Kieler Propst Claus Harms (§1855) hat

gewarnt: ,,Mit der Idee einer fortschreitenden Reformation (...) reformiert man das Christentum



aus der Welt hinaus®“. Es fehlt also nicht an Stimmen, die zu bedenken geben, man kdnne sich
durch einen bestindigen Reformismus auch aus dem genuin reformatorischen Anliegen, ja aus
dem Christentum selbst hinaus reformieren, was nicht zuletzt den heftigsten Protest von Karl
Barth gefunden hitte und im Fall der Deutschen Christen mit der Barmener Erklarung (1934) ja
auch gefunden hat. Es stellt sich also fiir alle Kirchen das Problem, Infallibilitdt und
Reformabilitit in der Kirche in ein rechtes Verhéltnis zu bringen.

Dieses Problem stellt sich auch fiir die katholische Kirche. Die im 6kumenischen Zusammenhang
viel zu wenig beachtete Offenbarungskonstitution des II. Vatikanums beginnt mit dem Satz:
,Dei verbum audiens et fideliter proclamans® (DV 1). Mit dieser gegliickten Formulierung wird
auf die Dominanz des Wortes Gottes verwiesen und die Kirche im Doppelgestus des Horens und
des Verkiindigens gesehen; sie ist in ihrer Verkiindigung der sténdige Verweis iiber sich hinaus. Sie
ist darum die ecclesia semper purificanda (LG 8). Doch wie Joseph Ratzinger 1967 in seinem
Kommentar zur Offenbarungskonstitution (LThK Vat.Il, Bd 2, 506; 515-528) deutlich machte,
hat das Konzil diesen Ansatz nicht durchgehalten, sondern mehrfach die kerygmatische
proclamatio mit der doktrinellen propositio identifiziert und so das traditionskritische Element
zwar anklingen lassen, aber dann doch ,so gut wie iibergangen®. Es hat das reformatorische
Anliegen nicht voll aufgenommen. Ratzinger bezeichnet dies als ,,eine bedauerliche Liicke*. Man
konnte auch von einer noch zu losenden Aufgabe sprechen.

Ratzinger macht allerdings auch darauf aufmerksam, daf ein striktes Gegentiber von Schrift und
Kirche, wie es damals Oskar Cullmann gefordert hatte, nicht moglich ist. Der mit Hilfe der
historisch-kritischen Methode ausgelegte Kanon der Schrift begriindet nach einem bertihmten Wort
von Ernst Késemann nicht die Einheit der Kirche, sondern die Vielzahl der Konfessionen; hier gilt
— ebenfalls nach Késemann — daf} die Fiile derer, die dich hinaustragen, schon vor der Tiir stehen.
So wichtig historische Forschung ist, sie kann nicht der Grund sein, auf dem die Kirche steht.
Der Grund der Kirche ist auch aus katholischer Sicht ,,solus Christus®“. Aber der ,,solus
Christus® ist fiir uns immer der ,,totus Christus® im Sinn der beriihmten Formulierung Augustins,
Jesus Christus nach Haupt und Gliedern (Enn. in Psalmos, PS. 90; Sermo 2,1), der Christus, der
seiner Kirche nicht nur gegeniiber ist, sondern als Haupt der Kirche in und durch die Kirche als
seinem Leib geschichtlich gegenwirtig und wirksam ist. Christus, das Haupt, und die Kirche, als
sein Leib, diirfen zwar nicht identifiziert werden, aber sie konnen auch nicht getrennt werden.
Hier gilt in analoger Weise ,,unvermischt und doch ungetrennt”. Die Kirche ist nicht der
fortlebende Christus, aber Christus lebt in seiner Kirche fort.

Diese These wirft die Frage auf, ob damit das Wort Gottes am Ende nicht doch durch die Kirche,
konkret durch das Lehramt der Kirche, in Griff genommen, seiner kritischen Kraft beraubt oder

zumindest gezahmt wird. Diese Anfrage besteht gegeniiber einer lehramtlichen Monopolisierung



in der Auslegung des Wortes Gottes zurecht. Doch eben sie wurde durch das Konzil im Prinzip
aufgebrochen (LG 12f; D V 7-10).

Max Seckler hat gegeniiber nachtridentinischen Verengungen im Anschlu3 an Melchior Cano
deutlich gemacht, daf3 es innerhalb der Kirche neben dem Lehramt eine Vielzahl von Bezeugungs-
und auch Auslegungsinstanzen des Wortes Gottes gibt. Es gibt neben dem Lehramt — um nur
einige zu nennen — das Zeugnis der Liturgie (lex orandi, lex credendi), das Zeugnis der
Kirchenviter aus der Zeit der ungeteilten Kirche, das Zeugnis der Theologen, denen nach Thomas
von Aquin ein relativ eigenstdndiges magisterium cathedrae magistralis, im Unterschied zum
magisterium cathedrae pastoralis der Bischofe, zukommt, das Zeugnis der Heiligen, also die
charismatisch-prophetische Dimension.

Diese unterschiedlichen Bezeugungsinstanzen haben ihre jeweils unverwechselbare,
unvertretbare, relativ eigenstidndige Funktion; sie konnen sich weder gegenseitig ersetzen noch
ausschalten; sie miissen zusammenwirken und zusammenspielen. In ihrem Zusammenspiel
bilden sie ein geschichtlich offenes System, das nicht systematisierbar und nicht
institutionalisierbar ist. Nach dem Ausweis der gesamten Dogmen- und Konziliengeschichte
kommt nach der dogmatischen Definition jeweils die Rezeption und der weiterfiihrende
RezeptionsprozeB. In diesem Zusammenspiel ist die Freiheit des Geistes gewahrt. Im Horen auf
die eine Instanz mufl man darum jeweils die anderen mithoren und alle zusammen horen. Die
Wahrheit ist nicht monoton sondern — wie Hans Urs von Balthasar formulierte — symphonisch.
Johann Adam Mohler hat diesen Sachverhalt so ausgedriickt: ,,Zwei Extreme im kirchlichen
Leben sind aber mdglich; sie sind: wenn ein jeder oder wenn einer alles sein will; im letzteren
Fall wird das Band der Einheit so eng und die Liebe so warm, dafl man sich des Erstickens nicht
erwehren kann; im ersteren fillt alles auseinander, und es wird so kalt da3 man erfriert; der eine
Egoismus erzeugt den anderen; es mul} aber weder einer noch alle alles sein wollen; alles
konnen nur alle sein, und die Einheit aller nur ein Ganzes. Das ist die Idee der katholischen
Kirche* (Die Einheit in der Kirche, 237).

Die katholische Identitdt ist also etwas Ganzheitliches; sie ist keine beliebige Verfligungsmasse;
aber sie ist eine geschichtlich offene Identitét, entwicklungsfahig in dem Sinn wie John Henry
Newman das in seinem ,,Essay on the Development of Christian Doctrine* (1845) gezeigt hat,
ndmlich in der Spannung von bleibendem Wesen und geschichtlicher Gestalt, durchhaltendem
Typos und dessen geschichtlicher Auspragung. Das gilt in dhnlicher Weise fiir alle Kirchen.

Die Gruppe von Dombes hat in einem 1991 veréffentlichten Text darauf hingewiesen, daf3 solche
geschichtlichen Prozesse jeweils Prozesse der Umkehr und der Erneuerung sein miissen. Ihr
Dokument triagt den Titel: ,,Pour la conversion des Eglises®, ,,Fiir die Umkehr der Kirchen.

Identitdt und Wandel im Vollzug der Kirchengemeinschaft™. Die entscheidende These lautet:



,,unter konfessioneller Umkehr verstchen wir das 0kumenische Bemiihen, durch das eine
christliche Konfession ihr eigenes Erbe reinigt und bereichert mit dem Ziel, die volle
Kirchengemeinschaft mit den anderen Konfessionen wiederzufinden* (40).

Selbstverstandlich ist die volle Kirchengemeinschaft nicht ein Ziel in sich. Alle sollen eins sein,
,,damit die Welt glaube* (Joh 17,21). Der ProzeB kirchlicher Erneuerung und Anniherung soll
die Kirche befdhigen, sich gemeinsam den Fragen der Gerechtigkeit und des Friedens in der Welt
sowie dem Gesprach mit anderen Religionen zuzuwenden. Das sind iiberaus dringende Probleme;
sie mii3ten jedoch eigens behandelt werden.

Was aus der metanoia und anakainosis, der Umkehr und Erneuerung, am Ende hervorgehen wird,
kann man nicht apriori am griinen Tisch festlegen. Die Eule der Minerva beginnt nach Hegel erst
in der Abendddmmerung, also post festum und a posteriori, ihren Flug. Als Katholiken sind wir
iiberzeugt, dafl sich der Grundtypos des Katholischen in gereinigter, bereicherter und
gewandelter Form durchhalten wird. Ich halte aber wenig von Sandkastenspielen mit konkreten
Modellen kiinftiger Einheit. Da sollten wir dem Geist Gottes Spielraum lassen, er ist immer
wieder fiir Uberraschungen gut. Wir sollten das hier und heute Mégliche tun. Auch kleine
Schritte flihren voran.

V1. Einige Konkretionen

Bei der letzten Vollversammlung des Pépstlichen Einheitsrates im vergangenen November haben
wir die These aufgestellt, daB der Okumenismus in der Wahrheit und der Liebe noch mehr zu
einem Okumenismus des Lebens werden muB. Wir haben das diesen Okumenismus des Lebens
eigene ,,Ethos® unter anderem folgendermallen umschrieben:

Verzicht auf alle Formen des offenen oder verdeckten Proselytismus; BewuBtsein, daf3 alle
internen Entscheidungen unsere Partner mitbetreffen; Heilung der Wunden unserer Geschichte;
Rezeption der Ergebnisse der bisherigen Dialoge. Schon heute ist mehr moglich als was wir
gewohnlich gemeinsam tun: Gemeinsames Lesen der Bibel; Austausch geistlicher Erfahrungen;
Sammlung liturgischer Texte; gemeinsame Wortgottesdienste; besseres Verstdndnis unserer
gemeinsamen Tradition wie der noch bestehenden Unterschiede; Zusammenarbeit in der
Theologie, der Mission, im kulturellen und sozialen Zeugnis, im Bereich der Entwicklungshilfe,
der Bewahrung der Schopfung, der Massenmedien usw.

Die Vollversammlung hat vor allem den spirituellen Okumenismus als das Herz aller dkumenischen
Bemiihungen herausgestellt. Sie hat von der Forderung der Begegnung und Beziehung zwischen
okumenisch aufgeschlossenen Kloster- und Ordensgemeinschaften, neueren Bewegungen,

Bruderschaften und Gruppen gesprochen. Besondere Beachtung sollten den Erfahrungs- und



Ausdrucksweisen von Frauen sowie der jiingeren Generation und ihrer unverbrauchten Sicht und
Vitalitdt geschenkt werden. Der heilige Benedikt hat in seiner Ordensregel (3. Kap.) vermerkt, daf3 der
Abt auch auf den Jiingsten der Briider horen solle, ,,weil der Herr oft einem Jiingeren offenbart, was das
Bessere ist.*

Die Vollversammlung hat abschlieBend das hoffnungsvolle Motto des Papstes flir das neue
Jahrtausend aufgenommen, mit dem ich schlieBen mochte: ,,Duc in altum!“ | Fahr hinaus auf die
hohe See!* Saint Exupéry hat bemerkt, da3 es bei der Seefahrt nicht zuerst auf das Holz fiir gut gebaute
Schiffe ankommt, sondermn auf die Sehnsucht nach der unendlichen Weite des Meeres. So ist es das
Vordringlichste in der gegenwirtigen Situation, die konfessionelle Selbstgentigsamkeit aufzubrechen
und die Sehnsucht nach der unendlichen Weite und Fiille der Wahrheit in der groBeren 6kumenischen
Gemeinschaft neu wachzuriitteln. ,,Hab Mut und faf} Vertrauen!*“ ,,Duc in altum!* ,,Fahr hinaus auf die

hohe See!*



	Kardinal Walter Kasper
	
	
	I. Wandel der ökumenischen Situation
	II. Die gemeinsame ökumenische Grundlage


	IV. Unterschiedliche konfessionelle Traditionen
	V. Das ökumenische Grundproblem
	VI. Einige Konkretionen




