BEITRAGE ZUM JUBILAUM

nicht prazise definiert werden kann. Zwar gibt
es allgemeingiiltige Kriterien: den Beweis,
die Wiederholbarkeit und Nachpriifbarkeit in
verschiedener Form, auch die Neutralitit,
aber letztlich hat jede einzelne Wissenschaft
ihre eigenen Methoden, um diese Kriterien
umzusetzen. Die Wissenschaften haben sich
auf diese Weise diszipliniert und setzen sich
nicht nur gegen das ,Unwissenschaftliche® ab,
sondern grenzen sich damit vor allem vonein-
ander ab. Als Stichwort erfiillt Wissenschaft
jedoch eine andere Aufgabe, die eher politisch
als wissenschaftlich ist. Auch der wissen-
schaftliche Naturalismus in der Philosophie
war in erster Linie eine politische Einstellung,
die es zur herrschenden Meinung und herr-
schenden Lehre gebracht hatte.

Nach 20 Jahren Professur in Mainz beschéf-
tigte sich die letzte von mir betreute Promo-
tion mit Postkolonialer Philosophie, ein The-
menkomplex, der das Zeug hat, zur ndchsten
bestimmenden Denkrichtung zu werden. Sie
verbindet sich mit anderen aktuellen Stro-
mungen, die eine dhnliche Quelle haben, al-
lem voran die Umwelt — aber auch die
Frauen- und Geschlechterfrage. Der gemein-
same Hintergrund ist wieder die geschichtli-
che Schuld. Die Schuldthematik kehrt also zu-
rick und schlieit sich gewissermaflen dem
Denken an, das vor 50 Jahren die Université-
ten und die Offentlichkeit bestimmte. Dabei
greift sie aber tiefer in die Geschichte zuriick.
War es damals die Schuld der Viter, von der
sich die jungen Menschen befreien wollten, so
ist es jetzt die Schuld der Vorfahren. Sie geht
weiter zurlick und offenbart ein komplexes
Gewebe, in dem sich jeder wiederfinden
kann. Die Fronten lassen sich demzufolge
auch nicht mehr so gut zwischen linker und
rechter Politik ziehen. Sie gehen quer durch
die politischen Landschaften und Gesinnun-
gen. Es gibt auch nicht mehr die Lager der
Guten und Bosen, alle scheinen von dieser
Schuld betroffen. Die Schuld ist also weiter
diffundiert und bekommt zunehmend kafka-
eske Ziige. Ein ,,Dasein ohne Schuld, wie ich
es mein Buch von 2004 aufzeigte, wird immer
schwerer zu realisieren. Immer mehr zeigt
sich das Verstricktsein in die geschichtliche

Schuld, aber auch in die Schuld, die wir kiinf-
tigen Generationen hinterlassen.

In dieser Situation konnte die europdische
Philosophie von Afrika lernen, weil dort viel
von dieser geschichtlichen Schuld zu finden
ist und wo sie noch virulent ist. Afrikanische
Kulturen sind sehr alt und im Unterschied zu
den antiken Kulturen Europas durch die Zei-
ten hindurch lebendig geblieben. Auch ihre
archaischen Philosophien leben und kénnen
ohne Jahrhunderte der Exegese erfasst wer-
den. So wire es reizvoll zu spekulieren, wie
die Postkoloniale Philosophie in 50 Jahren
aussehen konnte, wenn das Beste aus beiden
Welten, die Kritik der westlichen Philosophie
mit der Spiritualitét afrikanischer Philosophie
zusammenkadme. Immerhin gibt es schon eine
Kritik der schwarzen Vernunft, wenngleich
sein Autor Achilles Mbembe eher eine Be-
standsaufnahme des Kolonialismus gibt. Da-
bei sind aber die Handreichungen fiir eine kri-
tische Auseinandersetzung angewendet wor-
den, das voraussetzungslose Ableiten von
Prinzipien einer voraussetzungslosen Ver-
nunft. Das war tatsdchlich Kants Projekt und
seine Vision fiir die Menschheit. Sie ging aus
der Auseinandersetzung mit Humes Natura-
lismus hervor und sollte die Autonomie der
Vernunft retten und bewahren. Geschichtlich
kam dann in Frankreich erst einmal ein ,Kult
der Vernunft’, der sich gleich zum Terror ent-
wickelte. Sicher war das kein giinstiger An-
fang fiir den Menschheitstraum von Freiheit,
Gleichheit und Briiderlichkeit, gleichwohl ist
der Traum vielfach Wirklichkeit geworden
und hat von seiner Faszination nichts verlo-
ren.

Theo Kobusch:
Prinzip Freiheit. Die alternative
Philosophiegeschichte

Die [Information Philosophie hatte immer
auch Zeit und Platz fiir das eher abseits Lie-
gende in der Philosophiegeschichte, fiir das
Besondere, nicht so sehr flir die Eintagsflie-
gen als vielmehr fiir die von méchtigen Mei-
nungsbildnern an den Rand gedridngten, sub-

38



BEITRAGE ZUM JUBILAUM

kutanen, verborgenen, d. h. verborgen ge-
machten, gewissermallen kaltgestellten Tradi-
tionen. Zu diesen gehort die von Origenes
bzw. von der ,christlichen Philosophie‘ der
griechischen Kirchenviter begriindete Philo-
sophie der Freiheit, die sich auf verschlunge-
nen Wegen bis in die neueste Neuzeit ausge-
wirkt hat.

Ausgehend von der Frage, woher die Unter-
schiede in der Welt kommen, die ontologi-
schen der Wesen, die sozialen der Stande, die
kirchliche Hierarchie, der Geschlechterunter-
schied u. a. m., erhebt Origenes die menschli-
che Freiheit, deren Hochschitzung er von den
Stoikern, insbesondere Epiktet, kennengelernt
hatte, zum allesbestimmenden Prinzip, nach-
dem Gott, den Origenes zum erstenmal iiber-
haupt die Freiheit selbst (ingenita libertas)
nennt, andere selbstbestimmende Freiheit
(autexousmn) neben sich durch Selbstmittei-
lung ins Leben gerufen hatte. Die auf Orige-
nes folgende Vitergeneration, allen voran
Gregor von Nyssa, hat das zu einer Lehre vom
Primat der Freiheit gegeniiber dem ,,Wesen*
(ousia) bzw. des Willens gegeniiber der ,,Na-
tur* erweitert. Das richtet sich zwar vorrangig
gegen die Gnostiker und deren These von den
erschaffenen festen , Naturen®, ,,Wesenhei-
ten* und ,,Konstitutionen®, aber solche Frei-
heitslehre, nach der der Wille nicht mehr im
Dienste der Natur steht, wie bei Aristoteles,
trifft kritisch das gesamte griechische Denken
vorgegebener Wesenheiten. Der Mensch wird
hier in gewissem Sinne, nidmlich moralisch
verstanden, zum Schopfer seiner selbst. Gre-
gor sagt in diesem Zusammenhang die bedeu-
tungsvollen Worte: ,,Und wir sind gewisser-
mallen die Viter unserer selbst, indem wir uns
selbst als die hervorbringen, die wir sein wol-
len, und durch unseren Willen uns nach dem
Modell bilden, welches wir wollen®. Wenn
man bedenkt, dass Gregor von Nyssa, der spe-
kulativste Kopf unter den griechischen Kir-
chenvitern, durchaus in den Spuren des ori-
geneischen Denkens die Moglichkeit der We-
senserkenntnis iiberhaupt, also nicht nur des
gottlichen Wesens, sondern ausdriicklich
auch des Wesens der Dinge, in Frage gestellt
hat (weswegen er mit Recht der ,,J. Locke der

Antike* genannt worden ist), kann man erst
den revolutiondren Charakter der origenei-
schen Umkehrung des Verhiltnisses von Frei-
heit und Willen auf der einen und Wesen und
Substanz auf der anderen Seite ermessen.

Giovanni Pico della Mirandola hat die origen-
eische Idee vom Vorrang der Freiheit vor dem
Wesen, aufgegriffen und in die Neuzeit trans-
portiert, indem in seiner beriihmten Oratio de
hominis dignitate Gott die Natur des Men-
schen ausdriicklich nicht festlegt, sondern
diese Festlegung der Selbstbestimmung durch
den menschlichen Willen iiberldsst. Durch Ja-
kob Boehme vermittelt gelangt der Grundge-
danke zu Schelling, der in seiner mittleren
Phase ganz im Geiste des Origenes erklért, die
,Freyheit einmal zum Eins und Alles der Phi-
losophie* machen zu wollen — durch seine
Freiheitsschrift. Darin wird aber nicht nur —
im Sinne der ,christlichen Philosophie® — die
Vereinbarkeit von Abhingigkeit und Selb-
stindigkeit der Freiheit aufgezeigt, sondern
auch die origeneische Hauptthese wiederholt:
,,Das Wesen des Menschen ist wesentlich
seine eigene That* (HKA Werke 17,152).
Schopenhauer hat diese These zu einer speku-
lativen Freiheitslehre ausgebaut: Wie die Tra-
dition, besonders auch Kant es lehrte, ist der
Schluss von der Verantwortung auf die zu-
grundeliegende Freiheit absolut notwendig.
Allerdings bezieht sich die Verantwortlich-
keit — sagt Schopenhauer - nur vordergriindig
auf die einzelne Tat, im Grunde aber auf das
Konstante im Menschen, d. 1. seinen Charak-
ter, auf das, wie einer ist. Fiir sein Sein und
Wesen trdgt der Mensch Verantwortung, bei-
des verdankt sich somit seiner freien Tat. ,,Ich
bin meine Tat* ist das Resumée der Schopen-
hauerschen wie auch Schellingschen Frei-
heitslehre, das ohne die pionierhafte Umwen-
dung des Verhiltnisses von ,Freiheit* und
»Sein‘ in der ,christlichen Philosophie‘ nicht
moglich gewesen wire. J. P. Sartre hat das in
eine antischolastische Form gekleidet, indem
er den Vorrang der ,,Existenz* = Freiheit vor
der ,,Essenz‘ herausgestellt hat.

Verfolgt man obendrein den Schépfungsbe-
griff der mittleren Phase des Schellingschen

39



BEITRAGE ZUM JUBILAUM

Denkens historisch zuriick, so wird man in der
,,Denkmal“- Schrift z7u dem Ausdruck der
,Herablassung Gottes* gefiihrt, der die von J.
G. Hamann stammende Ubersetzung des lat.
,condescensio® darstellt. Damit aber greift
Schelling auf einen Schopfungsbegriff zu-
rick, der — als Kritik der creatio ex nihilo-
Vorstellung — auf den in der Schellingschule
wiederentdeckten karolingischen Philoso-
phen Johannes Scotus Eriugena und seinen
griechischen Anreger Origenes zurilickgeht.
Origenes erscheint hier als ein Wegbereiter
des Idealismus.

Wenn so Origenes® Freiheitslehre mitsamt ih-
rer Wirkungsgeschichte als Kritik (des Pri-
mats) des griechischen Wesens- und Sub-
stanzbegriffs (die auch nach Aristoteles
durchaus zu unterscheiden sind) erscheint, so
bedeutet das nicht, dal} sie eine Absage an die
griechische Philosophie iiberhaupt darstellte.
Platon war Origenes so nah wie keiner. Auch
bei ihm war Platon, wie das F. A. Stauden-
maier, der grofle Kenner der ,christlichen Phi-
losophie‘ ausdriickte, ,,einheimisch wie ein
lieber Gast* — auch wegen der dufleren Form
der Philosophie. Origenes hat ndmlich neben
vielen anderen platonischen und mittelplato-
nischen Reminiszenzen auch die ,,Dialektik*
Platons zur Geltung gebracht und durch die
Bezeichnung ,,Fragen und Antworten® das
platonische Philosophieren als ein eigenes
Genre gekennzeichnet, das Schule gemacht
hat (Ps.-Justin, Quaestiones et Responsiones;
Ephridm d. Syrer).

Wiéhrend der Gegensatz des origeneischen
Freiheitsdenkens zum aristotelischen und
gnostischen Wesens- und Substanzbegriff erst
in der neueren Forschung herausgehoben
wurde, ist er im Hinblick auf das Denken
Augustins schon lange bekannt und empfun-
den worden. Erasmus v. Rotterdam hat ge-
sagt: Eine Seite des Origenes ist mir lieber als
zehn des Augustinus. Er kann nur die Gnaden-
schriften des spédten Augustin gemeint haben.
Denn im Vergleich mit den philosophischen
Schriften des frithen Augustinus, aber auch
mit De civitate Dei oder De Trinitate oder

dem Psalmenkommentar ergibt sich so man-
che Parallele.

Die Wirkungsgeschichte des origeneischen
Denkens, die ebenso bedeutend ist wie die der
augustinischen Philosophie, kann hier nur an-
gedeutet werden. Sie verlduft eher subkutan
und musste durch die moderne Forschung ans
Tageslicht des Bewusstseins gehoben werden
und bedarf dariiber hinaus weiterer Erfor-
schung. Schon 1951 hatte J.Leclercq eine in-
tensive Origenes-Rezeption im 12. Jh. nach-
gewiesen, durch die so verschiedene Geister
wie Abaelard und Bernhard von Clairvauc
miteinander verbunden waren (Irenikon 24/
1951) 425-439). Meister Eckharts Frei-
heitslehre 1st ohne Origenes nicht zu
verstehen, und fast alle diejenigen Theologen,
die vom 14. bis 17. Jahrhundert in den grof3en
Auseinandersetzungen um den Freiheits-
begriff ,Pelagianer genannt wurden — und
dazu gehort z. B. auch ein so ehrenwerter
Franziskaner wie Petrus Aureoli —, lassen
Spuren des origeneischen Denkens erkennen.
M. Schér hat 1979 das ,,Nachleben* des Ori-
genes in der Renaissance so detail- und kennt-
nisreich verfolgt, dass man sie fiir eine origen-
istische Epoche halten konnte. Schlieflich
sind in diesem Zusammenhang die bewun-
dernswerten Forschungsarbeiten zu erwéh-
nen, die am Lehrstuhl fiir Alte Kirchenge-
schichte in Miinster von Prof. A. Fiirst zu-
stande gekommen sind. Sie haben sich in iiber
zwanzig stattlichen Bianden der von A. Fiirst
(6fter zusammen mit Chr. Hengstermann)
herausgegebenen Reihe Adamantiana nieder-
geschlagen. Hier wird die Origenes-Rezep-
tion und -Kritik von der frithesten Zeit bis ins
20. Jh. peinlich genau dokumentiert. Ein ge-
wisser Schwerpunkt liegt auf dem 17. und
18.Jh., und dies aus gutem Grund. Denn hier
wirkt sich die von Clemens von Alexandrien
und Origenes vertretene (aus der Stoa iiber-
nommene) These von der Univozitidt morali-
scher Begriffe aus, d.h. von der fiir einen gott-
lichen und menschlichen Willen gleichen Be-
deutung des Moralischen. Unter vielen ande-
ren Origenes-Reminiszenzen — allen voran die
Apokatastasis-Thematik — liegt besonders

40



BEITRAGE ZUM JUBILAUM

diese These den Werken der Cambridge Pla-
tonists zugrunde, so dass die Forscher, die
diese Rezeptionsbewegung im Detail aufge-
deckt haben, geneigt sind, eher von Cam-
bridge Origenists zu sprechen. Doch diese
Univozititsthese ist auch ein Grundbestand-
teil in den Werken der englischen Deisten,
Leibniz® und nicht zuletzt Kants, welch letz-
terer wohl nie etwas von Origenes gelesen hat.
Die Zusammenhénge der origeneischen Frei-
heitsphilosophie, aber auch anderer Teile sei-
nes Denkens mit J. Boehme, F. Chr. Oetinger
und nicht zuletzt F. W. J.Schelling aufzuhel-
len, ist eine bleibende Aufgabe.

Die hier kurz skizzierte Freiheitslehre des
Origenes enthélt dariiber hinaus Elemente,
die, wie die weitere Geschichte der Philoso-
phie gezeigt hat, gewissermal3en Modellcha-
rakter erlangt haben. Von thnen seien hier nur
noch zwei erwéhnt. Das Fine ist die sich aus
der Freiheitslehre ergebende Notwendigkeit
der Erziehung. Denn Erziehung ist die einzig
mogliche, mit Zeitaufwand, Allmihlichkeit
und ,,Langsamkeit* verbundene Vermittlung
der Freiheit und der Bildung. Denkt man nun
solche Aufkldrung in einem universalen Sin-
ne, so bedarf es auch eines universalen, d. h.
gottlichen Aufklarers oder Lehrers. Der gott-
liche Logos muss deswegen als der Erzieher
des Menschengeschlechtes angesehen wer-
den. Die ,Erziechung des Menschenge-
schlechts* ist eine der alexandrinischen Philo-
sophie, d. h. auch schon Clemens, eigene Idee.
Die Funktion der Erziehung aber ist die mit
Lob und Tadel verbundene, also Freiheit vo-
raussetzende Bildung der ,,zweiten Natur* im
Sinne einer guten Gewohnheit. Dieses Modell
einer aus der Freiheitsidee notwendig folgen-
den Erziehungslehre hat Schule gemacht. Wir
finden es nicht nur unter diesem Titel der Er-
zichung des Menschengeschlechts bei Les-
sing und vielen anderen wieder (s. R. Piep-
meier, Erziechung des Menschengeschlechts,
HWPh 2, 736-738), sondern auch in der Phi-
losophie 7. Lockes, in der Pddagogik 1. Kants,
im ,,Wledergeburt“ Begriff Hegels in seiner
Rechtsphilosophie und nicht zuletzt in J. De-
weys Werk, namentlich in Democracy and

Education, aber auch in seinen padagogischen
Schriften.

Der zweite sich aus der Freiheitsidee notwen-
dig ergebende Gedanke mit Modellcharakter
ist der Begriff des Glaubens, den die alexand-
rinische Philosophie (Clemens und Origenes)
gegeniiber Platon und Aristoteles rehabilitiert
hat. Dieser alexandrinische Glaubensbegriff
ist aber zugleich auch eine Rehabilitierung
gegeniiber dem Vorwurf des Irrationalismus,
dem sich das frithe Christentum durch die li-
terarischen Attacken z. B. des Kelsos ausge-
setzt sah. Wie Kelsos kritisch bemerkt und
Clemens und auch Eusebius berichten, gab es
tatsdchlich im frithen Christentum einen in-
nerchristlichen Zirkel, die erste Form des Fi-
deismus, der alle philosophische Reflexion
ablehnt und allein auf den ,,bloen Glauben*
setzt. Ihm und auch Kelsos halten die Ale-
xandriner entgegen, dass nach der ,christli-
chen Philosophie‘, d. h. der ,,wahren Philoso-
phie®, liber das Geglaubte sozusagen vor dem
Forum der allgemeinen Vernunft mit philoso-
phischen Mitteln Rechenschaft abgelegt wer-
den konnen muB3 (C. Cels. III 33), so daf3 auch
die sog. Geheimnisse des christlichen Glau-
bens, z.B. Trinitdt oder Inkarnation, prinzipi-
ell von der natiirlichen Vernunft mit notwen-
digen Griinden plausibel gemacht werden
konnen. Dem entspricht in der Neuzeit die
Aufhebung aller Offenbarungswahrheiten in
Vernunftwahrheiten, wie sie einstimmig von
Lessing und Schelling gefordert wird.

Trotz der Einholbarkeit durch das rationale
Denken bleibt Glauben nach den patristischen
Autoren ein notwendiges Element in allen Er-
kenntnisprozessen. Wie das lebensweltliche
Wissen nicht ohne Glauben und Vertrauen
auskommt, so muss auch der Erkenntnis im
Sinne der Apodeixis das Glauben vorherge-
hen. Glauben ist daher nach diesem alexand-
rinischen Modell das praktische Pendant zum
apriorischen Wissen (koinai ennoiai) der me-
taphysischen Erkenntnis (C.Cels. III 40). Wie
schon Clemens mit Hinweis auf die Etymolo-
gie (in ,,pistis* steckt , histasthai“) dargelegt
hat, meint Glauben in diesem Sinne eine Form

41



BEITRAGE ZUM JUBILAUM

der Gewissheit, nimlich auf einem festen Bo-
den zu stehen, es ist eine Form der ,,Zustim-
mung®. Zustimmung aber ist schon bei den
Stoikern das, was wahrhaft ,,bei uns liegt®,
d.h. der eigentliche Hort der Freiheit.

Glauben ist nach dieser alexandrinischen
Konzeption aber auch, obwohl es ein fiir das
rationale Denken notwendiges Element dar-
stellt, selbst ein , Irrationales®, ein, wie die ka-
tholische Tiibinger Schule (Drey, Hirscher,
Mohler, Kuhn) im Anschluss an F.H. Jacobi
sagen wird, ,,Unmittelbares®, durch das ge-
wissermalien das Leben ins Denken einbricht.

Origenes hat in diesem Sinne darauf hinge-
wiesen, dass die Angehorigen bestimmter
Philosophenschulen (Platoniker, Peripateti-
ker, Stoiker, Epikureer) durch einen ,,gewis-
sen irrationalen Trieb* (alogo...phora) in den
Bannkreis einer Schule gerieten, in dem sie
auch immer blieben. Das ist heute nicht an-
ders. Das bedeutet aber, dass die innere Not-
wendigkeit rationaler Argumente auf einer
kontingenten Basis beruht. Dieses ist in der
neuzeitlichen Glaubensphilosophie, wie ich
sie nennen mochte, auch zu Bewusstsein ge-
kommen. Der praktische ,,Vernunftglaube*
Jacobis und Kants, jeweils durch ein ,,Gefiih]l*
angeregt, (der freilich theoretisch nicht ein-
holbar ist), der ,,Glaube* bei J. G. Fichte, den
er auch ein ,Indemonstrables® nennt, - auf
dem seine ganze Philosophie beruhe -, die
Spatphilosophie L. Wittgensteins (,,Uber Ge-
wissheit™) und nicht zuletzt J. Deweys Primat
des Praktischen und unter diesem Dach: A4
Common Faith haben das gezeigt.

Heinrich Niehues-Probsting:
Der Philosoph und der Eros

Grad und Art der Geschlechtlichkeit eines
Menschen reicht bis in den letzten Gipfel sei-
nes Geistes hinauf, meinte Nietzsche, ohne al-
lerdings dem in Bezug auf seine Selbstdarstel-
lung in Ecce homo Rechnung zu tragen. Unter
den Uberschriften Warum ich so weise bin
und Warum ich so klug bin breitet er die phy-
siologischen Bedingungen seines Schaffens
vor dem Leser aus. Er schildert seine labile

Gesundheit und seine somatischen Beschwer-
den, geht ausfihrlich auf die Ernédhrung ein,
auf seine Alkoholunvertraglichkeit, auf Art
der Mabhlzeiten und auf die Verdauung, auf
den Einfluss von Bewegung, Klima und Orten
— all diese Faktoren werden im Hinblick auf
die eigene geistige Tétigkeit besprochen,
nicht aber Grad und Art seiner Sexualitt.
Dariiber kein Wort. In Hinsicht darauf prakti-
ziert er keineswegs den Cynismus, dessen er
sich und seine Biicher in seinen spiten Schrif-
ten und zumal in Ecce homo rithmt (Es gibt
durchaus keine stolzere und zugleich raffi-
niertere Art von Biichern — sie erreichen hier
und da das Hochste, was auf Erden erreicht
werden kann, den Cynismus) Die Diskretion,
die Nietzsche in Bezug auf die eigene Sexua-
litdt wahrte, ist auch fiir den Historiker der
Geisteswissenschaften geboten, wenn er sich
mit Personlichkeiten beschiftigt, die sich
selbst oder deren engste Bezugspersonen sich
durch Indiskretionen verletzt fiihlen konnten;
je weniger das mit groBerem zeitlichen Ab-
stand der Fall und die Personlichkeit histo-
risch geworden ist, umso schwicher wird das
Gebot der Diskretion.

Sich mit Goethes Liebesleben zu beschifti-
gen, um Spuren davon im Werk nachzuwei-
sen und so besseren Aufschluss fiir das Werk
zu gewinnen, ist durchaus legitim und gén-
gige Praxis in der Germanistik. In der Philo-
sophie ist das, einem bestimmten philosophi-
schen Selbstverstindnis zufolge, anders. In
ihr geht es nicht um die Darstellung individu-
eller Gestalten und ihrer Schicksale und Emp-
findungen, fiir deren Verstindnis das Leben
des Autors aufschlussreich sein kann, sondern
um allgemeine Themen, Probleme und Wahr-
heiten. Nicht was ein Philosoph tut und wie er
— zumal in eroticis — lebt, ist philosophisch re-
levant, sondern was er mit dem Anspruch auf
Allgemeingiiltigkeit und Wahrheit denkt, sagt
und schreibt. Die Korper der Geister, heil3t es
in Hegels Vorlesungen iiber die Geschichte
der Philosophie, seien vergangen, aber ihre
Werke sind ihnen nicht nachgefolgt; denn der
Inhalt ihrer Werke ist das Verniinftige. Allein
auf die Werke der Philosophen kommt es an,
und zwar umso mehr, je mehr sie die indivi-

44



