Maria Kassel: Ansprache an die Festversammlung

zu meinem 80. Geburtstag

Im Alter geht der Blick auf das eigene Leben nicht mehr nur vorwiegend ins Kinftige,
das moglicherweise noch aussteht. Rickblicke werden wichtig, die nach dem
Zusammenhang der vielen Lebensereignisse suchen. Als ein zusammenhaltendes
Gefuhl fur die biographischen Daten entdecke ich dabei das Staunen dartiber und
die Dankbarkeit dafir, dass ich so viele Méglichkeiten realisieren konnte in meinem
Leben — und das trotz der insgesamt schwierigen Startbedingungen aufgrund der
Generation, der ich angehdre.

Nur einige Schlaglichter seien darauf geworfen: geboren mit dem damaligen
Nachteil, ein Madchen zu sein, in der Nazidiktatur aufgewachsen, aus einer ,gut
katholischen* kleinbirgerlichen Familie stammend, die, trotz beschrankter
O0konomischer Ressourcen, trotz Schulgeld firs Gymnasium und Studiengebtihren,
ihren Kindern Bildung ermoglichte; Kindheit und Jugend bestimmt durch Krieg,
Bombennéchte, Evakuierung, den so genannten ,Heldentod” eines Bruders, die
Hungerjahre der Kriegs- und Nachkriegszeit; fir den Beruf ausgestattet mit einer rein
vorkonziliaren Theologie, usw.

Bei einem Lebensrickblick im Alter gehe ich aber weniger an solchen
biographischen Fakten entlang als vielmehr an deren seelischen Abdricken. Mich
interessiert die Biografie als Psychografie, die Bedeutung der Lebensdaten fiir die
eigene Entwicklung.

Und da ist eine der starksten Prufungen in meinem Leben die Kirche. Auf diese
Verbindung méchte ich einen Blick werfen:

Ohne die Kirche hatte ich nicht die Theologie zu meiner Lebensarbeit gemacht.

Erfahren habe ich ihren Einfluss zwar durch verschiedenste Menschen — aber hinter



ihnen stand die Institution Kirche. Bei meinem heutigen Blick auf diese drangt sich
gleich die Frage vor: Ist die Institution Kirche, die meiner Psychografie die Farbe
gegeben hat, ein Grund dankbar zu sein?

Vor etwa flnfzig Jahren hétte ich darauf ohne Einschrankung mit ,Ja“ geantwortet.
Mit der Lebenserfahrung von achtzig Jahren sieht das etwas anders aus, es ist
ambivalent. Froh bin ich auch heute noch dartber, dass die Kirche mir geholfen hat,
den Blick Uber die vordergriindigen Lebensvollziige hinaus zu richten, dass sie mir
ein Fenster zur Transzendenz menschlichen Lebens geo6ffnet hat und in der
bedrohten Welt so etwas wie Heimat war.

Doch nun ist eine andere, eine skandalose Seite der Kirche ins offentliche
Bewusstsein gerickt; die Kirche ist, tiefenspsychologisch gesprochen, mit ihrem
Schatten — den es nicht erst seit den Missbrauchsfallen gibt - voll ins Licht geraten
und wird dementsprechend abgewertet. Ich selbst habe dabei zuerst gedacht: das
Geschehen beruhrt mich nicht mehr wirklich, ich habe die Institution Kirche — mit ihrer
strammen Regelung des (Frauen-)Lebens hinter mir gelassen. Doch dann merkte
ich, dass mir das Schicksal dieser Kirche nicht egal war. Ihre wichtige Funktion als
Umschlagplatz der Glaubenstradition aus der Vergangenheit in die Gegenwart und
als Wegbahnerin des christlichen Glaubens in die Zukunft steht mehr denn je zur
Debatte — wenden sich doch immer mehr Menschen anderen Religionen als
Sinnstiftern fur ihr Leben zu. Bei den Versuchen die Krise zu beheben, fallt dann der
Ruckgriff auf alte langst untaugliche Praktiken auf. Nur ein Beispiel: Der
angekindigte Dialog — wirklich mit dem Kirchenvolk an der Basis? — scheint schon im
Vorfeld zu scheitern, wohl weil die ,berihmte* Einmutigkeit unter den Bischofen nicht
herzustellen ist? Aus alter Erfahrung drangt sich der Verdacht auf, dass am Ende
selbst ein gelenkter Dialog auf der Strecke bleiben wird, weil er kein authentisches

Anliegen ist. Die Trager der Institution scheinen nicht zu merken, dass ihre internen



Verfahrensnormen keine Hilfe in der desolaten Lage der Kirche sind, vielmehr eher
deren Verscharfung.

Solch ein Vorgang erinnert mich an meine Tatigkeit als Beraterin bei der DBK in den
1970er Jahren. Meine Unterkommission musste beim Vorsitzenden der DBK um die
Erlaubnis nachsuchen, bei den Arbeitstreffen einen Diskussionsleiter aus den
Mitgliedern bestimmen zu dirfen, um den der Kommission vorsitzenden Bischof zu
entlasten; eine Erlaubnis, die uns mit der Begriindung verweigert wurde, das sei mit
den Statuten der DBK nicht vereinbar — ein Sieg des Buchstabens lber den Geist
und eine Missachtung des Engagements von Menschen an der Kirchenbasis,
motivbildend fir ein skeptisches In-Distanz-Gehen zu dieser Institution.

Aufs Ganze gesehen wird nicht erkannt, dass die geschwundene Akzeptanz der
Kirche nicht aus Einzelproblemen, sondern aus dem Strukturproblem der Kirche als
ganzer resultiert. Es ist das Problem der hierarchisch-autoritaren Struktur der
Institution, in der die Entscheidungstrdger eine geschlossene und dazu noch eine
reine Mannergesellschaft bilden, der gegeniber das Volk, die Basis der Kirche, mehr
oder weniger als Staffage erscheint. Das verbergen auch grof3e Events nicht wie die
Welt-Jugendtreffen oder der Aufzug von Glanz und Glorie der Kirche auf dem
Petersplatz in Rom, z.B. anlasslich der Einfihrung eines neuen Papstes in sein Amt.
Mir kommt es so vor, dass in der Institution Kirche immer noch nicht begriffen wird,
dass die Pyramide nicht auf der Spitze stehen und dass ihr Schwanken sie zum
Einsturz bringen kann. Glaubwirdigkeit kann ein solches System nicht mehr finden in
einer Welt, in der die Gesellschaften an der Zielvorstellung einer informierten und
Teilhabe konstituierenden Demokratie gemessen werden.

Strukturen werden aber von Menschen getragen und kénnen deshalb auch nur von
Menschen zum Besseren veréndert werden. Das aber ist nicht leicht, well

Amtsstrukturen vor allem bei denen, die diese verkérpern, auch seelische Strukturen



bilden. Strukturreform erfordert eine Renovatio der Psychographie der
Verantwortlichen. Es braucht dazu den Blick in die eigenen inneren Verfestigungen
eines Amtsverstandnis und einer Lebensgestalt, deren Ideal — oder richtiger:
Ideologie? — von Generation zu Generation weitergegeben wird, deren Tauglichkeit
fur eine Neustrukturierung der Kirche aber in Frage zu stellen wére.

Es handelt sich hierbei auch nicht um eine ungehérige Erwartung von der Basis,
sondern um ein biblisches Urbild, in dem z.B. Markus am Anfang seines
Evangeliums die Botschaft Jesu zusammenfasst: ,Kehrt um und glaubt an das
Evangelium!* (Mk 1,15). ,Umkehr* meint nicht: Ruckkehr auf dem alten Weg, auch
nicht: BulR3e tun, sondern dem griechischen Urtext gemalf: geht Gber das gewohnte
Denken hinaus (meta-noite); oder nach einer Ubersetzungshilfe (Nestle: Sprachlicher
Schlissel zum griechischen NT): ,seine Meinung Uber sich selbst total andern®
(metanoia).

Den Blick auf die inneren, die seelischen Verkrustungen zu wagen, kénnte enorme
Kréafte freisetzen und unerlassliche Veranderungen individuell und institutionell in
Gang bringen. ,Die Zeit ist erfullt“, so leitet Markus den Umkehrruf ein; das beinhaltet
auch: Die Zeit — des Abwartens und Hinauszégerns — ist abgelaufen. Es ist Kairés —
ein fruchtbarer, doch unwiederbringlicher Augenblick, wenn er nicht ergriffen wird...

Ich meine, dass gerade der Niedergang kirchlicher Grof3e ein Kairés ist!

Wenn die Zeit dieser Rede jetzt nicht erfillt wéare, wéare die Frage nach dem Kairos
auf meinem eigenen theologischen und religiossen Weg zu stellen. Diese Frage bleibt
fur mich mit der Institution Kirche verbunden, wie ich bei meinem Lebensrickblick
begriffen habe, auch wenn ich mich heute nicht mehr abhéngig fihle von der

Institution.



Der Ruckblick geht fir mich auch Uber in eine Ausblick der Hoffnung, dass ich
vielleicht noch etwas von Umkehr und Neustrukturierung der Institution Kirche
erleben kann — &hnlich dem Aufbruch des Il. Vatikanischen Konzils in den 1960er
Jahren. Flr meine eigene restliche Lebenszeit ist die Hoffnung allerdings nicht mehr
so grof3. Aber ich denke an die nachfolgenden Generationen, fur die ich meine
Lebensarbeit getan habe — mindestens zwei erlebe ich noch selbst. Ich denke an die
Frauen, die sich in der Theologie abmihen, ohne dass die Ergebnisse ihrer Arbeit
bisher zu Anderungen der kirchlichen Struktur gefuihrt hatten; und ich denke an die
Manner, besonders die Amtstrager, die den Kairos fur die Kirche erkennen und die
bei sich selbst schon eine Wandlung eingeleitet haben. Auf sie vertraue ich, dass sie
der Heiligen Geistin einen Windkanal frei machen, damit in die alten kirchlichen

Raume, in denen ich gelebt habe, frische Luft einzieht.



