William J. Hoye

Die Idee der Verantwortung - ein européiischer Traum?

Ein Grundbegriff unseres Lebens

Es scheint kaum einen Bereich menschlichen Lebens zu geben, wo
Verantwortung fehl am Platze wire. Zwar straubt man sich manchmal gegen
bestimmte, konkrete Verantwortung, aber gegen die Idee der Verantwortung
melden sich keine Stimmen. In folgenden Uberlegungen geht es um diese
“abstrakte” Idee, also nicht um bestimmte Verantwortung fiir irgend etwas oder
vor irgend jemandem; wie bei fast allen Erérterungen der Verantwortung. So
aufgefaBt bezeichnet “Verantwortung” die Moral iiberhaupt. Der schlechte
Mensch ist der verantwortungslose Mensch - was nicht hei3t, dal3 er keine
Verantwortung hat, sondern daB er seine Verantwortung verletzt. Die Prisenz der
“Verantwortung” in so gut wie allen menschlichen Lebensbereichen liegt auf der

Hand und bedarf keiner Belege.

Verantwortung ist nicht nur allgegenwértig, wo Menschen frei leben, sie hat
auBlerdem eine bemerkenswerte Kraft inne. Die Achtung vor Verantwortung ist
sogar stirker als die Furcht vor dem Krieg. So hat die Bundesregierung vor
kurzem ausgerechnet mit der Berufung auf Verantwortung die Beteiligung an dem
Kosovo-Krieg gerechtfertigt und mit erheblicher Uberzeugung in der
Bevolkerung, selbst bei Pazifisten, motiviert. Die Wirksamkeit von Verantwortung
in unserer gegenwartigen Kultur exemplifiziert die Argumentation des deutschen
Bundeskanzlers. Konfrontiert mit der Alternative, unverantwortlich zu sein oder

aber Verantwortung wahrzunehmen und die Lasten eines Krieges auf sich zu



nehmen, hat Deutschland die Verantwortung hoher bewertet. “Diesen Verbrechen
zuzusehen, wire zynisch und verantwortungslos gewesen”, stellte Bundeskanzler
Gerhard Schroder im Deutschen Bundestag fest.' In folgendem Appel hat der
Bundeskanzler sogar das Wesen Europas von der Verantwortung her bestimmt:
“Indem es bereit ist, Verantwortung fiir die Durchsetzung der
Menschenrechte, fiir Rechtssicherheit und Rechtsfrieden zu iibernehmen,
leistet Europa im Rahmen der Allianz seinen Beitrag fiir eine politische
Definition unseres Kontinents: als ein Europa der Menschen und der
Menschenrechte. [...] Europa hat dabei bereits eine Rolle iibernommen, die
seiner gewachsenen Verantwortung in der Welt angemessen ist. [...]
Deutschland hat bei dem Einsatz der NATO im Kosovo seinen Anteil an der
gemeinsamen Verantwortung libernommen. [...] Deshalb sind wir Partner
dieses Biindnisses und iibernehmen im Rahmen dieses Biindnisses
Verantwortung. Nicht, weil wir dazu gezwungen wiirden. Sondern aus tiefer

Uberzeugung.”

Ohne daB3 anscheinend nur ein einziger darauf aufmerksam geworden ist,
geschieht hier etwas erstaunlich Neues. Sicherlich zum ersten Mal in der
deutschen Geschichte wird ein Krieg wegen Verantwortung gefiihrt.
Herkémmliche Begriindungen wie Macht, Reichtum, Ehre, Religon, Land, Rache,

Ol u. dgl. waren in diesem Fall hinfillig.

Der Siegeszug der Verantwortung zeigt sich nicht nur in der Politik,
sondern auch in der Kirche. Verantwortung erweist sich fiir manche Katholiken als
starker noch denn der Papst. Die Abweichung der deutschen Bischéfe von dem
Willen des Papstes in bezug auf die Schwangerschaftsberatung im Rahmen des
staatlichen Gesetzes erklarte ihr Sprecher, Bischof Karl Lehmann, mit einer

Berufung auf ihre “Verantwortung in der Gesellschaft”. In der Lehre der Kirchen,

! Regierungserklarung von Bundeskanzler Gerhard Schroder im Deutschen Bundestag zur

Aktuellen Lage im Kosovo am Donnerstag, 15. April 1999, in Bonn.
2 Regierungserkldrung abgegeben von Bundeskanzler Gerhard Schroder anldBlich des 50.
Jahrestages der Griindung der Nordatlantikpakt-Organisation vor dem Deutschen Bundestag am 22. April 1999.



bezeichnenderweise etwa in dem Katechismus der katholischen Kirche (1993),
fungiert “Verantwortung” als ein echter Grundbegriff. Fiir viele Menschen hat sie
ein hoheres Ansehen als Gott selbst. Gestellt vor die Wahl, auf einen der beiden
Begriffe in der Formel “Verantwortung vor Gott” zu verzichten, um die geistige
Grundlage der eigenen Gesellschaft in einer Verfassung festzulegen, sind viele
cher bereit, auf “Gott” zu verzichten. So heif3t es in der Praambel der neuen
Verfassung des Landes Sachsen-Anhalt von 1992 tatsdchlich: “in Achtung der
Verantwortung und im BewuBtsein der Verantwortung vor den Menschen”. So
stark ist der Begriff der Verantwortung geworden, da3 er ganz allein stehen kann,
abgelost von allen Beziehungen “fiir” oder “vor”. Konkret zu denken, was
“Verantwortung vor den Menschen” eigentlich bedeutet, diirfte im {ibrigen
schwierig genug sein, aber “Achtung der Verantwortung” ist dul3erst abstrakt.
Nicht wesentlich hilfreicher ist der Wortlaut in der Verfassung des Landes
Mecklenburg-Vorpommern von 1993: “Im BewuBtsein der Verantwortung aus der
deutschen Geschichte sowie gegeniiber den zukiinftigen Generationen”. Was
Verantwortung “gegeniiber den zukiinftigen Generationen” bedeuten mag, ist
gewil} ratselhaft. Wie dem auch sei, Verantwortung scheint zeitiiberbriickend zu
sein. Irgendwie tragen wir Verantwortung auch dann, wenn wir langst tot sind.
Und wir heutigen tragen Verantwortung aus der Vergangenheit, in der wir noch
nicht gelebt haben. Der Glanz der Verantwortung ist offenbar so stark, daf3 er
solche Randprobleme tiberflutet.

Das ungebrochene Ansehen der Idee der Verantwortung bezeugt deren
Status als einen Grundbegriff unserer Kultur. Zu dem, was ich mit dem Terminus
“Grundbegriff” meine, gehoren Eigenschaften wie Unreflektiertheit und Vagheit.
Grundbegriffe werden vielen einzelnen Entscheidungen zugrundegelegt,
gleichwohl erfahren sie selbst keine Begriindung. Selbst ihre Definition ist nicht
eindeutig ausgemacht. Desungeachtet gelten sie mit einer Art Selbst-Evidenz. Es
handelt sich um Vor-Urteile, die eben als Urteile nicht erkannt werden. Solche
Begriffe repriasentieren zwar Orte der Unaufgeklartheit, aber ohne derartige

begriffliche Glaubenssachen vermag der Mensch praktisch nicht zu leben. Es wére



ja eine Uberforderung, wollte jemand all seine tragenden Uberzeugungen zum
Gegenstand eines bewullten Urteils erheben. Dennoch konnen unreflektierte
Grundbegriffe verhingnisvoll sein oder auch belanglos werden. Es ist keineswegs
miiBig, dariiber nachzudenken, was wir eigentlich denken, wenn wir

“Verantwortung” denken.
“Personale Uberwélbung”

Was wir in der Verantwortung erfahren, das ist auch deshalb schwer zu
sagen, weil Verantwortung durch Eigenschaften gekennzeichnet zu sein scheint,
die gewissermaBen einen eigenartigen Uberschul aufweisen. Verantwortung ist
gleichsam ein Raum, in dem wir uns vorfinden, oder in den wir uns auch freiwillig
begeben konnen, wenn wir Verantwortung “iibernehmen”. Sie ist wie ein
Lichtkegel, der uns umbhiillt, auch zeitlich. Verantwortung hat gewissermallen zwei
Dimensionen: eine vertikale, die in der Préposition “vor” ausgedriickt wird, und
eine horizontale, die in der Priposition “fiir” zum Ausdruck kommt. Das Licht
tragt ferner geradezu personale Ziige; es ist wie ein Augenlicht. Der Raum der
Verantwortung wirkt wie ein Gesichtsfeld. Man fiihlt sich beobachtet, in
Augenschein genommen, mit absoluter Gerechtigkeit auf letzte erkannt und
schlechthin angemessen beurteilt. Vaclav Havel, der Verantwortung zum zentralen
Begriff seiner Uberlegungen iiber den Sinn des Lebens macht, hat die Frage der
personlichen Identitidt mit Verantwortung verkniipft und damit eine ironische
Struktur menschlicher Personalitdt herausgestellt: Gehorsam bewirkt ndmlich freie
Eigenstindigkeit. Was ich fiir ein Mensch bin, wer ich bin, bzw. wer ich geworden
bin, wird mithin durch meine Reaktion auf Wahrheit und Wirklichkeit bestimmt.
Die Erfahrung dieser Situation beschreibt Havel in einem Brief folgendermal3en:

“Unser Handeln i1st immer in gewissem Malle von Verantwortung

durchleuchtet. Das Wesen dieser Verantwortung bildet die dauernde

Spannung zwischen unserem ,ich‘ als dem Subjekt unseres Handelns und

der Erfahrung von etwas au3erhalb von uns — irgendeines ,Gesetzes‘ oder



Richterstuhls, die unser Handeln richten, irgendeines ,untersuchenden
Auges‘, das man nicht beliigen kann, weil es alles sieht und sich alles gut
merkt, einer unendlich weisen und gerechten Instanz, die imstande ist, die
allersubtilsten unserer Entscheidungen und ithrer Motivationen zu verfolgen,
die allein sie vollig verstehen und endgiiltig beurteilen kann und deren
(unwiderrufliche) ,Haltung® fiir uns aus irgendeinem Grunde grofere
Bedeutung hat als alles andere auf der Welt. Die menschliche
Verantwortung ist also, wie iibrigens schon aus dem Wort selbst hervorgeht,
die Verantwortung zu etwas. Wozu aber? Was ist diese allgegenwartige,

allmichtige und nicht zu tduschende Instanz und wo hat sie ihren Sitz?”*

Noch deutlicher wird die vertikale transzendente Dimension in der mit dem

deutschen Grundgesetz zeitgleich (d.h. 1946) konzipierten Verfassung von Japan,

in der zwar (klassisch demokratisch) eingerdumt wird, dal3 der Staat seine

Autoritit vom Volk ableite und dal} dies als allgemeines Prinzip der Menschheit

sowie als Grundlage der Verfassung zu gelten habe. Aber zugleich wird mit dem

Argument, dal} keine Nation fiir sich selbst allein verantwortlich sei, die

Volkssouveranitat ausdricklich relativiert:

“Wir glauben, da3 keine Nation nur vor sich selbst verantwortlich ist,
sondern daB3 die Gesetze politischer Moralitit universal sind und dal3
Gehorsam gegen solche Gesetze allen Nationen obliegt, die ihre eigene
Souverdnitét aufrechterhalten und ihre souverdne Beziehung mit anderen
Nationen rechtfertigen wollen.”

Verantwortung umwolbt die Volkssouveranitit. In der japanischen Verfassung ist
von einer Art Gehorsam gegeniiber der noch hoher stehenden Moral die Rede.
Verantwortung erweist sich ferner als die reale Grundlage fiir Beziehungen
zwischen souveridnen Staaten. Wire die Souverinitét einzelner Staaten absolut und
letztgliltig, hitte kein Staat die Moglichkeit, sich gegeniiber andersdenkenden
Staaten zu rechtfertigen. In bezug auf die Menschenrechte wird in Artikel 12 der
japanischen Verfassung vorgeschrieben, da3 das Volk immer dafiir
“verantwortlich” bleibt, die Freiheiten und Rechte zum Allgemeinwohl zu
gebrauchen. Man beachte, da3 die universale Giiltigkeit dieses Grundsatzes gerade
unter Verwendung des Begriffs der Verantwortung artikuliert wird.

V. Havel, Briefe an Olga. Betrachtungen aus dem Gefiingnis, iibers. von J. Bruss, bearb. von J. Grusa (Reinbek bei
Hamburg, 1989), 205.



Wie ldft sich Verantwortung begriinden? Woher kommt
Verantwortung?

Die Hauptthese meiner Uberlegungen ist, daB die Idee der Verantwortung
eine europdische Entdeckung - bzw., wenn man will, eine européische Erfindung -
darstellt. Mit der Bezeichnung “Idee”, mochte ich die Idee von der mit der Idee
intendierten Realitit unterscheiden. Es ist erheblich leichter, die Existenz der Idee
vorauszusetzen, als die Wirklichkeit der Verantwortung zu behaupten. Wegen der
in der Idee enthaltenen Zukunftsdimension spreche ich von einem europdischen
“Traum”.

Europa - so wie ich die Bezeichnung hier im Sinne habe - ist insbesondere
aus zwei groflen Quellen entstanden: das traditionelle Christentum und der
Vorgang der Sdkularisierung. Ein Grundzug neuzeitlichen Europas ist erfaf3t,
wenn es dementsprechend als sdkularisiertes Christentum begriffen wird. Das
Christentum seinerseits ist wiederum aus zwei gro3en Quellen entstanden: die
Bibel und die griechische Philosophie.

Die Feststellung nun, daf3 in der Bibel der Begriff “Verantwortung” nicht
vorkommt, mag {iberraschen. Genauso unerwartet diirfte die Tatsache sein, dal3 er
ebensowenig in der griechischen Philosophie zu finden ist. Wéahrend die gemeinte
Realitdt durchaus als biblisch bezeichnet werden kann und die Kirche den Begriff
heute problemlos in ihrer Glaubenslehre verwendet, fehlt in der vor-christlichen
griechischen Moralphilosophie nicht nur das Wort, die ganze Idee ist schlechthin
undenkbar. Fiir eine derartige Realitét ist im antiken griechischen Denken
iiberhaupt kein Raum vorhanden. Bei einem Platon oder Aristoteles pallit weder die
Vorstellung noch die mit der Idee der Verantwortung verkniipfte Denkart in den
Denkhorizont. Aristotelische Moral etwa ist zweifelsohne eine reife, tiefsinnige,
umfassende Moral, aber nichtsdestotrotz eine Moral ohne Verantwortung. Es
existiert einfach kein griechisches Wort fiir Verantwortung. Noch iiberraschender
ist die Tatsache, dal3 es auch im Lateinischen, sowohl im klassischen wie auch im
mittelalterlichen Latein, kein Wort dafiir gibt. Das ist besonders befremdend,
wenn man bedenkt, daB3 “Verantwortung” im Englischen “responsibility” und im
Franzosischen “résponsabilité” heilit, was nahelegt, ein lateinisches Wort
“responsabilitas” zu erwarten. Auch wenn das Christentum das Wort bis zur
Neuzeit nicht kennt, ist es allerdings in der Lage, es ohne Aufhebens einzufiihren.
“Verantwortung” hat sich widerstandslos und unbemerkt in die Sprache
eingeschlichen. Das alles macht die Frage nach ihrer Herkunft interessant. Wann
und wo wurde der Begriff der Verantwortung geboren?

Das Wort “Verantwortung” kommt erst im neuzeitlichen Europa vor, d.h. in
einer Kultur, die sich von einer vorausgehenden, durch das Christentum
bestimmten Zeit zumindest teilweise abgeldst hat. Ich verstehe dabei “Europa” als
ein nach-christliches Kulturgebilde.



Geht man dem Begriff der Verantwortung weiter nach, so ist als erstes
festzustellen, daB3 er seine Herkunft in der juristischen Sprache hat. Das lateinische
Verb “respondere”, auf das unser Begriff offensichtlich zuriickgeht, wurde im
Rahmen des Gerichtsverfahrens verwendet. Der Angeklagte muf3te sich vor dem
Richter “verantworten”. Diese Verwendung kennt man auch im Deutschen. Im
Deutschen Worterbuch der Gebriider Grimm® werden unter der Rubrik
“rechtfertigung vor gericht” Beispiele fiir die Verwendung von “Verantwortung”
im weltlichen Gericht angefiihrt. Zum Beispiel finden wir aus dem Jahre 1665 im
Weimarer Staats-Archiv den Satz: “frau Gebhartin [...] wird hiermit communicirt,
was die gemeinde zu Udestedt gegen sie eingegeben, wird also dero
verantwortung schlieszlich innerhalb achttigiger zeit erwartet und soll darauf
endlich spruch geschehen.”

Die nichste Frage lautet: Wie ist “Verantwortung” derart erweitert und
vertieft worden, dal3 sie zu einem moralischen Begriff par excellence geworden
ist? Dieser Entwicklungsschritt vollzog sich, indem das Wort zwar im Rahmen
einer Gerichtsverhandlung blieb, aber nun in der biblischen Szene
(Matthdusevangelium, Kap. 25) des Endgerichts benutzt wurde. Im Grimm'schen
Waérterbuch werden unter der Rubrik “hdufig rechtfertigung vor gottes
richterstuhl” Belege aus dem 17. Jahrhundert genannt, und zwar ausdriicklich im
Zusammenhang mit der christlichen Vorstellung des Endgerichts. Spezifisch
christlich ist beispielsweise die Verwendung in dem Werk Schauplatz, Lust und
lehrreiche Geschichten, 7: “ob der bettler das almosen wohl oder iibel anleget,
gehet den milden geber nicht an und stehet jenem die verantwortung, diesem die
belohnung bei gott bevor.”

Der dritte Schritt bestand in der Sékularisierung der Verantwortungsidee.
Nur von daher 146t sich unser Verantwortungsbegriff verstehen, wie der
Heidelberger Philosoph Georg Picht konstatiert hat:
“Haufig wird der Begriff der Verantwortung fiir die Rechtfertigung vor
Gottes Richterstuhl gebraucht, und nur von hier aus 148t sich, wie mir
scheint, erkliren, da3 der Begriff der Verantwortung in Deutschland, in
England und in Frankreich vom Bereich des Rechtslebens auf den Bereich
der gesamten Ethik iibertragen wurde, wihrend im Lateinischen diese
Ubertragung nicht vorkommt, weil der rdmischen Ethik der Gedanke fremd
ist, dafl man auch fiir sein moralisches Verhalten, ja sogar fiir seine blo3en
Gedanken vor dem hochsten Richter zur Verantwortung gezogen werden
konnte.”

Diese genetische Logik zeigt sich beispielsweise darin, dafl die Funktion,
die der Formel “Verantwortung vor Gott” im Grundgesetz zugesprochen wird, am
Anfang der Demokratiegeschichte vom “allerhochsten Richter der Welt”, also der

N J. Grimm u. W. Grimm, Deutsches Worterbuch, Bd. 12/1 (Leipzig, 1956), Sp. 82.
°G. Picht, “Der Begriff der Verantwortung”, in: ders., Wahrheit Vernunft Verantwortung. Philosophische Studien
(Stuttgart, 1969), 318-342, hier: 319.



christlichen Vorstellung von einem allwissenden, allmichtigen Richter, der am
Ende der Geschichte sein unfehlbares Urteil fillt, erfiillt wurde. Wie die christliche
Eschatologie bei der Entstehung der Demokratie ausdriicklich und unsikularisiert
zur Geltung kam, 148t sich an einem wichtigen Beispiel kurz exemplifizieren. Im
AbschluBBabsatz der Unabhingigkeitserkldrung der USA von 1776, wo die
formliche Unabhéngigkeitserklarung ausgesprochen wird, finden sich zwei
suggestive Einschiibe, die die Versammlung in den von Thomas Jeffersons
vorgelegten Entwurf eigens eingefligt hat. (Bei diesem Beispiel handelt es sich,
nebenbei bemerkt, nicht nur um amerikanische, sondern auch um deutsche
Geschichte, denn ich zitiere jetzt aus einer Publikation, die spitestens vier Tage
nach der Verabschiedung der Erkldrung in deutscher Sprache - sogar in
Frakturschrift gesetzt - in einem deutschen Verlag in Philadelphia erschien.) Der
eine Einschub lautet: “Indem wir uns wegen der Redlichkeit unserer Gesinnungen
auf den allerhochsten Richter der Welt berufen”. Und der andere: “mit vestem
[sic] Vertrauen auf den Schutz der Gottlichen Vorsehung”. Der gesamte Absatz
lautet in der damaligen Ubersetzung wie folgt (die Einschiibe werden durch
Kursivschrift kenntlich gemacht):
“Indem wir, derohalben, die Repriasentanten der Vereinigten Staaten von
America, im General-Congre3 versammlet, uns wegen der Redlichkeit
unserer Gesinnungen auf den allerhéchsten Richter der Welt berufen, so
Verkiindigen wir hiemit feyerlich, und Erkldren, im Namen und aus Macht
der guten Leute dieser Colonien, Dal3 diese Vereinigten Colonien Freye und
Unabhéngige Staaten sind, und von Rechtswegen seyn sollen; dal} sie von
aller Pflicht und Treuergebenheit gegen die Brittische Krone frey- und
losgesprochen sind, und daB alle Politische Verbindung zwischen ihnen und
dem Staat von GrofBbrittannien hiemit génzlich aufgehoben ist, und
aufgehoben seyn soll; und daB als Freye und Unabhingige Staaten sie volle
Macht und Gewalt haben, Krieg zu fiihren, Frieden zu machen, Allianzen zu
schliessen, Handlung zu errichten, und alles und jedes andere zu thun, was
Unabhéngigen Staaten von Rechtswegen zukommt. Und zur Behauptung
und Unterstiitzung dieser Erkldarung verpfanden wir, mit vestem Vertrauen
auf den Schutz der Gottlichen Vorsehung, uns unter einander unser Leben,
unser Vermdgen und unser geheiligtes Ehrenwort.”

In diesem Kontext wire der Begriff “Verantwortung” iiberfliissig. Man
brauchte ihn nicht, und tatsichlich gab es zu diesem Zeitpunkt das Wort noch
nicht im Englischen. Er fehlt in zeitgendssischen Worterblichern. Am Anfang der
Demokratiegeschichte spielte die Idee der gottlichen Vorsehung dahingegen eine
nicht unwichtige Rolle. Zur urspriinglichen Demokratie gehort ein geschichtliches
BewuBtsein, das davon ausgeht, dall die Geschichte insgesamt einem festgelegten
Ziel entgegenlduft, daB sie also einen vorgegebenen Sinn hat. Da dieses Ziel auf
den Willen Gottes griindet, mufl es den Menschen nicht unbedingt konkret
erkenntlich sein. Die ersten Demokraten in Amerika vertrauten mithin auf ein

6 Unabhdngigkeitserkldrung der Vereinigten Staaten von Amerika, 4. Juli 1776 (Berlin:

Deutsches Historisches Museum, 1994).



ausdriicklich christlich fundiertes SendungsbewuBtsein.’
Es fragt sich nun, wie der Prozef3 der Sidkularisierung vonstatten ging.

Das christliche Endgericht als Traum der Verantwortung. der
Sdkularisierungsprozefs

Unser gegenwartiger Begriff “Verantwortung” hat sich aus der biblischen
Vorstellung des Endgerichts herauskristallisiert, und zwar durch ein
Abstraktionsverfahren. Eine abstrahierte, d.h. von der Wirklichkeit abgeldste, Idee
versammelte in sich die Charakteristika der biblischen Vorstellung. Das Ergebnis
ist das, was ich als Traum bezeichne: eine verselbstindigte Vorstellung, die als
Ideal wirkt, durch eine gewisse Zukunftserwartung gepriagt, und dennoch eher
realitdtsarm ist.

Im einzelnen und mit aller wiinschenswerten Deutlichkeit hat Immanuel
Kant 1797, d.h. gleichsam als Zeitzeuge der Entstehung, eine Entschliisselung des
Verantwortungsbegriffs herausgearbeitet.® Der erste im Oxford English Dictionary
angefiihrte Beleg stammt aus dem Jahre 1788. Kant entfaltet, gleichsam als
Geburtshelfer, eine Vorstellung der Verantwortung, bei der die Beziehung zur
christlichen Welt handgreiflich vorliegt. In seiner Analyse 146t sich die Genese des
heutigen Begriffs klar nachvollziehen. Verantwortung wird von ihm kurzum im
Sinne von Selbstverantwortung ausgelegt. Seine eigene autonome Vernuntt ist
nunmehr die Instanz, vor der der Mensch Verantwortung tragt. Mit anderen
Worten: Das christliche Endgericht wird auf das personliche Gewissen reduziert,
indem das Endgericht einer Entmythologisierung unterzogen wird. “Das
BewuBitsein eines inneren Gerichtshofes im Menschen (,vor welchem sich
seine Gedanken einander verklagen oder entschuldigen®)”, lehrt Kant, “ist das
Gewissen.”

Die Allgegenwirtigkeit des allwissenden Auges Gottes wird also auf die
Natur des Menschen reduziert und auf diese Weise sékularisiert:
“Jeder Mensch hat Gewissen, und findet sich durch einen inneren Richter
beobachtet, bedroht und tiberhaupt im Respekt (mit Furcht verbundener
Achtung) gehalten, und diese iiber die Gesetze in ihm wachende Gewalt ist
nicht etwas, was er sich selbst (willkiirlich) macht, sondern es ist seinem
Wesen einverleibt. Es folgt ihm wie sein Schatten, wenn er zu entflichen
gedenkt. Er kann sich zwar durch Liiste und Zerstreuungen betduben, oder
in Schlaf bringen, aber nicht vermeiden, dann und wann zu sich selbst zu
kommen, oder zu erwachen, wo er alsbald die furchtbare Stimme desselben
vernimmt. Er kann es, in seiner duersten Verworfenheit, allenfalls dahin
bringen, sich daran gar nicht mehr zu kehren, aber sie zu héren kann er
doch nicht vermeiden.”

7 Vgl. W. J. Hoye, Demokratie und Christentum. Die christliche Verantwortung fiir

demokratzsche Prinzipien (Miinster: Aschendorff, 1999), bes. 166-171.
1. Kant, Die Metaphysik der Sitten, Tugendlehre, §13, A 99-102.



Demnach erfiahrt der Mensch sein Gewissen als Angeklagten, Ankldger und
Richter zugleich. Damit er sich nicht in einem Selbstwiderspruch befindet, mul3
sich der Mensch nach Kant seinen Richter als eine andere Person vorstellen. Die
psychologische Notwendigkeit, eine Vorstellung zu bilden, damit man nicht im
Widerspruch mit sich selbst steht, erklart in Kants Augen die herkommliche
Vorstellung der Christen von einem wirklichen Richter am Ende der Geschichte:

“Diese urspriingliche intellektuelle und (weil sie Pflichtvorstellung ist)

moralische Anlage, Gewissen genannt, hat nun das Besondere in sich,

dal}, ob zwar dieses sein Geschifte ein Geschéifte des Menschen mit sich
selbst ist, dieser sich doch durch seine Vernunft gendtigt sieht, es als auf das

Gehei3 einer anderen Person zu treiben. Denn der Handel ist hier die

Fiihrung einer Rechtssache [causa] vor Gericht. Dal} aber der durch sein

Gewissen Angeklagte mit dem Richter als eine und dieselbe

Person vorgestellt werde, ist eine ungereimte Vorstellungsart von einem

Gerichtshofe; denn da wiirde ja der Anklédger jederzeit verlieren. — Also

wird sich das Gewissen des Menschen bei allen Pflichten einen anderen

(als den Menschen iiberhaupt), d. 1. als sich selbst zum Richter seiner

Handlungen denken miissen, wenn es nicht mit sich selbst im Widerspruch

stehen soll.”

Fiir Kant impliziert dieser SchluB allerdings nicht zwangslaufig die
wirkliche Existenz des Richters:
“Diese andere mag nun eine wirkliche, oder blof3 idealische Person sein,
welche die Vernunft sich selbst schafft.”
Das édndert ja die Vorstellung, die man hegt, nicht. Was fiir Kant aber doch
feststeht, ist, dal diese zumindest vorgestellte Person Eigenschaften haben muf,
die Gott im Bild des Endgerichts unterstellt werden, was schliefSlich unseren
Begriff “Verantwortung” rechtfertigt:
“Eine solche idealische Person (der autorisierte Gewissensrichter) muf3 ein
Herzenskiindiger sein; denn der Gerichtshof ist im Inneren des Menschen
aufgeschlagen — zugleich mul3 er aber auch allverpflichtend, d. i. eine
solche Person sein, oder als eine solche gedacht werden, in Verhéltnis auf
welche alle Pflichten liberhaupt auch als ihre Gebote anzusehen sind; weil
das Gewissen iiber alle freie Handlungen der innere Richter ist. — Da nun
ein solches moralisches Wesen zugleich alle Gewalt (im Himmel und auf
Erden) haben muB}, weil es sonst nicht (was doch zum Richteramt
notwendig gehort) seinen Gesetzen den ithnen angemessenen Effekt
verschaffen konnte, ein solches liber alles machthabende moralische Wesen
aber Gott hei3it: so wird das Gewissen als subjektives Prinzip einer vor
Gott seiner Taten wegen zu leistenden Verantwortung gedacht werden
miissen; ja es wird der letztere Begriff (wenn gleich nur auf dunkele Art) in
jenem moralischen SelbstbewuBtsein jederzeit enthalten sein.”

Kant zufolge bleibt die positive Behauptung dennoch ausgeschlossen,



Verantwortung entsprache einem wirklichen Richter auBerhalb des Menschen.
Zwar kann man nicht umhin, die moralische Situation als “Verantwortung” zu
denken, aber diese religiose Dimension des Gewissens vermag keinen
Wahrheitsanspruch zu erheben. Mit anderen Worten: Sie ist nur ein Traum:
“Dieses will nun nicht so viel sagen, als: der Mensch, durch die Idee, zu
welcher ihn sein Gewissen unvermeidlich leitet, sei berechtigt, noch
weniger aber, er sei durch dasselbe verbunden, ein solches hochste Wesen
auller sich als wirklich anzunehmen; denn sie wird thm nicht
objektiv, durch theoretische, sondern blol subjektiv, durch praktische
sich selbst verpflichtende Vernunft, ihr angemessen zu handeln, gegeben;
und der Mensch erhélt vermittelst dieser, nur nach der Analogie mit einem
Gesetzgeber aller verniinftigen Weltwesen, eine blof3e Leitung, die
Gewissenhaftigkeit (welche auch religio genannt wird) als
Verantwortlichkeit vor einem von uns selbst unterschiedenen, aber uns doch
innigst gegenwartigen heiligen Wesen (der moralisch-gesetzgebenden
Vernunft) sich vorzustellen und dessen Willen den Regeln der Gerechtigkeit
zu unterwerfen. Der Begriff von der Religion iiberhaupt ist hier dem
Menschen bloB3 ,ein Prinzip der Beurteilung aller seiner Pflichten als
gottlicher Gebote*.”
Als Mensch im Besitze eines Gewissens mufl man also das denken, was die
Christen mit dem Endgericht verbinden. Aber die transzendente christliche Welt
wird von Kant als eine Welt der Symbole gedeutet.

Somit erlangt Verantwortung ein neues Gewicht. Sie ist nicht mehr ein
metaphorischer Aspekt der christlichen Eschatologie. In ihr verdichtet sich die
reale Wahrheit der Moral. In die Idee der Verantwortung hinein wird gleichsam
die Kraft Gottes anonym eingefiillt. Die mit “Verantwortung” bezeichnete Realitét
soll allerdings noch rudimentérer und fundierter sein als Gott.

Wie dem auch sei, warum wir liberhaupt von einer Art Verantwortung
sprechen, wenn wir Moral meinen, erklért sich offenkundig vor dem christlichen
Hintergrund. Angesichts der Religionskritik Kants, die die Eschatologie zugunsten
der Moral zuriickdriangt, wird es aulerdem verstidndlich, warum Verantwortung zu
einem zentralen Begriff geworden ist, wihrend die Gerichtbarkeit Gottes an
Bedeutung verloren hat. Von nun an ist die Anerkennung der Verantwortung im
BewuBtsein der Menschen gefestigt und — umgekehrt — die theologische
Uberzeugung verunsichert. Die christliche Auffassung wird zur Mythologie
erkldrt, und an ihre Stelle tritt eine reine Abstraktion. Die Herauskristallisierung
des Verantwortungsbegriffs vereinigt Mensch und Gott, und leistet dies durch
einen Vorgang des Abstrahierens. Nicht mehr steht die menschliche Person vor
einem (transzendenten) Gegeniiber, denn beide Seiten sind in einem einzigen
Begriff erfalit. “Verantwortung” ist also das Ergebnis eines
Sdkularisierungsprozesses, der sich nicht etwa in der Form einer Enteignung,
sondern durch abstrahierendes Denken vollzog. Die Abstraktion “Verantwortung”
komprimiert in sich folgende Elemente: das moralische Gesetz, den Angeklagten,



Ankléager, Richter, Herzenskundiger und die endgiiltige Zukunft. Wen wundert es
da noch, wenn die Idee der Verantwortung bei ihren Anhéngern zugleich kraftvoll
und diffus erscheint.

Was den fiir Kants Deutung schwierigen Aspekt der ausschlaggebenden
Zukunft angeht - ein Grundzug der Moral, die fiir uns ungemein wichtig ist -, lehrt
er, daB es sich bei diesem Chrakteristikum lediglich um eine “seelenerhebende
Vorstellung™ handelt. Die Erwartung eines zukiinftigen Ereignisses fiihrt Kant auf
eine inhirente Uberzeugung der Sittlichkeit selbst zuriick:

“Wir wissen von der Zukunft nichts, und sollen auch nicht nach mehrerem

forschen, als was mit den Triebfedern der Sittlichkeit und dem Zwecke

derselben in vernunftméBiger Verbindung steht. Dahin gehort auch der

Glaube: da3 es keine gute Handlung gebe, die nicht auch in der kiinftigen

Welt fiir den, der sie ausiibt, ihre gute Folge haben werde.”"’

Man sieht, welche Kraft der Verantwortungsbegriff durch die Sikularisierung
erhalten hat.

Das Fragezeichen

“Traum” bedeutet nicht nur etwas Idealistisches, sondern auch etwas
Substanzarmes. Ist die Kraft der Verantwortung langfristig tragfahig, wenn sie so
abstrakt wird, da3 man sogar von der Dimension des “vor” abstrahiert? Macht sie
iiberhaupt Sinn, oder ist sie nur ein kulturelles Uberbleibsel, d.h. ein im
BewuBtsein des Volkes nicht mehr begriindetes und deshalb bedrohtes Vor-Urteil?
Oder ist der Glanz der Verantwortung wie der Glanz einer priachtigen Seifenblase,
dem Platzen immer nahe? Eine entwurzelte Bliite, zum Verwelken verurteilt?
Kann Verantwortung als ein bloer Traum, als eine verselbstandigte Abstraktion,
ohne ihr christliches, wirklichkeitsbegriindendes Fundament am Leben bleiben?
Anders ausgedriickt: Kann man das Wort “Gott” aus der Formel “Verantwortung
vor Gott” ohne Verlust entfernen? Welche substantielle Wirklichkeit kommt reiner
“Verantwortung” zu?

Die Wirklichkeit, die Kant in dem Bild der Verantwortung sah, bezeichnete
er fiir gewoOhnlich als Pflicht. Heute besitzt die Idee der Pflicht sicherlich nicht
mehr die erforderliche Kraft, um unser moralisches Verhalten zu tragen. Die
Interpretation des Endgerichts als in Wirklichkeit ein Gewissensgeschehen ist

’ I. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft, B 245. “Wenn man
hiermit vergleicht, was von der Wohltitigkeit an Diirftigen, aus bloen Bewegungsgriinden der Pflicht (Matth.
XXV, 35-40) gesagt wird, da der Weltrichter diejenigen, welche den Notleidenden Hiilfe leisteten, ohne sich auch
nur in Gedanken kommen zu lassen, daf3 so etwas noch einer Belohnung wert sei, und sie etwa dadurch gleichsam
den Himmel zur Belohnung verbianden, gerade eben darum, weil sie es ohne Riicksicht auf Belohnung taten, fiir die
eigentlichen Auserwéhlten zu seinem Reich erklért: so siecht man wohl, daB3 der Lehrer des Evangeliums, wenn er
von der Belohnung in der kiinftigen Welt spricht, sie dadurch nicht zur Triebfeder der Handlung, sondern nur (als
seelenerhebende Vorstellung der Vollendung der géttlichen Giite und Weisheit in Fithrung des menschlichen
Geschlechts) zum Objekt der reinsten Verehrung und des grofiten moralischen Wohlgefallens fiir eine die
Bestimmung des Menschen im ganzen beurteilende Vernunft habe machen wollen.” Ebd., 244-245.

YEbd., B 245, Anm.



allerdings nicht neu und kommt nicht unbedingt als Ergebnis einer Sdkularisierung
zustande. Es wire verkehrt, sich die Frage so vorzustellen, als handele es sich um
zwel Pole: einerseits eine transzendente religiose Auffassung und andererseits eine
diesseitige moralische Auffassung. Die christliche Eschatologie schlieBt Moral
bestimmt nicht aus, Moral reprasentiert vielmehr die Kehrseite der himmlischen
Ewigkeit. Das Gottesgericht legt das Gewissen zugrunde. So lehrte beispielsweise
der Theologe Johannes Scotus Eriugena schon im 9. Jahrhundert, dal3 das
himmlische Endgericht eigentlich im Gewissen stattfindet.'' Die Reduktion der
Religion auf die Moral bedeutet also nicht eine Substitution, sondern eine
Eliminierung. Durch Kants Einbeziehung des Gewissens in die
Verantwortungsidee ist nicht etwas Neues hinzugekommen, sondern vielmehr
etwas ausgeklammert worden.

Abschwichungen der Verantwortung lassen sich zur Zeit tatsdchlich
beobachten. Schon eine verbreitete Inflation der Verwendung des Wortes hat
zwangsliufig seine Entwertung zur Folge. Der Begriff, zumindest in der Form des
Adjektivs, wird zum Beispiel sogar auf vor-menschliche Dinge angewendet
(“Materialschwiche war fiir den Umfall verantwortlich.”). Die mit der Praposition
“vor” artikulierte Dimension verschwindet stillschweigend aus dem allgemeinen
Sprachgebrauch. Das Substantiv kommt in der (eigentlich sinnlosen) Pluralform
vor, was darauf hinweist, da} Verantwortung nicht mehr umfassend verstanden
wird.

Man kann sich unschwer vorstellen, dal der Traum der Verantwortung
seine Kraft im Bewul3tsein der Menschen verlieren wird, so wie Kants
Grundbegriff der Pflicht. Auch der Begriff des Gewissens ist zunehmend zur
Bedeutung von individueller Beliebigkeit oder von etwas Irrationalem degeneriert.
Gibt es keine Verantwortung vor einer iiberindividuellen Instanz, wird es sinnlos,
jemanden zur Verantwortung “ziehen” zu wollen. Was folgt, wenn wir aus dem
Traum erwachen und dann entdecken, dal3 wir den Wert und die Kraft der
Verantwortung nicht mehr wahrnehmen kénnen?

1 “Nam quod in ecclesiastico symbolo fides catholica confitetur, dicens: Inde venturus

judicare vivos et mortuos, non ita debemus cogitare, ut localem motum ipsius, seu ex intimis naturae sinibus in hunc
mundum processionem quandam intelligamus, donec visibilibus membris corporeis sensibus judicandorum
appareat; sed adventum ipsius unusquisque bonorum et malorum intra seipsum videbit in sua conscientia, quando
aperientur libri, et revelabit Deus abscondita tenebrarum, et unusquisque suarum actionum et cogitationum judex
erit.” Johannes Scotus Eriugena, Periphyseon, V, 38 (Patrologia latina, Bd. 122, 997 B). “Gegeniiber einer
dinghaften Vorstellung des letzten Gerichtes ist dieses im Sinne Eriugenas vielmehr als ein Vorgang in unserem
BewuBtsein (,Gewissen‘) anzunehmen.” W. Beierwaltes, “Eriugenas Faszinationi”, in: From Augustine to
Eriugena. Essays on Neoplatonism and Christianity in Honor of John O'Meara. Ed. by F. X. Martin and J. A.
Richmond. - (Washington, DC: Catholic University of America Press, 1991), 22-41, hier: 40, Anm. 33. Eriugena
berief sich (Patrologia latina, Bd. 122, 997) auf Augustin, De civitate Dei, XX, cap. 13.



Literaturverzeichnis

Beierwaltes, Werner: Eriugenas Faszinationi. In: From Augustine to Eriugena. Essays on Neoplatonism and
Christianity in Honor of John O'Meara. Hg. v. F. X. Martin u. J. A. Richmond. Washington, DC 1991, 22-41.
Grimm , Jacob / Wilhelm Grimm: Deutsches Worterbuch, Bd. 12/1 (Leipzig, 1956)

Havel, Vaclav: Briefe an Olga. Betrachtungen aus dem Gefingnis, iibers. von J. Bruss, bearb. von J. Gru$a. Reinbek
bei Hamburg 1989.

Hoye, William J.: Demokratie und Christentum. Die christliche Verantwortung fiir demokratische Prinzipien.
Miinster 1999.

Johannes Skotus Eriugena: De divisione naturae. Patrologia latina, Bd. 122, 441-1022.

Kant, Immanuel: Die Metaphysik der Sitten, Tugendlehre. Werke in zehn Bénden, hrg. v. Wilhelm Weischedel, Bd.
7. Darmstadt 1968. 501-634.

Ders.: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloen Vernunft Werke in zehn Bénden, hrg. v. Wilhelm
Weischedel, Bd. 7. Darmstadt 1968. 645-879.

Picht, Georg: Der Begriff der Verantwortung. In: ders., Wahrheit Vernunft Verantwortung. Philosophische Studien.
Stuttgart 1969. 318-342.

Unabhéngigkeitserkldrung der Vereinigten Staaten von Amerika, 4. Juli 1776. Berlin: Deutsches Historisches
Museum 1994.



