Der zweideutige Gott der Liebe

in Camille Saint-Saéns' Oper Samson und Dalila

Immoralitat und Grausamkeit in der Samson-Erzahlung

Die biblische Erzahlung von Samson (bzw. Simson) und Dalila kann ich heute nicht lesen,
ohne dald sich mir zuallererst die Frage aufdrangt, wie wir diese Geschichte als religids

akzeptable, ja als ertraglich ansehen dirfen.

Die Oper kommt uns mehr entgegen und ist religidser als die Bibel. In der biblischen
Erzahlung wird Dalila von den Flrsten der Philister angesprochen, in der Oper vom
Hohenpriester. In der Bibel ist iberhaupt nicht von den Priestern der Philister die Rede.
Auch die biblische Grausamkeit wird in der Oper weitgehend ausgeklammert. Die Oper sagt
lediglich etwa, dal Samson die Ernte der Philister "verwustet" hat, wahrend es in der
biblischen Version wortwortlich heifdt: "Samson ging weg und fing dreihundert Flichse. Dann
nahm er Fackeln, band je zwei Fichse an den Schwanzen zusammen und befestigte eine
Fackel in der Mitte zwischen zwei Schwanzen. Er zundete die Fackeln an und liel3 die
Flchse in die Getreidefelder der Philister laufen. So verbrannte er die Garben und das noch
stehende Korn, ebenso die Weingarten und die Olbdume" (Richter 15, 4-5). Die

Existenzgrundlage des Feindes ist vernichtet.

Ferner erwahnt die Oper nicht, dalk der Hal} der Philister daher riihrt, dall Samson tausend
Philister getotet hat, und zwar, als "der Geist des Herrn Gber ihn kam". Daraufhin "fand er
den noch blutigen Kinnbacken eines Esels, ergriff ihn mit der Hand und erschlug damit

tausend Manner" (Richter 15, 15).

Die Oper sagt auch nicht, dal? sich beim Tempelsturz am Ende allein auf dem Dach 3000

Philister sich befanden: Zuschauer, Zaungaste. Wieviel waren wohl im Tempel selbst? Das

-1-



unbarmherzige Abschneiden der Haare Samsons wird ebenfalls nicht in der Oper erwahnt.

In den Bibelerzahlungen hingegen werden ungehemmter Haf3, erbarmungsloser Zorn,
grenzenlose Rache, unglaubliche Grausamkeit vollig unproblematisiert dargestellt. Liigen,

Hurerei, Selbstmordattentat scheinen moralisch ganzlich unbedenklich zu sein.

Was ist das fur eine Religion? Ich will nicht drumherum reden und mul3 also gestehen: Das
ist meine Religion. Zwar kann ich diesen Rachegott in der Weise, wie er hier dargestellt
wird, nicht akzeptieren, aber ich akzeptiere diese Entwicklungsstufe meines Glaubens, vor

zweiundeinhalb Millennien.

Ich kann jetzt nur fir meine eigene Religion sprechen. Zumindest die christliche Religion ist
nicht von Anfang an ein statisches Gebilde. Schon in der Bibel selbst findet eine Entwicklung
statt: Wir unterscheiden beispielsweise zwischen dem Alten und Neuen Testament. Selbst
Dogmen — also die harten unfehlbaren Glaubenssatze — kennen eine Entwicklung. Der
Begriff Dogmenentwicklung ist ein Terminus technicus der katholischen Theologie. Die
Auslegung der verbindlichen Schrift kennt ebenfalls eine Entwicklungsgeschichte. Trotz der
Abgeschlossenheit der Offenbarung zeugt die Existenz eines kirchlichen Lehramtes von der
Institutionalisierung — wie ein Verfassungsgericht — der fortwahrenden Lehrentwicklung. Dalk

die Wissenschaft der Theologie eine Entwicklung kennt, liegt somit auf der Hand.

Infolgedessen ist es unangemessen, eine Religion wie die christliche zu beurteilen, als ob
sie unveranderlich ware. So ist es z. B. illegitim, heutige MaRstébe zu verwenden, um ein

friheres Jahrhundert zu beurteilen und das Christentum damit zu verurteilen.

Das Problem

Nicht nur ist die Stufe der Religion bei Samson ziemlich niedrig; auch die Stufe der

Liebe in der Oper ist nicht besonders hoch entwickelt, wenngleich die Liebe ihr Thema ist —

-



allerdings keine erfreuliche Liebe.

Die Oper ist dennoch keine Liebesgeschichte. Samson verliebt sich leidenschaftlich in
Dalila, genauer gesagt: in Dalilas aul3erliche Schénheit. Durch die Liebe wird "der Starkste
unter allen Starken", wie es in der Oper heil3t, zum Diener Dalilas gemacht, wahrend Dalila
die Liebe in ihren Dienst nimmt. Sie beansprucht fiir sich den Gott der Liebe. Der Gott
Samsons ist aber ebenfalls ein Gott der Liebe: der Herr, "der uns liebt" (Akt I, Szene 1).
"Dieser Gott voller Guite", sagt er am Anfang der Oper, "verspricht uns die Freiheit" (I, 1) —
ohne zu diesem Zeitpunkt zu ahnen, wie tief die Freiheit reicht — viel tiefer jedenfalls als die

politische Freiheit.

Fir Dalila ist die durch ihre Schoénheit erweckte Liebe eine Waffe gegen die Freiheit, ein Gift
—"Liebe!", betet sie. "GielRe das Gift in seine Brust! [...] Er gehdrt mir, er ist mein Sklave! /
Gegen die Liebe ist seine Kraft wehrlos, / [...] Er wird meinem Zauber erliegen." Samson
weil}, dal® er verfuhrt wird. Dalila erklart: "Ich weif®. Von seinen Brudern / Hort Samson
bittere Vorwturfe, / Sie warnen ihn standig / Vor unserer Liebe. / Doch er kampft vergeblich /
Gegen seinen Willen an. / Ich weil}, wie sehr er mich liebt. / [...] Er sucht vergeblich mir zu
widerstehen; / Er ist stark im Kampf, / Doch er ist mein Sklave / Und zittert in meinen Armen"

(I, 2).

Und er wird tatsachlich von Dalilas Gott der Liebe besiegt — gegen sich selbst, innerlich
zerrissen, Ubermannt von Glick. LaRt sich Schuld umstandsloser darstellen? Der
Regiehinweis, als Samson sich an Dalilas Haus heranschleicht, trifft die Sache gut: "Samson
kommt von rechts. Er scheint erregt und verwirrt, er zégert und schaut sich um. Es wird noch
dunkler." Dann singt er: "An diesen Ort kehre ich zurlick, ganz gegen meinen Willen. / Ich
mochte fliehen, ach! und kann nicht! / Ich verfluche meine Liebe [...] und doch liebe ich noch
immer [...] / Fort, nur fort von diesem Ort, wohin meine Schwachheit mich drangt!" (ll, 3)

"Liebe ist Leiden", wie Goethe sagt. "Man muR es nur, man will es nicht."" Wer sie erlebt hat,

'Johann Wolfgang von Goethe, Brief an Riemer am 11. 7. 1810.



weild, warum Platon den Eros einen "géttlichen Wahnsinn" — vergleichbar mit dem BiR einer
Natter, der den Hingerissenen auler sich selbst treibt — genannt hat —, und er will diese
Erfahrung nicht missen. Samsons aufwihlende Leidenschaft ist nicht schwacher als seine
ungeheuerliche, von Gott geschenkte Muskelkraft. Fiir seine Liebe zu Dalila ist er bereit,
alles, selbst Gott, zu opfern: "Ich gabe so gern mein Leben / Fir diese Liebe, die mich
glicklich machte! / [...] Meine Liebe zu dir ist so grof, / DaR ich dich Gott zum Trotz zu
lieben wage! / Ja! Wenn ich gar daran zugrunde ginge, / Dalila! Dalila! Ich liebe dich! /[...]
Wenn ich fir dich gar Gott zu vergessen wage!" (I, 3) Dalilas Gott der Liebe liberwindet den

wahren Gott Samsons.

Samsons Liebe ist eine leidenschaftliche Liebe, reifer als die kindliche Liebesvorstellung der
tanzenden Blumenmadchen in der Oper und selbstverstandlich auch reifer als die
vorgetauschte Liebe der haRerflllten Dalila, die spottet: "Die Liebe diente meinem Plan. /
Um meine Rache zu stillen, / Habe ich dir das Geheimnis entrissen! / [...] Du glaubtest an
diese Liebe. / Sie hat dich in Ketten gelegt. / Dalila racht nun / ihren Gott, ihr Volk und seine

Schmach” (lll, 3).

Samsons Kampf mit sich selbst vor Gott

Samson steht im Kampf mit sich selbst, ausgetragen in der Prasenz Gottes. Er wendet sich
fortwahrend betend an Gott. Dabei betrachtet er sich aus der Perspektive Gottes, mifdt sich
vor dem Anspruch Gottes. Dahingegen ist Dalilas Rachesucht ungehemmt. Samson erfillt
seine Sehnsucht nach Liebe nicht, aber er ist sich seiner Unzulanglichkeit bewuf3t. Dalila
kennt hingegen keine Schuldgefuhle, keine Reue; dafur fehlt ihr die Voraussetzung. Man
spurt keine Neigung, ihr zu verzeihen. Sie ist eins mit sich. Bei ihr herrscht ihr Geist
ungebrochen, voll des Hasses. Sie unterwirft sich der Liebe nicht, sondern bedient sich

ihrer. Sie wird keineswegs von Leidenschaft ibermannt. Sie befindet sich in Harmonie mit

2Platon, Phaidros, 249d-250c.



ihren Geflhlen.

Samson sieht den Hal} Dalilas zunachst gar nicht; der Verliebte ist unfahig, zwischen Liebe
und Hald zu unterscheiden. Er wird durch die auerliche Schonheit geblendet und erst, als
er blind ist, erblickt er den Hal} hinter Dalilas Schonheit und ihrer scheinbar liebevollen
Hingabe, die ihn verfiihrt, beim AuRerlichen stehenzubleiben. Bei Sokrates etwa war es
umgekehrt: AuRerlich war seine HaRlichkeit sprichwdrtlich,aber als Mensch war er sehr
schon. Uber ihn wird die Anekdote erzahlt, daR, als man ihm einen schdnen Jingling

vorstellte, Sokrates zu ihm sagte: Sprich, damit ich dich sehen kann!

Samsons Liebesfahigkeit scheint auf das Physische beschrankt zu sein. Die Bibel erzahlt,
dal er seine Ehefrau blof3 einmal sehen mufRdte, um sie sofort heiraten zu wollen. "Gib mir
diese", sagt er, "denn sie geféallt meinen Augen" (bzw., wie eine andere Ubersetzung lautet:
"sie ist richtig in meinen Augen") (Richter 14, 1-3). Auch diese vernunftiose Liebe endet in

erschreckender Gewalt.

SchlieBlich aber erreicht Samson die Reifestufe einer schuldigen Liebe, wahrend Dalila
durch den Hal geblendet wird und mit sich eins bleibt. Sie verharmlost die Flammen ihrer
schénen Augen. Sie umgibt sich mit den tanzenden Madchen, "mit Blumen im Haar [und]
Blumengirlanden in der Hand". In ihrer Unschuld kennen diese "die weltbeherrschende

Gewalt der geschlechtlichen Liebe™

noch nicht. Was sie singen, klingt modern und uns
vertraut: Liebe als Zartlichkeit und holde Freude. "Zarter Gesang erklinge zum Duft der
Rosen, / Deren Knospen sich 6ffnen!", singen sie. "Schdnheit, Himmelsgabe, Lenz unserer
Tage, / SiBe Augenweide, Hoffnung der Liebenden, / Dringe in unser Herz, entziinde in

unserer Seele / Deine zarten Flammen! / Wir wollen lieben, meine Schwestern, ewig

lieben!" (1, 6)

Die Flammen, die Samson in Dalilas Augen sieht, sind aber alles andere als zart. Sie

3Carl Friedrich von Weizsécker, Der Garten des Menschlichen. Beitrége zur geschichtlichen
Anthropologie (Minchen 1977), 153.



zerreilen ihn. Seine einzige Hilfe sieht er in Gott: "Lodernde Flamme, die mich verzehrt, /
Die sie von neuem hier in mir entfacht, / Verlésche doch, bei Gott! / Erbarmen, Herr, erhore
mein Flehen!" (I, 6) Nicht seine Haare sind seine Schwachstelle — in der Oper werden sie
gar nicht ausdricklich erwahnt. (Nur im Regiehinweis am Anfang des dritten Aktes ist davon
die Rede, dal} seine Haare geschoren sind. Das muf} auch so sein, zumal die Besucher die

biblische Geschichte kennen.) Samsons Achillesferse ist sein Herz.

Samson betrachtet sich aus einer tibergeordneten Betrachtungsebene, namlich so wie Gott
ihn sieht. Die Oper setzt mit dem Wort 'Gott' und mit einem Gebet an. Die Hebraer singen:

"Gott! / Gott Israels! Erhoére das Gebet!" Samson steht im Gebet fortwahrend zu Gott.

Far Dalila ist die Liebe ein Gott. Wenn man die Liebe zu einem Gott macht, wird sie

allerdings alsbald bdse.

Aber lehren Christen denn nicht, dal} Gott die Liebe ist? Gewil}, aber die Aussage, Gott sei
die Liebe, ist wesentlich anders als die Aussage, die Liebe sei Gott. Vor allem ist Liebe im

Sinne der sinnlichen Leidenschaft nicht mit Gott gleichzusetzen.

Hier kdnnte man einwenden, dal}, was Christen in diesem Fall unter Liebe verstehen, eine
rein geistige, gleichsam héhere Liebe sei, also nicht die geschlechtliche Liebe. Soll das nun

heilRen, dal die geschlechtliche Liebe von vornherein eine Quelle des Bdsen ist?

Die Liebe

In der Tat ist Samsons Liebe zu Dalila eine schuldhafte Liebe, aber nicht deshalb, weil
erotische Liebe in sich schlecht ist, sowenig wie die Schdnheit bése ist, wenngleich man

Baudelaires Frage gut verstehen kann: "Kommst du aus der Tiefe des Himmels zu uns oder



steigst du auf aus dem Abgrund, O Schénheit?" C. F. v. Weizsacker spricht &hnlich Uber die
Schonheit: "Wir Menschen, endliche Wesen, zwischen die zwei Unermellichkeiten des
Himmels und der Holle gespannt, welcher von beiden sollen wir fur die alles erschitternde
Macht der Schénheit den Dank abstatten?" Luzifer (etymologisch der 'Lichttrager' — zur

Schoénheit gehort der Glanz) war das Schoénste von allen Geschopfen.

In seiner Enzyklika Uber die Liebe (Deus est caritas) bezeichnet Papst Benedikt XVI. die
Liebe zwischen Mann und Frau geradezu als den "Urtypus von Liebe schlechthin, neben
dem auf den ersten Blick alle anderen Arten von Liebe verblassen". Fur einen Thomas von
Aquin kann das Freisein von sinnlichen Begierden sogar ein Laster sein. Er lehrt namilich,
daf sinnliche Empfindungslosigkeit Stinde sein kann, da sie der natirlichen Rolle der Lust
widerspricht. "Alles, was der natlrlichen Ordnung widerspricht, ist lasterhaft", argumentiert
er. "Die Natur aber verband die Handlungen, die zum Leben des Menschen notwendig sind,
mit Lust. [...] Wenn also jemand in solchem Male die Lust fliehen wiirde, dald er unterliel3e,
was notwendig ist zur Erhaltung der Natur, wirde er stindigen, indem er der natirlichen
Ordnung zuwiderhandelte. Und das gehért zum Laster der Empfindungslosigkeit."® Der
mittelalterliche Heilige geht sogar soweit, zu sagen, dal} es ein moralisches Vergehen sei,
wenn ein Mann durch zu strenges Fasten seine sexuelle Potenz schwacht.” Die Dominanz
des Geistes Uber die Sinnlichkeit fiihrt, Thomas zufolge, nicht zur Unterdriickung, sondern
ironischerweise sogar zu einer Intensivierung der sexuellen Lust. Gegen das Bedenken, daf}
gerade "beim Geschlechtsverkehr der Mensch am meisten den Tieren ahnlich gemacht
wird" und es deshalb zwischen Eva und Adam vor dem Sindenfall keinen

Geschlechtsverkehr geben konnte, entgegnet Thomas: "je reiner die Natur, desto sensibler

“Charles Baudelaire, "Hymne a la Beauté", Les Fleurs du Mal.
SCarl Friedrich von Weizséacker, Das Schone", in: ders., Der Garten des Menschlichen, 134.
®Thomas von Aquin, Summa theologiae, |I-l, Frage 142, Artikel 1, corpus.

"Vgl. Thomas von Aquin, Quaestiones quodlibetales 5, Frage 9, Artikel 2, corpus.



sei der Kdrper und desto grofer das Vergniigen". Auch die Tatsache, daR die
Geschlechtslust gelegentlich so stark wird, da® das geistige Erkennen kurzerhand
ausgeschaltet wird, hélt er fiir zulassig, da die Vernunft dies grundséatzlich bejaht.® In sich
betrachtet ist keine Wirklichkeit schlecht; worauf es ankommt, ist, die Rangordnung zu

respektieren.

Das eigentliche Versagen sowohl bei Dalila als auch bei Samson besteht darin, dal die
erotische Liebe unterentwickelt bleibt. Die biblische Skepsis gegenliber aulierlicher
Schonheit riihrt daher, dalk die Schénheit eines Geschopfes blind fiir die tiefere Schénheit
des Schopfers machen kann. Allzu leicht lassen die Menschen sich "durch das Aussehen
verfuhren, weil das Geschaute so schon ist. [...] Durch deren Schénheit entzlickt, sahen sie
schon in diesen Dingen Gétter" (Weish 13). Und das "ist aller Ubel Anfang, Ursache und
Ende" (Weish 14, 27). Die verfuhrerische Kraft der Schonheit der Welt geht auf den
fehlenden Gottesbezug zurlick. Simone Weil hat das ausdrucksvoll formuliert: "Die Holle als
lllusion des Paradieses. Nichts anderes ist die Wollust. Kinstliche Paradiese,
ausgezeichneter Ausdruck. Die Wollust (aber nicht das reine Vergnigen) ist eine Illusion
des Glicks. Das reine Vergniigen befindet sich an seinem Platz; es kann das Glick
begleiten, schlie3t aber nicht die Illusion des Gliicks mit ein. Es scheint nicht unendlich; es

erscheint als begrenzt.""°

Nach Platon soll die Wahrnehmung des physisch Schdnen der Anfang eines stufenartigen
Aufstiegs zum Geistigen bis hin zur géttlichen Schonheit selbst sein. In einem Brief des hl.
Paulus liest man Ahnliches: "Zuerst kommt nicht das Geistige, sondern das
Sinnenhaft-Irdische, und dann erst das Geistige" (7 Kor 15, 46). Fur Platon soll man "sich

auf die hohe See des Schénen begeben". Ihm zufolge ist die Hingerissenheit durch die

8Thomas von Aquin, Summa theologiae, |, Frage 98, Artikel 2, Einwand 3 und zu 3.

®'Es ist nicht wider die Tugend, wenn das Wirken der Vernunft zuweilen unterbrochen wird
durch etwas, das der Vernunft gemaf geschieht. Sonst wére es ja wider die Tugend, sich dem
Schlafe hinzugeben." Thomas von Aquin, Summa theologiae, II-1l, Frage 153, Artikel 2, zu 2.

'%Simone Weil, Cahiers. Aufzeichnungen, Band Il, hrsg. u. ibers. von E. Edl u. W. Matz
(Miinchen 1993), 10.



leibliche Schénheit eines einzelnen Menschen der Anfang eines aufsteigenden Weges. Die
Gefahr dabei ist die Verfihrung zum Verweilen. Man sollte, Platon zufolge, aufsteigen und
die Schonheit in den Seelen sehen und dann das Schdne in den Gedanken, Bestrebungen
und Charaktereigenschaften, "und auf diese Weise die Schonheit des Leibes fiir etwas

Geringeres zu halten""" lernen.

Samsons schuldige Liebe

Samson verwechselt seine erotische Leidenschaft nicht mit Gott. Wer von der Liebe zu Gott
weild, ist auRerstande, Vorstufen zu ihm zu vergéttlichen. Samsons Gottesbewul3tsein
verleiht ihm genug Abstand, um seine Schwache zu erkennen. "O Gott! Der du meine
Schwachheit siehst, / Erbarme dich deines Dieners! / VerschlieRe mir die Augen, das Herz /
Vor der schmeichelnden Stimmen der Versuchung! [...] / Verhiille ihr Antlitz, dessen
Schoénheit / Mir Sinne und Seele vernebelt! / Und in ihren Augen I6sch die Flamme aus, / Die
mich meiner Freiheit beraubt!" Keine Wunder, dal} der alte Hebraer Samson warnt: "Meide
die lodernde Flamme ihrer Blicke!" (I, 6) — Vielleicht ist das Schénste, das wir kennen, die

Wahrnehmung des hingebungsvollen Blicks einer geliebten Person.

Samson vergottlicht die Liebe nicht. Er gibt sich schlieRlich in die Hande Gottes. "Zu Tode
betrtbt, Herr, / Mége durch deinen géttlichen Willen / Sich hier mein Schicksal erfullen!" (111,

3)

Indem er selbst seine Schwache erkennt, ist Samson Dalila voraus. Seine hingebende Liebe
ist eine schuldige Liebe. "Und in der Verirrung meines Herzens, / O Herr, habe ich die Liebe
entweiht, / Als ich dieser Frau sie schenkte." (lll, 3) "Sieh meine Not, ach! Sieh meine
Verzweiflung! / Erbarmen, Herr! Erbarmen mit meiner Schwachheit / Von deinem Wege bin

ich abgewichen! / [...] Ich opfere dir, o Gott, meine arme zerrissene Seele." (lll, 1)

"Platon, Symposion, 210c.



In der Oper erfahren wir Gberhaupt nichts Gber seine Haare oder wie er Gberfihrt worden ist.
Wir erfahren nur von seiner Siinde, das heildt, er gibt seiner Leidenschaft nach — und damit

ist es getan.

Samsons Befreiung von Schuld

Bei Samson ist die Liebe sein Schwachpunkt, aber auch seine letzte Starke. Sie ist stark
genug, um ihn selbst temporar zu besiegen. Aber so, dal® wir bereit sind, ihm Verzeihung
entgegenzubringen. Seine Hinwendung zu Gott macht es ihm mdglich, seine Schuld
wahrzunehmen und zu bereuen. "Mein schuldbeladenes und unglickliches Herz. Gott!
Nimm mein Leben als Opfer!" (lll, 1) Seine Reue vor Gott bezeugt eine neue Reifestufe und

verleiht ihm eine neuartige Freiheit: die Freiheit von Schuld.

Dann gewahrt Gott ihm seine letzte Bitte, und der Vorhang fallt.

-10-



