
4 Nummer 25 | 27. Juni 2021 Nummer 25 | 27. Juni 2021 5THEMA DER WOCHE
ZO 4 ZO 5

Die Gläubigen haben einen 
Anspruch auf Mitentscheidung
Über Bischofsrücktritte wird 
gerade viel diskutiert, jeden-
falls in der Theorie. Trotzdem 
bleiben viele Fragen off en. 
Damit sind wir direkt bei 
dem zentralen systemischen 
Problem. Es gibt keine klaren 
Regelungen. Das hat viel mit 
den Besonderheiten des Bi-
schofsamtes zu tun, darf aber 
trotzdem nicht so bleiben. 

Allein der Papst entschei-
det über den Rücktritt eines 
Bischofs. Nach welchen Kri-
terien er dies tut, ist aber 
– erst recht nach den jüngs-
ten Entwicklungen – wenig 
transparent und nicht nach-
vollziehbar. „Weide meine 
Schafe“, wenn er dieses Je-
suswort an Petrus zitiert, 
sind die Rollen klar. Als Scha-
fe haben die Gläubigen einer 
Diözese selbst kein Recht 
mitzureden. Ihnen bleibt nur 
laut, zu blöken oder wie in 
Köln auf der Straße zu pro-
testieren. 

Und was macht den Hir-
ten selbst aus? Natürlich ist 
er Recht und Gesetz ver-
pfl ichtet, dem allgemeinen 
Strafrecht und dazu dem 
Kirchenrecht. Bei persön-
lichen Verfehlungen juris-
tischer Art sollten die nöti-
gen Konsequenzen schnell 
klar sein. Papst Franziskus 
schreibt: „Es sind nicht die 
Untersuchungen, die uns ret-
ten.“ Das kann nur heißen: 

Bringen Untersuchungen 
keine juristischen Verfeh-
lungen zutage, ist das eine 
notwendige, aber keine hin-
reichende Bedingung. Ohne 
Freispruch hier kann man 
nicht im Amt bleiben, aber 
mit Freispruch ist man noch 
lange nicht „gerettet“. 

Es gibt einen moralischen 
Anspruch und es gibt neben 
persönlicher Schuld auch 
und gerade eine Verantwor-
tung für die Institution Kir-
che. In der Politik spricht 
man in solchen Fällen von 
politischer Verantwortung, 
die man als Entscheidungs-
träger übernimmt. Wer 
nicht selbst die nötigen 
Konsequenzen zieht, merkt 
es dann spätestens bei der 
nächsten Wahl. 

Die katholischen Schafe 
können aber ihren Hirten 
nicht (ab-)wählen. Die ur-
sprünglich notwendige Zu-
stimmung der Gläu-
bigen einer Di-
özese zu ihrem 
Bischof ist zum 
liturgischen Ap-
plaus nach der 
Weihe verküm-
mert. Doch wenn 
das Vertrauen der 
Herde in den Hirten 
unwiderrufl ich zerstört 
ist, wird sie ihm einfach 
nicht mehr folgen. Irgend-
wann sehen die Schafe nur 

noch die Möglichkeit, die 
Herde zu verlassen. 

Es gibt also Handlungsbe-
darf: Wir brauchen Rechts-
sicherheit, unabhängige Un-
tersuchungen, verbindliche 
Verfahren und Berufungs-
instanzen. Die Gläubigen 
eines Bistums haben einen 
Anspruch auf echte Mitent-
scheidung bei der Einset-
zung wie bei der Absetzung 
ihrer Bischöfe. Wann muss 
ein Bischof zurücktreten? 
Kommt darauf an! Auf die 
Schwere der Verfehlung, ob 
es persönliche Schuld ist 
oder Versagen im Amt und 
systemische Verantwortung.  

Verbesserte Verfahren 
und klare Beteiligung der 
Diözesanen können jedoch 
nicht die Notwendigkeit 
ersetzen, als Bischof das 
eigene Gewissen zu prü-
fen und Verantwortung zu 
übernehmen. Dafür braucht 

man nicht erst die 
Ergebnisse von 

teuren Gutach-
ten abwar-
ten und diese 
Entscheidung 
kann man 

nicht nach Rom 
delegieren. 

Claudia Lücking-
Michel, Vizepräsidentin des 
Zentral komitees der deut-
schen Katholiken (ZdK)

Auch verdiente Bischöfe 
werden ihren Rücktritt anbieten 
Kirchenrechtlich hat Papst 
Franziskus die Sanktionie-
rung von Pfl ichtverstößen 
von Bischöfen im Umgang 
mit Anzeigen von Fällen se-
xualisierter Gewalt gegen-
über Kindern und Jugend-
lichen bereits 2016, 2019 
und nun auch im überarbei-
teten Strafrecht, das im De-
zember in Kraft treten wird, 
verschärft. Im neuen Recht 
wird der Bischof bestraft, der 
es versäumt, eine Strafanzei-
ge weiterzuleiten, wozu er 
durch kirchliches Recht ver-
pfl ichtet ist. Und jede ande-
re Pfl ichtwidrigkeit im Um-
gang mit diesen Fällen kann 
auch weiterhin sanktioniert 
werden. 

Schon die 2019 erlassenen 
Verfahrensschritte zur Un-
tersuchung dieser Vorwür-
fe führen aktuell zum Bei-
spiel in Polen zu zahlreichen 
Rücktritten von Bischöfen. 
Die Zeit der systematischen 
Vertuschung sexualisierter 
Gewalt in der Kirche durch 
Bischöfe soll nach dem Wil-
len von Franziskus endgül-
tig vorbei sein. Die bereits 
länger amtierenden Bischöfe 
sind herausgefordert, unab-
hängig von externen Unter-
suchungen durch Wissen-

schaftler in Zusammenarbeit 
mit den Betroff enen, Gewis-
senserforschung zu halten, 
was ihr Verhalten in diesem 
Bereich angeht. 

Es kann dabei nicht an-
gehen, durch bezahlte An-
wälte sich als Bischöfe vor-
dergründig nur auf einer 
staatlich-rechtlichen Ebene 
den Persilschein abzuholen, 
dabei aber die moralische 
Dimension außer Acht zu 
lassen. Ihre persönliche Ver-
antwortung und die sich 
daraus ergebenden Kon-
sequenzen können die Bi-
schöfe am Ende nur allein 
für sich beurteilen und ent-
scheiden. 

Aber warum soll darüber 
nicht vorher zusammen mit 
den auf diözesaner Ebene 
eingerichteten Räten wie 
Priesterrat und Di-
özesanpastoralrat 
im geschützten 
Raum gespro-
chen werden? 
Ob ein Bischof 
im Amt bleibt 
oder denkt, 
gehen zu müs-
sen, bevor ihn die 
römischen Untersuchungen 
aus dem Amt fegen, ist eine 
so essenzielle Entschei-

dung für die Zukunft eines 
Bistums, dass jeder gute Rat 
hilfreich sein kann. 

Natürlich liegen auch hier 
Gefahren: Gerade popu-
läre und hoch angesehene 
Bischöfe könnten von den 
Gläubigen gedrängt werden, 
im Amt zu bleiben. Und na-
türlich sind die Persönlich-
keitsrechte der Betroff enen, 
aber auch der Beschuldig-
ten bei solchen Gesprächen 
streng zu achten. 

Die Aufdeckung sexuali-
sierter Gewalt in der Kirche 
fordert Bischöfe wie Gläubi-
ge heraus, sich entschieden 
auf die Seite der Betroff enen 
zu stellen, schmerzhaft Ver-
antwortung zu übernehmen 
und die sie ermöglichenden 
toxischen Strukturen zu 
identifi zieren und zu besei-

tigen. Am Ende dieses 
Prozesses werden 

sicher auch ver-
diente Bischöfe 
ihren Rücktritt 
anbieten.

Thomas Schüller,  
Direktor des Instituts 

für Kanonisches Recht 
der Katholisch-Theolo-
gischen Fakultät der 
Universität Münster

Wir brauchen vor allem 
Aufarbeitung von außen 
Was ist eine Pfl ichtverlet-
zung? Hätte die Kirche nicht 
viel früher und viel konse-
quenter die Sklaverei und 
die Todesstrafe verurteilen 
müssen? Aus heutiger Sicht 
können wir zu diesen Fra-
gen ein deutliches Ja sagen. 
Und bedauern, dass manche 
Lernprozesse in unserer Kir-
che so quälend lange sind, 
auch bei der Aufarbeitung 
sexualisierter Gewalt von 
Priestern.

Und doch ist der histo-
rische Rückblick nicht alles. 
Denn er wirft den Blick der 
Gegenwart auf die Verhält-
nisse der Vergangenheit. Die-
ser Blick ist nicht immer fair, 
weil er Maßstäbe von heute 
auf Lebensverhältnisse von 
gestern projiziert.

Nur darf die Logik des da-
maligen Zeitgeistes nicht als 
ethischer Maßstab gelten. 
Wir alle haben das Recht, ja 
sogar die Pfl icht, kritisch mit 
ihr umzugehen, so etwa mit 
Blick auf die Verbrechen in 
der Nazizeit. 

Es ist eine unglaublich 
schwierige Aufgabe, den kri-
tischen Blick auf vergangene 
Übel mit Fairness gegenüber 
den handelnden Zeitgenos-
sen zu verbinden. Denn nicht 

alle Menschen sind zum Hel-
den geboren. Sie orientieren 
sich an dem, was andere tun. 
Nicht immer ist ihr Gewissen 
so stark, dass es den Kampf 
gegen den Zeitgeist aushält. 

Beim Thema Missbrauch 
in der Kirche steht uns allen 
eine große Bußwallfahrt 
gut an. Es waren und sind 
keine Kavaliersdelikte. Beim 
Missbrauch begegnen wir 
Verbrechen an Minderjäh-
rigen, verbunden mit der 
damaligen Überhöhung des 
Priesteramts und der Verklä-
rung einer Kirche ohne Fehl 
und Makel, in der nicht sein 
kann, was nicht sein darf. 
Vorrang hatte die Täterper-
spektive, nicht das Leid der 
Opfer.

Heute sehen wir dieses 
Leid, bleiben aber 
sprachlos. Daran 
ändern Bischofs-
rücktritte und 
Rücktrittsange-
bote wie jüngst 
von Kardinal 
Marx nichts. Wir 
müssen vielmehr 
ins Gespräch kom-
men: mit den Opfern, mit 
den Tätern, mit den Verant-
wortlichen. Ein solcher gro-
ßer Dialogprozess auf allen 

betroff enen Ebenen, verbun-
den mit einem Sühnemonat 
der gemeinsamen Umkehr, 
wäre ein Anfang. Denn Wie-
dergutmachung beginnt mit 
dem Dialog. Dabei kommt 
es vor allem auf das Zuhö-
ren-Können und das Zuhö-
ren-Wollen an. 

Im Christentum kommt 
die Erlösung nicht von innen, 
sondern von außen. Das ist 
ein guter Grund dafür, dass 
wir Aufarbeitung von außen 
brauchen: Der Binnenblick 
genügt nicht. 

Mein Fazit lautet daher: 
Der Rücktritt von Bischöfen 
muss die Ausnahme sein, ex-
terne Aufarbeitung die Regel!

Vielleicht entsteht bei 
einem Weg der Umkehr, der 

Buße und des Dialogs eine 
neue spirituelle Er-

fahrung von Kir-
che. Denn das 
Christentum hat 
eine großartige 
Botschaft: dass 
wir erlöst sind, 

trotz unserer Feh-
ler und Sünden. 

Ulrich Hemel, katholischer 
Theologe und Vorsitzender 
des Bundes katholischer 
Unternehmer (BKU)

Es geht um die Übernahme 
konkreter Verantwortung 
Im Frühjahr 2018 beklagte 
Papst Franziskus in einem 
Schreiben an die Gläubigen 
in Chile eine „Kultur des 
Missbrauchs und ein System 
der Vertuschung“. Kurz da-
rauf erklärten alle Bischöfe 
des Landes bei einem Besuch 
in Rom gemeinsam ihren 
Rücktritt. In den folgenden 
Monaten nahm der Papst 
eine Reihe dieser Rücktritts-
angebote an. 

Auch in Deutschland ist 
die Frage off en: Wer über-
nimmt Verantwortung für 
den Umgang der Kirche mit 
Tausenden von Missbrauchs-
verbrechen an Kindern und 
Jugendlichen durch katho-
lische Priester? Und wie 
müsste diese Verantwor-
tungsübernahme aussehen? 
Aus Sicht der Betroff enen 
ist es nicht entscheidend, ob 
nun ein Bischof seinen Rück-
tritt anbietet, tatsächlich zu-
rücktritt oder unter welchen 
Bedingungen das geschieht. 
Uns geht es um die Über-
nahme konkreter Verantwor-
tung – und dabei geht es um 
mehr als um Rücktritte ein-
zelner Bischöfe. 

In den bislang bekanntge-
wordenen Fällen gab es kaum 
strafrechtliche oder kirchen-
rechtliche Konsequenzen. 
Die MHG-Studie von 2018 

kam zu der Erkenntnis: Fast 
zwei Drittel der in den Per-
sonalakten dokumentierten 
Täter wurden weder den 
Behörden gemeldet noch 
wurde ein kirchenrechtliches 
Verfahren durchgeführt. Nur 
zehn Prozent der Fälle wur-
den an die Glaubenskong-
regation in Rom gemeldet, 
wie es spätestens seit 2001 
eigentlich durch den Vatikan 
vorgeschrieben ist. 

Betroff enengruppen aus 
aller Welt haben deshalb im 
Februar 2019 anlässlich des 
Missbrauchsgipfels in Rom 
eine kirchliche Politik der 
„Null Toleranz“ gefordert: 
Wer Kinder missbraucht hat, 
soll nicht länger Priester sein, 
wer als Bischof den Täter ge-
schützt hat, soll nicht länger 
Bischof sein.

Eine solche klare Regelung 
für die Weltkirche gibt 
es bis heute nicht. 
Und die beste-
henden, unzu-
reichenden Re-
geln werden 
nicht eingehal-
ten. Es mangelt 
an Transparenz 
und fehlt an Kon-
trolle von Macht. Fristen 
werden nicht eingehalten. 
Kriterien sind unklar. Eine 
Kontrollinstanz durch Laien 

gibt es nicht. Kleriker richten 
über Kleriker.

Der kirchlichen Ordnung 
fehlen die minimalen Vo-
raussetzungen jedes Rechts-
staates: eine Verfassung mit 
Rechten und Pfl ichten, der 
auch die Machthaber unter-
liegen, für alle verbindliche 
Gesetze und eine unabhän-
gige Justiz, um diese durch-
zusetzen. 

Aus Sicht der Opfer dieser 
kirchlichen Willkürordnung 
ist aber etwas anderes ent-
scheidend: Bis heute weigert 
sich die Kirche, die Verant-
wortung für den angerich-
teten Schaden im Leben der 
Betroff enen zu übernehmen. 
Betont wird die Schuld der 
Täter. Der Grund ist klar: 
Man will keine Entschädi-
gung für das kollektive Ver-
sagen der Institution leisten, 

deshalb bietet man le-
diglich „Anerken-

nungsleistungen“ 
an.

Reue ohne 
Buße aber bleibt 
schal. Verant-
wortungsüber-

nahme ohne Ent-
schädigung auch.

Matthias Katsch, Sprecher 
der Betroffenenvereinigung 
„Eckiger Tisch“

D as Rücktrittsangebot von Kardinal Reinhard Marx, 
die Ablehnung des Rücktritts durch den Papst und 
die Veröff entlichung des Kölner Missbrauchsgut-

achtens gut zwei Monate zuvor haben für Wirbel gesorgt. 
Erstmals in Deutschland wollte ein führender Bischof sein 
Amt zur Verfügung stellen, um damit institutionelle und 
persönliche Verantwortung für die Fehler im Umgang mit 
Fällen sexuellen Missbrauchs zu übernehmen. 

Nach dem Kölner Gutachten boten Bischöfe ihre Rück-
tritte an, weil ihnen Pfl ichtverletzungen nachgewiesen 
worden waren. In vielen Bistümern wird zurzeit an ähn-
lichen Gutachten gearbeitet. Weil überall ähnlich mit Miss-
brauchsvorwürfen umgegangen wurde, werden auch diese 
Gutachten Pfl ichtverletzungen von Bistumsleitungen fest-

stellen. Von Bischöfen, Generalvikaren und anderen kirch-
lichen Führungskräften. In der Öff entlichkeit, so viel ist 
gewiss, wird dann schnell der Ruf nach Rücktritten laut 
werden. 

Was dann? Wer sollte darüber entscheiden, ob ein Bischof 
zurücktreten muss? Wer sollte mitreden in Fällen, in denen 
seine Fehler nicht eindeutig diesen Schritt erfordern? Oder 
hat Kardinal Marx den Weg vorgegeben – egal, wie groß 
oder klein die persönlichen Verfehlungen reichen, die in-
stitutionelle Verstrickung reicht zum Rücktrittsangebot?

Kirchenrechtlich ist die Lage klar: Der Bischof muss sich 
selbst überlegen, ob er sein Amt zur Verfügung stellt. Die 
Entscheidung darüber triff t dann der Papst. Ein ziemlich 
einsamer Weg ist das. Das hat ja auch Kardinal Marx klar-

gemacht: Das Rücktrittsangebot ist vor allem seine per-
sönliche Entscheidung gewesen. Hält ein Bischof trotz des 
öff entlichen Drucks an seinem Amt fest, bleiben vielleicht 
Wut, Streit und Entfremdung.

Hilfreich könnte deshalb ein Verfahren sein, das zu einer 
breiter akzeptierten Entscheidung führt, etwa durch die 
Einbindung diözesaner Gremien. 

Zudem stellt sich die Frage: Könnte es zwischen Rücktritt 
und Verbleib im Amt nicht auch andere sichtbare Zeichen 
der Buße geben? Wir haben katholische Fachleute um Ant-
worten auf diese Fragen gebeten – einen Kirchenrechtler, 
einen Unternehmer, eine Laienvertreterin und einen Miss-
brauchsbetroff enen. 

Ulrich Waschki 

Mit Kardinal Marx hat erstmals ein 
Bischof den Papst um seinen Rücktritt ge-
beten, ohne dass ihm bislang Pfl ichtver-
letzungen nachgewiesen worden waren. 
Doch Papst Franziskus hat sein Rücktritts-
gesuch abgelehnt. Wir veröffentlichen 
Auszüge aus seinem Brief an Kardinal Marx:

Ich stimme Dir zu, dass wir es mit einer 
Katastrophe zu tun haben: der traurigen 
Geschichte des sexuellen Missbrauchs 

und der Weise, wie die Kirche damit bis vor 
kurzem umgegangen ist. Sich der Heuchelei 

in der Art, den Glauben zu leben, bewusst zu 
werden, ist eine Gnade und ein erster Schritt, 
den wir gehen müssen. Wir müssen für die 
Geschichte Verantwortung übernehmen, so-
wohl als Einzelner als auch in Gemeinschaft. 
Angesichts dieses Verbrechens können wir 
nicht gleichgültig bleiben. Das anzunehmen 
bedeutet, sich der Krise auszusetzen.

Nicht alle wollen diese Tatsache anneh-
men, aber es ist der einzige Weg. Denn „Vor-
sätze“ zur Änderung des Lebens zu machen, 
ohne „das Fleisch auf den Grill zu legen“, 
führt zu nichts. (...) Es stimmt, dass die ge-
schichtlichen Vorkommnisse mit der Herme-

neutik jener Zeit bewertet werden müssen, 
in der sie geschehen sind. Das befreit uns 
aber nicht von der Aufgabe, Verantwortung 
zu übernehmen und diese Vorkommnisse an-
zunehmen als die Geschichte der „Sünde, die 
uns bedrängt“. Deswegen glaube ich, jeder 
Bischof der Kirche muss sie annehmen und 
sich fragen: Was muss ich angesichts dieser 
Katastrophe tun?

Das „Mea culpa“ angesichts so vieler Feh-
ler in der Vergangenheit haben wir schon 
mehr als einmal ausgesprochen, in vielen 
Situationen, auch wenn wir persönlich an 
dieser historischen Phase nicht beteiligt 
waren. Und genau dieses Verhalten wird 
von uns auch heute verlangt. Man verlangt 
von uns eine Reform, die – in diesem Fall – 
nicht in Worten besteht, sondern in Verhal-
tensweisen, die den Mut haben, sich dieser 
Krise auszusetzen, die Realität anzunehmen, 
wohin auch immer das führen wird. Und jede 
Reform beginnt bei sich selbst. 

(...) Du sagst in Deinem Brief zu Recht, dass 
es uns nichts hilft, die Vergangenheit zu be-
graben. Das Schweigen, die Unterlassungen, 
das übertriebene Gewicht, das dem Ansehen 
der Institutionen eingeräumt wurde – all das 

führt nur zum persönlichen und geschicht-
lichen Fiasko; es führt uns dazu, dass wir mit 
der Last leben, – wie die Redewendung sagt 
– „Skelette im Schrank zu haben“. 

Es ist wichtig, die Realität des Missbrauchs 
und der Weise, wie die Kirche damit umge-
gangen ist, zu „ventilieren“ und zuzulassen, 
dass der Geist uns in die Wüste der Trostlo-
sigkeit führt, zum Kreuz und zur Auferste-
hung. Es ist der Weg des Geistes, dem wir 
folgen müssen, und der Ausganspunkt ist 
das demütige Bekenntnis: Wir haben Fehler 
gemacht, wir haben gesündigt. 

Es sind nicht die Untersuchungen, die uns 
retten werden, und auch nicht die Macht der 
Institutionen. Uns wird nicht das Prestige 
unserer Kirche retten, die dazu neigt, ihre 
Sünden zu verheimlichen. Uns wird nicht 
die Macht des Geldes retten und auch nicht 
die Meinung der Medien (oft sind wir von 
ihnen allzu abhängig). Was uns retten wird, 
ist: die Tür zu öff nen für den Einen, der 
allein uns retten kann, und unsere 
Nacktheit zu bekennen: „Ich habe 
gesündigt“, „wir haben gesündigt“ 
– und zu weinen, und zu stammeln, 
so gut wir können ...

AUSZUG AUS DEM BRIEF DES PAPSTES AN KARDINAL MARX 

 In seinem Brief an Kardinal Marx erklärt 
Papst Franziskus auch, wie er sich die 
Übernahme von Verantwortung vorstellt.

Fo
to

: k
na

/J
ul

ia
 S

te
in

br
ec

ht

Fo
to

: i
m

ag
o/

ZU
M

A 
W

ire

    Zeichen 
der Buße

In vielen Bistümern wird an Gutachten über den 
Umgang mit sexuellem Missbrauch gearbeitet. 
Auch sie dürften Pfl ichtverletzungen von 
Bistumsleitungen nachweisen. Wie kann die Kirche 
damit umgehen? Einschätzungen zu dieser Frage von 
katholischen Expertinnen und Experten.  

Es sind nicht die Untersuchungen, die uns retten werden

Fo
to

s:
 k

na
/B

er
t B

ot
se

lm
an

n;
 k

na
/L

ar
s B

er
g;

 k
na

/J
ul

ia
 S

te
in

br
ec

ht
; D

an
ie

l H
em

el


