
16  t h e m a NR. 41  Unsere Kirche / 10. OKTOBER 2021

Die Frage nach der Macht von Laien 
und speziell von Frauen in der ka-
tholischen Kirche gehört zu den 
entscheidenden Punkten des Syno-
dalen Weges. Der katholische 
Theologe und Professor für Kir-
chenrecht Thomas Schüller plä-
diert für grundlegende Verände-
rungen, sieht allerdings nur wenig 
Chancen darauf, dass dies rasch 
geschieht. Die Fragen stellte Anke 
von Legat.

Die katholische Frauenbewegung 
Maria 2.0 fordert die Öffnung des 
Priesteramtes für Frauen in der 
katholischen Kirche. Ist das ein 
deutscher Sonderweg? Oder gibt 
es weltweit solche Aufbrüche?

Thomas Schüller: Entgegen der 
Wahrnehmung, nur deutsche 
Frauen bei Maria 2.0 würden diese 
Forderung stellen, formieren sich 
weltweit in Form einer Graswur-
zelbewegung immer mehr katholi-
sche Frauen auf allen Kontinenten 
und in allen Kulturkreisen, um die 
Weihe für Frauen mit Nachdruck 
einzufordern.

Wie wird Maria 2.0 in der katholi-
schen Hierarchie eingeschätzt – 
unter deutschen Bischöfen,  in 
Rom, etwa von der Glaubenskon-
gregation und vom Papst?

Es wird mit Sorge und auch gewis-
ser Panik wahrgenommen, wie aus 
einer Graswurzelbe-
wegung von unten so 
eine beachtete und 
wirkmächtige Bewe-
gung werden konnte, 
die immer mehr Re-
formthemen voran-
treibt und auf die 
öffentliche Agenda 
setzt – und das ohne 
verbandliche Unter-
stützung der klassi-
schen katholischen 
Frauenverbände. Den 
Bischöfen werden die Instrumente 
aus den Händen genommen, mit 
Geldentzug oder disziplinarischen 
Maßnahmen Frauen einzuschüch-
tern und sie einzuhegen. Das 
macht die Stärke von Maria 2.0 
aus: autonome und angstfreie 
Frauen, die das Gesetz des Han-
delns in ihre Hände genommen 
haben.

Was genau sind eigentlich die 
theologischen und kirchenrechtli-

chen Argumente gegen die Pries-
terweihe von Frauen?

Erstens: Der angebliche Stifterwil-
len Jesu, nur Männer in seinem 
inner circle berufen zu haben, aus 
denen später die Ämter der Bi-
schöfe und Priester erwachsen sei-
en. Zweitens: das Traditionsargu-

ment, dass es noch nie in 
der Geschichte der katho-
lischen Kirche eine solche 
Weihe von Frauen gegeben 
habe. Dann leider immer 
noch das unsägliche Argu-
ment, dass Jesus ein Mann 
gewesen sei und somit der 
männliche Priester als Stell-
vertreter Christi der Braut, 
also der Kirche und ihren 
Gemeinden gegenüberste-
hen müsse. Und schließlich 
die nun wirklich kuriose 

Begründung, der Papst habe keine 
Vollmacht, an dieser Praxis etwas 
zu ändern, obwohl ihm gerade das 
I. Vatikanische Konzil (1869-1870) 
einen umfassenden Lehr- und Ju-
risdiktionsprimat zugesprochen 
hat. Kirchenrechtlich ist dies im 
Codex des Kanonischen Rechtes 
(CIC), Rechtssatz 1024, abgebil-
det, der besagt, dass nur ein Mann 
geweiht werden darf. Angesichts 
dieser schwachen theologischen 
Argumente, die das Lehramt vor-

trägt, stimme ich der Forderung 
von Kolleginnen von mir zu, die 
einfordern, dass das Lehramt nun 
den Beweis zu erbringen habe, wa-
rum es die Weihe von Frauen ver-
hindert. 

Sehen Sie eine Hoffnung, dass es 
im nächsten Jahrzehnt zu einer 
Öffnung des Priesteramtes für 
Frauen kommen wird?

Nein, nicht wirklich, weil selbst 
der sich frauenfreundlich gebende 
Papst Franziskus betont hat, dass 
sein Vorgänger Papst Johannes 
Paul die Tür für die Weihe von 
Frauen verschlossen habe, die er 
nicht gedenke, wieder zu öffnen. 
Und ich bin skeptisch, ob die er-
neut von Franziskus eingesetzte 
Kommission für die Frage nach 
der lehramtlich noch nicht end-
gültig entschiedenen Thematik der 
Diakoninnenweihe einen Fort-
schritt in der Sache bringt. Zum 
einen wegen der Zusammenset-
zung dieser Kommission und zum 
anderen wegen der Einheit des 
Ordo in seinen drei Stufen. 

Viele Probleme der katholischen 
Kirche hängen mit der Machtfülle 
der Priester und Bischöfe zusam-
men – unter anderem das Thema 
Missbrauch. Welche Möglichkei-

ten gibt es innerhalb des Kirchen-
rechts, diese Machtfülle zu be-
grenzen und zu kontrollieren und 
die Kirche demokratischer zu 
machen?

Die katholische Kirche ist eine 
ständehierarchisch organisierte 
absolutistische Wahlmonarchie 
mit dem Papst an ihrer Spitze. 
Darin halten er und die Bischöfe 
alle drei Gewalten der Gesetzge-
bung, der Verwaltung und der 
Rechtsprechung in einer Hand. 
Von daher wird die katholische 
Kirche in ihrem Wesen immer 
hierarchisch, das heißt, eben auch 
männerbündisch-klerikal geleitet 
werden. Allerdings ist es vorstell-
bar, allen Gläubigen mehr Ent-
scheidungsrechte bei Wahlen und 
grundsätzlichen Themen einzu-
räumen – so, wie es auch das Fo-
rum I zur Macht und Machtkont-
rolle auf dem Synodalen Weg 
fordert. Gerade im katholischen 
Bereich der Orden gibt es vielfälti-
ge Formen der demokratischen 
Entscheidungsprozesse. 

Wenn Papst Franziskus von 
Synodalität redet, dann meint er 
die rechtlich abgesicherte Befra-
gung der Gläubigen, aber nicht, 
dass den Bischöfen und damit 
auch ihm das alleinige Entschei-
dungsmonopol streitig gemacht 

wird. Hier darf man sich von dem 
angenehm klingenden Begriff der 
Synodalität nicht täuschen lassen. 

Welche Chancen sehen Sie dabei 
im Synodalen Weg? 

Der Synodale Weg berät die richti-
gen Themen: Macht, Veränderung 
der katholischen Sexualmoral, 
neue Formen der priester-
lichen Lebensweise und der Stär-
kung der Rechte der Frauen in der 
Kirche, die allesamt aus Risikofak-
toren der MHG-Studie zu sexuel-
lem Missbrauch in der katholi-
schen Kirche identifiziert wurden. 
Leider hat man sich nicht auf ei-
nen rechtlich verbindlichen Rah-
men verständigen können, wie ihn 
das kirchliche Recht mit der Natio-
nalsynode kennt, sondern auf eine 
unverbindliche Konventionalord-
nung. Dies hat zur Folge, dass alle 
Beschlüsse, die die notwendigen 
Zweidrittelmehrheiten finden 
werden, die einzelnen Diözesanbi-
schöfe nicht binden werden. Die 
Beratung bleibt also rechtlich ge-
sehen unverbindlich. Zudem kön-
nen bei verschiedenen Themen 
wie der Weihe von Frauen nur 
Voten nach Rom beschlossen wer-
den. Dort werden sie dann sicher 
als Thema in den römischen 
Schubladen verschwinden und 
nicht weiterverfolgt werden. 

Wird die Pflicht zum Zölibat auf-
gehoben? 

Die Zölibatsverpflichtung ist eine 
rein disziplinarische Regel und 
betrifft nicht die Glaubenslehre. 
Von daher ist sie jederzeit auch 
veränderbar. Das wird ja auch von 
vielen Katholikinnen und Katholi-
ken weltweit mit Nachdruck gefor-
dert, Bischöfe und Priester mit 
inbegriffen. Leider ist Papst Fran-
ziskus nicht der mit großer Mehr-
heit auf der Amazonassynode aus-
gesprochenen Empfehlung 
gefolgt, den Pflichtzölibat freizu-
stellen, damit auch in Ehe und 
Familie bewährte Männer zu 
Priestern geweiht werden können. 
Leider wird um den Zölibat immer 
noch ein Tanz wie um das goldene 
Kalb gemacht, ohne zu sehen, dass 
zumindest hier in den westlichen 
Ländern Europas die Zeichenhaf-
tigkeit dieser Lebensform von den 
meisten Gläubigen nicht mehr 
verstanden wird. Hier würde ich 
mir eine Änderung wünschen.

Steter Tropfen höhlt den Stein
Wie blicken die Frauen auf die Diskussionen beim Synodalen Weg? Ein Stimmungsbild von der Synodalversammlung

Maria 2.0: autonome und angstfreie Frauen
Frauen sind ein wichtiger Antriebsmotor beim Synodalen Weg der katholischen Kirche

Fo
to

: e
pd

-b
ild

/P
et

er
 J

ue
lic

h

Die „Frauen-Frage“ ist ein Top-
Thema beim Synodalen Weg. Zu-
gleich liegt die Entscheidungsge-
walt über grundsätzliche Änderun-
gen hier vielfach beim Vatikan. Wie 
nehmen Teilnehmerinnen des Re-
formdialogs den Verlauf wahr?

Von Karin Wollschläger

Frankfurt a.M. „Bei uns Frauen ist 
der Handlungsdruck viel größer, 
weil wir stärker und grundsätzli-
cher bei vielem ausgeschlossen 
sind, bei Ämtern und Gestaltungs-
möglichkeiten“, konstatiert Clau-
dia Lücking-Michel am Rande der 
Vollversammlung des Synodalen 
Wegs in Frankfurt. Die Vize-Prä-
sidentin des Zentralkomitees der 
deutschen Katholiken (ZdK) sieht 
es nüchtern: „Natürlich kann hier 
keine Zulassung von Frauen zu 
Weiheämtern entschieden werden, 
aber steter Tropfen höhlt den Stein! 

Wenn sich inzwischen erste Bischö-
fe dafür aussprechen, zeigt das ei-
nen Wandel – und der ist wichtig.“

Noch eine weitere Besonderheit 
sieht die 59-Jährige: „Es sind vor 
allem die Frauen, die noch Hoff-
nungen haben, dass etwas ver-
änderbar ist.“ Wut und Zorn der 
Frauen wertet Lücking-Michel als 
„Vitalzeichen“. Außerdem sei der 
Umgang der Kirche mit Frauen eine 
„Überlebens- und Zukunftsfrage“. 
Eine Formulierung, die auch der 
Osnabrücker Bischof Franz-Josef 
Bode ähnlich wählte, als er für eine 
verstärkte Frauenbeteiligung warb.

„Es ist ja nicht so, dass hier 
ein paar komische Katholikinnen 
Priesterinnen werden wollen“, be-
tont Andrea Heim. Die Geschäfts-
führerin der Katholischen Erwach-
senenbildung Deutschland sagt 
nachdenklich: „Wie viele Frauen 
vor uns haben schon resigniert, 
konnten nicht mehr und sind ver-

bittert gegangen? Diese ,Kollate-
ralschäden‘ müssen uns zu denken 
geben. Auch deshalb ist es wichtig, 
dranzubleiben.“ Zugleich ist ihr 
Optimismus doch gebremst: „Im-
mer, wenn Frauen nach der Macht 
greifen wollen, machen Männer 
dagegen Front.“

Und woher nehmen die Frauen 
die Motivation, weiterzukämpfen? 
Andrea Heim wie auch Katharina 
Norpoth, frühere Vorsitzende des 
Bundes der Deutschen Katholi-
schen Jugend, antworten gleich: 
„Ein Gutteil speist sich sicher aus 
den positiven Erfahrungen, die wir 
in unseren Verbänden gemacht ha-
ben, wo Demokratie und Gleich-
berechtigung eben auch im kirch-
lichen Kontext schon möglich ist.“

In der Synodalversammlung set-
zen die Frauen auch bei der Stimm-
abgabe klare Zeichen: So votierten 
am Freitag von 63 nicht-männ-
lichen Abstimmenden 58 für die 

Grundsatzpapier-Vorlage zu Re-
formen in Sachen Macht und Ge-
waltenteilung, drei lehnten es ab, 
zwei enthielten sich. Die weibliche 
Zustimmungsquote lag damit noch 
über der Gesamtzustimmung. Un-
ter anderem ging es um mehr Mit-
sprache der Basis bei der Berufung 
von Amtsträgern und die Zulassung 
von Frauen zu Weiheämtern.

Schwester Nicola Maria Schmitt, 
Sprecherin der Stuttgarter Frauen-
orden, räumt ein: „Ich bin vor ein, 
zwei Jahren mit meiner Kirche an 
den Rand gekommen.“ Anderen 
Ordensfrauen gehe es ähnlich. 
Schwester Nicola dachte über ei-
nen Austritt nach, kam dann doch 
zu dem Ergebnis: „Ich will meine 
Berufung deswegen nicht aufge-
ben, meine Gemeinschaft ist mir 
zu wichtig.“ Wichtiger als die Insti-
tution Kirche und ihre Hierarchie. 
Auch das sei eine Erkenntnis aus 
dem Verlauf des Synodalen Wegs.

Bereits zu Beginn der Synodal-
versammlung hatten einige Frau-
en deutliche Worte gefunden. „Die 
Frauen in der Kirche verzweifeln, 
auch über die Entscheidungen in 
Rom“, sagte beispielsweise Ulrike 
Göken-Huismann vom Bundesvor-
stand der Katholischen Frauenge-
meinschaft Deutschland mit Blick 
auf die Entscheidung von Papst 
Franziskus, die Erzbischöfe von 
Hamburg und Köln, Stefan Heße 
und Kardinal Rainer Maria Woelki, 
im Amt zu belassen. Gudrun Lux 
vom ZdK bekannte zum Auftakt 
des Treffens in Frankfurt: „Ich bin 
hierher gekommen mit mehr Wut 
als Liebe, mehr Verzweiflung als 
Hoffnung.“ Der Eindruck, den die 
Kirche bei immer mehr Menschen 
hinterlasse, sei: „Die Kleinen hängt 
man, die Großen lässt man laufen.“ 
Versöhnung brauche glaubbare 
Reue, die sei aber bei so manchem 
Bischof nicht erkennbar.

Fo
to

: p
riv

at

Proteste von Maria 2.0 und „Wir sind Kirche“ vor Beginn der zweiten Synodalversammlung in Frankfurt. 


