Evolution — Schépfung

Guido Hunze, Miinster

Zwel Beobachtungen zeigen, dass Schopfung ein vernachlissigter Grundbegriff Praktischer Theologie
ist: 1. die didaktische Engfithrung der Schopfungsthematik auf die Bewahrung der Schépfung sowie
ganzheitliches, naturerkundendes Lernen wird den theologischen Implikationen des Schépfungsbegriffs
nicht gerecht; 2. ist an (historischen) Bertihrungspunkten zwischen Naturwissenschaft und Theologie
eine drastische 'Einbruchstelle’ (Nipkow) des Gottesglaubens zu verzeichnen (vgl. Rothgangel 1999, 66
ff). Wo (Reste von) Gottesglauben und Naturwissenschaft aufeinanderprallen, treten sie in ein
Konkurrenzverhiltnis, bei dem meist die Naturwissenschaft als Siegerin vom Feld geht. Das
Themenfeld Schopfung hat hier paradigmatische Qualitit, denn 'Schépfung' ist ein genuin

theologischer Begriff, kein (theologisches) Synonym etwa fir 'Weltentstehung' oder 'Urknall'.

1 Theologische Konturierung

Christliche Schépfungstheologie gilt es trinitarisch zu deuten. Gott der Schopfer gibt seiner Schépfung
Raum, um ecigene Wirklichkeit werden zu koénnen. In diesem Selbstverzicht steht er der Welt
gegentiber: er ist der transzendente Gott. Zugleich kehrt Gott in diesen freigegebenen Raum der
Schopfung wieder ein (unibertroffen in der Hingabe des Sohnes): so ist er auch Gott in Welt: der
immanente Gott. Um "diese Weltimmanenz Gottes zu begreifen, ist es ratsam, den Kausalbegriff und
mit ihm das kausale Denken selbst aus der Schépfungslehre zu entfernen” (Moltmann 1985, 28). Nicht
die bloBe Abkehr vom Kausalprinzip, sondern die Fokussierung auf die Aussage der
Schopfungstheologie ist gefordert: Schopfung ist etwas anderes als Verursachung — es geht nicht um
Kausalketten, sondern um wechselseitiges Beziehungsgeschehen. Die von Juden und Christen
geglaubte Einwohnung Gottes in seine Schopfung geschieht durch den Geist Gottes, dessen Wirkung
in der Kraft des Lebens und des Neu-Werdens der Schopfung erfahren werden kann. Die Erfahrung
des Geistes ist zugleich die Erfahrung der neuen, der vollendeten Schépfung (creatio nova).
"Auferstehungsglaube ist also die christliche Gestalt des Schépfungsglaubens." (Moltmann 1985, 79).
Im Ereignis der Menschwerdung Gottes verbinden sich Protologie und Eschatologie. Jesus Christus
prigt die Schopfung neu durch das Wiedererdffnen von Hoffnung und die Grundlegung der

wachsenden Gottesnihe, der Vollendung der Schépfung,.



Ein Schlisselwort dieses Konzepts ist 'Relatio. Schopfung ist Manifestation von Beziehung. Gott gibt
Raum und schafft sich in der Schopfung ein Gegeniiber, ein Subjekt, dem er sich zuordnet. Schépfung
ist die Gemeinschaft aller Geschépfe untereinander und mit Gott; insofern immer auch vermittelt
durch Kommunikation. Sie ist zudem weniger von threm Anfang als von ihrem Ende her zu verstehen:
sie umschlieBt den gesamten Spannungsbogen von Protologie und Eschatologie. In der creatio
originalis liegt der Ursprung der Moglichkeit von Geschichte. Die creatio continua ist die Geschichte
der Kommunikationsgemeinschaft der Geschopfe und des Schépfers, die zu einer Befreiungsgeschichte
werden muss, wenn sich Menschen der Kommunikation verschlieBen: Erlosung. Die creatio nova ist
schlieBlich die vollendete Schopfung, die vollstindige Kommunikationsgemeinschaft mit dem seiner
Schopfung einwohnenden Gott, auf die hin christliches Glauben und Hoffen ausgelegt ist.

Es wird deutlich, dass jedes Sprechen von Schopfung bereits eine Glaubenserfahrung und —deutung
impliziert. Durch die Betrachtung der Welt als Schopfung ordnen wir unsere Welt unter dem Aspekt
des Glaubens (um). Ausgangspunkt (!) ist dabei immer die geglaubte (auch tberlieferte) Erfahrung der
judisch-christlichen Heilsgeschichte. Schopfung ist somit als theo-logische Kategorie der Glaubens-

Erfahrung und der Glaubens-Deutung zu qualifizieren.

2 Zur Verhiltnisbestimmung von Theologie und Naturwissenschaft

Das Thema "Schopfung — Evolution" als historisches Berithrungsfeld von Naturwissenschaft und
Theologie fordert eine Positionierung beider Wissenschaftsbereiche. Was haben sie sich zu sagen? Wie
verhalten sich Gegenstandsbereiche, Begriffe, Methoden und die gewonnenen Erkenntnisse
zueinander? Die Gefahr unzuldssiger Grenzuberschreitungen ist groB. Dabei ist festzuhalten: Die
Gegenstandsbereiche sind unterschiedlich konstituiert: Geht es in der Theologie um die ganze
Wirklichkeit im Hinblick auf Sinntotalitit, so stehen in den Naturwissenschaften alle Zustinde und
Prozesse im Blickfeld, die der Sinneswahrnehmung (unmittelbar oder medial vermittelt) offen stehen.
Ebenso sind die Methodenkriterien unterschieden: In der Theologie sind Einzelfall und Kontingenz
zentral, in den Naturwissenschaften Vielzahl und GesetzmilBigkeit. Diese Betrachtungen lassen sich
fortsetzen und fithren zu einem Bild der Nicht-Vergleichbarkeit theologischer und
naturwissenschaftlicher Beobachtungs- und Deutungsmal3stibe (Inkommensurabilitit). Dennoch
stehen beide Wissenschaftsbereiche in einer Wechselbezichung: sie miissen stets in den menschlichen
Lebenswelten vermittelt werden. Fragen der naturwissenschaftlichen Welterkenntnis und der religiosen
Weltdeutung bis hin zur persénlichen Lebensfiihrung sind in ihrem gesellschaftlichen wie biografischen
Kontext zusammenzudenken. Gerade die lebensweltlichen Bedingungen religiosen Lernens machen

diesen wissenschaftstheoretisch symmetrischen Dialog zu einem faktisch asymmetrischen.



Theologisches Sprechen sieht sich zunehmend einem (berechtigten) naturwissenschaftlichen
Plausibilititsanspruch ausgesetzt.

Dieses Modell fir das Gesprich zwischen Naturwissenschaft und Theologie ist ein
Inkommensurabilititsmodell, das der lebensweltlichen Vermittlung im Dialog bedarf (vgl. Seckler
1998). Dann betreffen die Begriffe 'Schépfung' und 'Evolution' zwei ganz unterschiedliche
Aussagebereiche und sind nicht direkt ineinander tibersetzbar. Ihre lebensweltlichen Bertihrungspunkte

fordern jedoch zu weiterer Klirung heraus.

3 Das naturwissenschaftliche Prinzip der Evolution

Die Geschichte der Evolutionstheorie kennt eine Reithe von Protagonisten (wie J.B. Lamarck, Th.R.
Malthus, A.R. Wallace), wird jedoch zumeist mit Ch. Darwin (1809-1882) verbunden. Hierbei geht es
um Evolution in einem engeren Sinn als Erklirungsmodell fur die Entstehung und Entwicklung der
Arten von Lebewesen. In einem weiteren Sinn bezeichnet sie das Prinzip der Entwicklung von
einfacheren zu komplexeren Strukturen in der Zeit. Dieses ist nur phinomenologisch erschlieBbar und
lasst sich an der Entwicklung von Materie und ihren Strukturen ebenso beobachten, wie an Lebewesen
und Organismen. Auf hoherem Abstraktionsniveau lisst es sich als Komplexititssteigerung von
Informationsmustern deuten. Die beiden mal3geblichen Grundmechanismen sind Mutation und
Selektion. Mutation bezeichnet zufillige Verinderungen der Organisationsmuster (also etwa des
Erbgutes). Sie sind in der Regel nicht stabil, so dass im Mittel erst eine groe Anzahl von Mutationen
z.B. zu lebensfihigen Organismen fiihren kann. Selektion bedeutet das Uberdauern der am besten den
Rahmenbedingungen angepassten Organisationsmuster (etwa das "Uberleben des Stirksten").

Der Verlauf der Evolution ist durch eine Richtung vom Einfachen zum Komplexen ausgezeichnet, mit
der auch steigende Kommunikationsmoglichkeiten gegeben sind, ohne dass dabei ein Ziel abzusehen
wire. Durch Mutationen entsteht unvorhersehbar Neues. Der Mensch ist nicht das Endprodukt der
biologischen Evolution, seine Moglichkeiten der Einflussnahme sind (bislang) tiiberschaubar.

Ohne dass die naturwissenschaftliche Theorie das theologische Schopfungskonzept inhaltlich
bestimmen konnte, stellt sie doch Anspriiche an dessen Plausibilitit. Im Entwicklungsgedanken
begegnen sich beide Auffassungen — die statischen Aspekte alter Weltbilder sind in Naturwissenschaft
und Theologie gleichermallen uberholt. Die Gerichtetheit dieser Entwicklung ist auch der
Evolutionstheorie nicht fremd, jedoch tut sie sich mit dem Zielgedanken schwer. Diese Frage ist
cbenso wie die nach der Entstchung des Neuen (Zufall) allerdings eine Frage der zeitlichen
Perspektive. Hier ist eine wesentliche Differenz zwischen naturwissenschaftlichem und theologischem
Konzept auszumachen. Die Unterschiedenheit der beiden dquivoken Begriffe von Zeit wird deutlich,

wenn man die theologische Differenz zwischen der werdenden (Futur) und der kommenden (Advent)



Zukunft beachtet. Diese umgedrehte Zeitperspektive berticksichtigt erst den gesamten Zeitbogen von
Proto- und Eschatologie und ermdglicht so iiberhaupt die Hoffnung auf das Entgegenkommen Gottes
in seiner Schopfung in der Zeit. Hier st6B3t die Kompatibilitit der beiden Theoriegebdude an ihre
Grenzen, allerdings ohne wirklich gegenseitig die Plausibilitit in Frage stellen zu kénnen. Das Problem
des Menschen als "hochstem" Lebewesen wird durch ein Verstindnis des Sabbat als Krone der
Schopfung relativiert, da es hier auf die Schopfungsgemeinschaft, auf Relation und Kommunikation

ankommt.

4 Religionspadagogische Konsequenzen

Sofern der Schopfungsgedanke naturwissenschaftliche Fragestellungen beriihrt, lisst er sich also vor
dem aus der Evolutionstheorie erwachsenden Plausibilititsanspruch verantworten. Damit ist die
religionspadagogische Dimension des Problems aber noch nicht erhellt. Die theologische Rede von der
Welt als Schopfung setzt wenigstens die Anerkenntnis (der Mdéglichkeit) eines Schépfers voraus. Das
bedeutet umgekehrt, dass es gegentiber Menschen mit grof3erer Distanz zu eigenen Gotteserfahrungen
immer problematischer wird, verstindlich von Schopfung zu sprechen. Die Bedeutung dieses
Dilemmas hinsichtlich jeden religiésen und religionsunterrichtlichen Lernprozesses ist kaum zu
tberschitzen. Daher sind religionspiadagogische Konsequenzen zu ziehen. Zunichst bedarf es einer
propideutischen Sensibilisierung der Wahrnehmung zu einer erstaunenden Begegnung mit der Welt im
Sinne einer relationalen Wahrnehmung, um eigene Schopfungserfahrungen tiberhaupt erst wieder zu
ermoglichen. Durch das Nachspiiren von Schépfungserfahrungen (Gotteserfahrungen) anderer, etwa in
Kunst und Literatur, kann ein Konkretionsbeispiel (mit Wiedererkennungswert?) und Angebot zu einer
Offnung fiir mégliche eigene Erfahrungen gegeben werden. Hier ist verstirkt Augenmerk auf die
groflen Chancen interreligiosen Lernens zu legen. Die Idee "Welt als Schopfung" gewinnt so in
Auseinandersetzung mit biblischen und in Korrelation zu eigenen Erfahrungen an Gestalt. Darauf
aufbauend ist Schopfung als einmalige Tat, fortgesetztes und zielgerichtetes Handeln Gottes zu
thematisieren — in einem genuin theologischen Verstindnis, unter Umstinden in Abhebung von
naturwissenschaftlichen Aussageintentionen.

Eine solche Theologie der Schopfung muss sich vor den radikalen Anfragen der Theodizee
verantworten, im Sinne des Versuchs der das Leid uberwindenden, geglaubten Hoffnung. Die
Nachhaltigkeit des hier angesprochenen Lernprozesses ist abhingig von der Ermdéglichung und Neu-
Versprachlichung von Schopfungserfahrungen in neugestalteten religionspiadagogischen und
katechetischen Lernriumen, wie auch in dsthetischen und liturgischen Ausdrucksformen. Erst dann

macht die Frage nach der Umsetzung in schopfungsgemal3es und -bewahrendes Handeln Sinn.



Literatur

Dulig, Gerhard, Schépfung — unter religionspidagogischem Aspekt. In: Biewald, Roland (Hg.), Einblicke Religion. Gottingen
1996, 181-202.

Moltmann, Jiirgen, Gott in der Schépfung. Okologische Schépfungslehre. Giitersloh 1985.

Rothgangel, Martin, Naturwissenschaft und Theologie. Wissenschaftstheoretische Gesichtspunkte im Horizont
religionspidagogischer Uberlegungen. Géttingen 1999.

Seckler, Max, Was heil3t eigentlich Schépfung? Zugleich ein Beitrag zum Dialog zwischen Theologie und Naturwissenschaft.
In: Dorschner, Johann (Hg.), Der Kosmos als Schépfung. Zum Stand des Gesprichs zwischen Naturwissenschaft und

Theologie. Regensburg 1998, 174-214.

Online-1 erdffentlichung mit freundlicher Genebmigung des Kosel-1"erlages.

Artikel I11.2.3 (S. 94-97) aus:

Neues Handbuch religionspidagogischer Grundbegriffe

Herausgegeben von Gottfried Bitter, Rudolf Englert, Gabriele Miller und Karl Ernst Nipkow.
Ko6sel-Verlag Miinchen 2002.

ISBN 3-466-36598-8 (44 €)



