MFThK, 27.01.2021

Weder (blo3) lehren noch bekehren

Von Guido Hunze

Im September 2019 flihrt die ZEIT ein neues Ressort ein: ,Streit”. Es soll den Menschen, die
sich hart, aber sachlich auseinandersetzen mdchten, und ihren Argumenten eine Blihne
geben. Das geschieht fast immer mit einem Streit-Gesprach zwischen zwei Personen zu einem
diskutablen Thema, zuweilen findet sich zusatzlich ein streitbarer Artikel — ohne
Gegenposition. So auch in der ZEIT vom 17. Dezember 2020, in dem der Joachim Wagner unter
dem Titel ,Lehren sollt ihr, nicht bekehren” den Religionsunterricht als
LEntfremdungsunterricht” bezeichnet und seine Abschaffung fordert. Dabei ist es
Uberraschend, einen so kenntnisarmen und in sich wenig stimmigen Beitrag in der ZEIT zu
lesen.

Das beginnt gleich bei der Uberschrift: Die Konzeption eines bekehrenden Religionsunterrichts
ist seit Mitte der 70er-Jahre in Deutschland passé. Konfessioneller Religionsunterricht ist
langst nicht mehr Kirche in der Schule, sondern dient der religidsen Bildung als Teil des
Bildungsauftrages der Schule insgesamt. Sein Ziel ist religiose Mindigkeit, nicht
»yUnterweisung”. Nebenbei bemerkt: padagogisch ist auch die Fokussierung auf das Lehren
(ohne Erwdhnung des Lernens) lGberholt — gerade bei diesem Thema folgenreich. Vielleicht
rihrt die Ablehnung des Religionsunterrichts aus den eigenen Erfahrungen des Verfassers her,
also aus einer Zeit, in der dem Lehren deutlich mehr Gewicht zugemessen wurde, als dem
Lernen im Sinne einer eigenstandigen Auseinandersetzung und Aneignung.

Der Religionsunterricht ist zudem eine ,,res mixta“, eine gemeinsame Angelegenheit von Staat
und Kirche. Letztere bestimmt weder Inhalte, noch die Lehrplane und schon gar nicht die
Lehrerinnen und Lehrer autark, sondern immer in Abstimmung mit dem Staat. So erteilt etwa
die katholische Kirche die missio canonica (die kirchliche Beauftragung) nur Lehrkraften, die
auch staatlicherseits ihre Qualifikation etwa durch ein Lehramtsstudium nachgewiesen haben.
In der absoluten Mehrzahl der Félle ist der Weg zur Religionslehrerin und zum Religionslehrer
der, dass junge Menschen nach dem Abitur an einer i.d.R. staatlichen Universitdt Theologie
studieren, ein niederschwelliges Begleitprogramm in den kirchlichen Mentoraten an der
Universitat absolvieren, bei dem nur testiert wird, dass sie daran teilgenommen haben und
keine inhaltlichen Punkte bewertet werden. In aller Regel erhalten alle Studierenden nach
ihrem Abschluss die missio canonica. Nur in extrem wenigen Fallen wurden die Studierenden
in der jingeren Vergangenheit kirchlich ausgebremst. Und gleichermaRen gilt auch danach:
Nur in sehr wenigen Fallen wird eine erteilte missio canonica wieder entzogen. Das heif3t: In
der praktizierten Realitat tibt die Kirche hier sehr wenig Einfluss aus — viel weniger, als die ihre
eigene politische Linie vermuten lasst. Trotzdem gibt es an dem formalen Verfahren und auch
an einigen Kriterien genug zu kritisieren.



Ahnliches gilt beim Thema Schulbuchgenehmigungsverfahren: Diese ist tatsichlich eine echte
Hirde — aus Verlagssicht vor allem zeitlich und organisatorisch (ein Buch liegt meist ein Jahr
im ersten Entwurf fertig vor, ehe dann — nach Anderungen — die Genehmigung erfolgt). Aus
meiner Autorensicht macht es einfach viel Arbeit, ein fertiges Kapitel nochmals (mal mehr,
mal weniger intensiv) liberarbeiten zu missen. Bei meinem ersten Kapitel habe ich vor gut
zehn Jahren ein argerlich-unsagliches Gutachten erhalten, nach dem das Kapitel de facto nie
hatte erscheinen kdénnen. Es war selbst in diesem Fall moglich, sich dagegen mit einer
Stellungnahme zu wehren, so dass am Ende keine einzige (!) Anderung umgesetzt werden
musste, die ich als Autor nicht inhaltlich mittragen konnte. Umgekehrt gibt es oft viele
Anderungen, die ein Schulbuch tatsdchlich verbessern. Inzwischen ist das ganze Verfahren
kirchlicherseits organisatorisch und personell neu aufgestellt worden —und hat so die Chance,
ein Qualitatssicherungsinstrument zu werden. Auch anderen Fachern wirde ein besseres
Begutachtungsverfahren gut tun, was ein Blick in viele Schulbiicher zeigt.

Zurlick zur gemeinsamen Verantwortung des Religionsunterrichts seitens des Staates und der
Religionsgemeinschaften. Dass die Lander Vertrage mit Religionsgemeinschaften abschlieRen,
ist genau dieser gemeinsamen Verantwortung geschuldet und dient insbesondere der
Qualitatssicherung, der Wahrnehmung des gemeinsamen Bildungsauftrages und der
Sicherstellung der Grundrechtskonformitat. Die von Joachim Wagner kritisierte Anzahl der zu
schlieBenden Vertrage ist dabei kein relevantes Kriterium: Es ist gut, dass hier Vereinbarungen
in einem gestalteten Rahmen getroffen werden — das dient der Transparenz und der
Qualitatssicherung. Auch in Hamburg (siehe unten) gibt es Vereinbarungen mit allen
Beteiligten Religionsgemeinschaften — ohne das wiirde der dortige ,dialogische
Religionsunterricht” nicht funktionieren und nicht einmal zustande kommen.

Der Grundrechtsparagraf 7 geht zwar auf die Weimarer Verfassung zuriick, der Autor macht
sich aber nicht die Miihe zu bedenken, warum er in dieser Form nach der moralischen
Katastrophe des Nazi-Regimes Eingang in die bundesdeutsche Verfassung gefunden hat - um
namlich eine weltanschaulich-ethische Bildung ohne (vollstandigen) Zugriff des Staates
sicherzustellen. Er dient damit verfassungsrechtlich gerade nicht der Institution Kirche,
sondern einerseits dem Individuum (mit seinem Recht auf religiése Bildung und Entfaltung),
andererseits dem Schutz des Staates, der nach einem Diktum des friheren
Bundesverfassungsrichters Ernst-Wolfgang Bockenforde eben von Voraussetzungen lebt, die
er nicht selbst garantieren kann.

Die ,nur noch” acht Bundeslander, in denen der Religionsunterricht ,erste Wahl“ ist,
umfassten 2019 mit einer Einwohnerzahl von 64,5 Mio. knapp 78%, also mehr als drei Viertel
der Bundesdeutschen. Gerade in den ostdeutschen Bundeslandern mit ihrer geringen
Religionsdichte werden bereits heute verschiedene Modelle des Religionsunterrichts
praktiziert.

Dass der christliche Unterricht von einer deutlich groBeren Zahl an Schiilerinnen und Schiiler
besucht wird, als noch als christlich ausgewiesen sind (was Ubrigens keine eindeutige Auskunft
ist, ob und wie religios sie sind), hat seinen ,,Grund” nicht darin, dass die Kirchen ,ihren” (?)
Religionsunterricht gedffnet haben - diese Offnung erméglicht nur die Teilnahme von
Schilerinnen und Schilern anderer oder ohne Konfession. Die Griinde, weshalb diese den
Religionsunterricht dann auch tatsachlich wahlen, sind damit noch gar nicht thematisiert
worden.



Joachim Wagner konstatiert das aus seiner Sicht ,Grundproblem [des] bekenntnisgebunden
Religionsunterrichts [...]: [die] Trennung der Schilerschaft im Religionsunterricht nach
Konfessionen.” Leider liefert er kein Argument dafiir, weswegen das ein ,,Grundproblem” sein
soll. Es ist gerade ein Ziel des bekenntnisorientierten Religionsunterrichts, gegenseitiges
Verstandnis und Dialogfahigkeit zu wecken!

Interreligioses und interkulturelles Lernen ist eine héchst anspruchsvolle und anstrengende
Herausforderung. Es wird nicht dadurch leichter, dass ,kulturelle, ethnische und weitere
Besonderheiten” ignoriert und nicht reflektiert werden. Solche Ignoranz ermdoglicht gerade,
Identifikationsfaktoren wie Religion, Kultur, Tradition, Nation u.a. zu einer exklusiven,
destruktiven Melange zu verschmelzen und zu instrumentalisieren.

In der Anfangszeit des Diskurses um das Interreligiose Lernen in der Religionspadagogik hatte
man noch die Hoffnung, dass die Lernenden aller Religionen und Konfessionen im Dialog
einerseits die jeweils andere Religion besser verstehen wiirden, andererseits auch die eigene
Religion noch einmal tiefer durchdringen (lUber die man ja auskunfts- und
kommunikationsfahig sein bzw. werden muss). Das wiirde eben dann funktionieren, wenn die
Basis in der eigenen Religion hinreichend fundiert ware. Das widerspricht allerdings in hohem
Male der Alltagserfahrung der Kolleginnen und Kollegen im realen Religionsunterricht.

Das gilt Ubrigens genauso fiir konfessionslose Schiilerinnen und Schiiler, denn es geht um
weltanschauliche Fragen. Wenn diese ihre eigene religionslose weltanschauliche Perspektive
nicht reflektiert haben, wird der weltanschauliche Dialog schwierig.

Mit den Schwierigkeiten eines religionskundlichen Unterrichts hat sich der Verfasser
offenkundig nicht auseinandergesetzt. Wie kann die Qualitdt des Unterrichts liber Religionen
gewadhrleistet werden, wenn sich die Lehrkraft (bestenfalls) in einer Religion selbst aus eigener
Anschauung auskennt? Nicht umsonst gilt Begegnung als ,Konigsweg” (Stephan Leimgruber)
des interreligiosen Lernens, da das (im christlichen Religionsunterricht schon seit mindestens
drei Jahrzehnten praktizierte) Lernen Uber andere Religionen anhand informierender
Materialien und Zeugnisse stets der Gefahr ausgesetzt ist, eine sehr rudimentare, nicht selten
perspektivisch verzerrte Gestalt dieser Religionen in den Blick zu nehmen.

Uberraschend ist schlieRlich das Ende des Beitrags, in dem der Verfasser den ,Hamburger
Weg” als zukunftsfahigen Weg charakterisiert (wenn auch aus seiner Sicht vermutlich als
weniger gute Alternative zum religionskundlichen Unterricht). Angesichts der Komplexitat des
Unterfangens ist auch das Hamburger Konzept nicht ohne Schwierigkeiten. Im Unterschied
zum Beitrag von Herrn Wagner liegt ihm jedoch ein differenziertes, problembewusstes
Verstandnis interreligiosen und interkulturellen Lernens im Interesse und in Verantwortung
von Staat und Gesellschaft zugrunde.

Flr mich ist die Frage durchaus offen, ob die Konzeption des dialogischen Religionsunterrichts
geeignet ist, einen Dialog zu flihren, der insofern gehaltvoll ist, dass alle religiosen und
konfessionellen Perspektiven fundiert sind und nicht nur an der Oberflache kratzen. Diese
Sorge verstarkt sich bei mir aus drei Perspektiven:

Zum einen meine eigene (aber von vielen Kolleginnen und Kollegen geteilte) Erfahrung als
Religionslehrer, wenn ich z.B. im Unterricht islamische Perspektiven einbringen will: Wer sich
intensiv mit Religion beschaftigt, weil}, wie voraussetzungsreich jede Religion ist, d.h. das
Lehrerwissen um andere Religionen und Kulturen ist meist sehr hélzern; der anderen Religion
werden wir kaum gerecht. Dass es keine Losung ist, einzelne Lernende als Expertinnen und
Experten der eigenen Religion zu instrumentalisieren ist dabei padagogisch schon langer klar
geworden.



Zum zweiten die Erfahrungen, die ich im Gesprach mit LER-Lehrkradften in Brandenburg und
bei der Hospitation von LER gemacht habe: eigentlich ist das noch einmal dieselbe Erfahrung
—nur dass dort daraus folgte, dass das R in LER praktisch weitgehend hinteniberfiel, weil sich
die (jedenfalls die befragten) Lehrkrafte nicht fiir kompetent genug hielten. Das, was ich vom
R in LER tatsachlich mitbekommen habe, war aus Sicht eines Religionspadagogen
haarstraubend und sicher nicht dazu angetan, interreligioses Verstandnis zu wecken, eher
interreligiose Missverstandnisse zu produzieren.

Zum dritten die Erfahrungen mit unseren Studierenden (und das sind immerhin die, die sich
Religionslehre als Studienfach ausgesucht haben!) in interreligiosen Seminaren — eine der
Haupterkenntnisse, die die Studierenden hinterher riickmelden, ist: Wir wissen zu wenig liber
die beiden anderen Religionen — und: wir wissen zu wenig (iber unsere eigene Religion, um
gute Gesprachspartner zu sein.

Hinzugefligt sei, dass mit dieser Replik weder behauptet wird, dass es kein Besitzstandsdenken
der Kirchen gebe, noch dass die Qualitat des real erteilten Religionsunterrichts nicht sehr
unterschiedlich sei — auch nicht, dass die konfessionelle Trennung im Religionsunterricht
zukunftsfahig sei. Ein Kritikpunkt, den ich in diesem Zusammenhang teile, ist das Bremsen der
Kirche bei der Kooperation mit anderen Religionsgemeinschaften. Das Festhalten
insbesondere am konfessionellen Religionsunterricht mit der so genannten ,katholischen
Trias” (katholische Inhalte, katholische Lehrkrafte, katholische Schiilerinnen und Schiiler) hat
den Religionsunterricht Uber Jahre und Jahrzehnte auch aus der reformpadagogischen
Entwicklung buchstablich herausgeschossen. Der Religionsunterricht verbleibt in moderneren
Schul- und Unterrichtskonzepten damit oft als querstehender Fremdkorper. Das hat auch
seiner inneren Entwicklung nicht gutgetan (gleichwohl hat eine starke positive Entwicklung
stattgefunden — aber der Religionsunterricht konnte heute m.E. noch weiter sein). Der
Versuch, den status quo besitzstandartig zu wahren, erscheint mir offenkundig — gerade auch
in Hamburg, wo sich die katholische Kirche neuerdings zu bewegen scheint... aber erst
nachdem die katholischen Privatschulen finanziell nicht mehr zu halten sind, auf die man sich
auch hinsichtlich des Religionsunterrichts fokussiert hatte.

Verschwiegen werden sollen — das wurde oben schon angedeutet — auch nicht die
Schwierigkeiten, die in der Praxis sowohl mit dem Verfahren der Erteilung und des moglichen
Entzugs der missio canonica als auch mit der Begutachtung und Zulassung von
Religionsbichern bestehen. Auch geht es hier nicht um die aus meiner Sicht notwendige Kritik
an kirchlicher Lehre und Praxis.

Der vorliegende Beitrag von Herrn Wagner in der ZEIT vermag allerdings keinen wesentlichen
Beitrag zur Diskussion um die Konfessionalitdt des Religionsunterrichts zu leisten.

Das ist schade angesichts der driangenden Fragen nicht nur der ,multikulturellen
Einwanderungsgesellschaft” und angesichts von Bewegungen, die ein Zerrbild eines
europadischen, christlichen gepragten Abendlandes verteidigen wollen, sondern {iberhaupt
angesichts der immer deutlicher hervortretenden Notwendigkeit zur Reflexion ethischer
Orientierungen in unserer Gesellschaft.



