I !

Seminar

MYSTIK

Prof. Dr. Annette Wilke
WiSe 2013/14, Do 16-18 Uhr, KTh I

Sprechstunde Do 11.30-13.30
Referate bis Dez. 2013: max. 20-30 Min. (wir wollen méglichst viel Zeit fuir die Diskussion!)

Bei den Referaten sind die rezipierten Autoren (disziplinire Verortung etc.) kurz vorzustellen.
Bearbeiten Sie die Aufgaben, so weit es Thnen moglich ist. — Die aufgeworfenen Problemstellungen und
Fragen bilden cine Grundlage fur die Plenumsdiskussion und ihre Bearbeitung kann von der Dozentin
erginzt werden. Keine Angst also, wenn Sie nicht alles beantworten konnen. Die Aufgabestellungen
sind lediglich als Hilfestellung gedacht, auf was Sie bei Ihrer Textlektiire besonders achten sollen und
wo sie Schwerpunkte setzen konnen. Die Anweisungen dienen zugleich als Leitlinie fiir die Relevanz
der ausgewihlten Texte und beinhalten deshalb auch Hinleitungen zum Thema, die die innerliche Ver-
zahnung der Seminarsitzungen verdeutlichen sollen.

Die Referatsliteratur ist frithzeitig selbststdndig zu beschaffen (Ausnahme: Pflichtlektiire).

Benutzen Sie moglichst viele Medien und vorzugsweise Power-Point; wo mdglich auch Bildmaterial
und Klangbeispiele (s. beispielhaft 07.11.13, Referat 2);

Gruppenarbeiten zu einem grofieren Referatsthema (beziigl. Fragestellungen und Leseanforderungen)
sind moglich und sogar erwiinscht, bedingen zumeist aber gleichwohl die Lektilre der ganzen genannten
Literatur, sowic interne Diskussion, Teamwork und sorgfiltige Absprache fuir die Prisentation.
Eigenstindige Themenbestimmungen sind ebenfalls willkommen! Sie setzen jedoch selbststindiges Ar-
beiten und Recherchieren voraus und sollen argumentativ begriindet werden.

Hausarbeiten miissen nicht notwendigerweise die Referatsthemen ausarbeiten. Einige mogliche The-
men, die iber die Seminarinhalte hinaus gehen, werden unten aufgeflihrt.

" Impulsreferat am 31.10.13: nur 5-10 Min. (die Texte sind allen bekannt)

Kurzreferate ab_09.01.13: max. 15 Min. (Aufbereitung ausgewihlter Tagungsvideos) + knappe Zusammen-

fassung der zentralen These(n)/Argumente des ausgewihlten Tagungsvortrags: max. 5 Min.

\7(31.10.13 Pflichtlektiire fiir alle (IKopiervorlagen im Sekretariat RelWiss) — Fragestellungen fiir die Diskussi-

on s.u.

Richard King, ,,Mysticism and Spirituality®, in: J. Hinnells (Hg.), The Routledge Companion of Religion, 2" ed.
2010, 323-338;

Annette Wilke, “Mystik”, in: Metzler Lexikon Religion, Bd. 2, 1999, 509-515 (oder alternativ Wilke, “Mystik”,
in: Worterbuch der Religionen, hg. C. Auffarth, H. Kippenberg & A. Michaels, 2006, 359-361);

Alois Haas, ,Mystik — Zur Entstehung des Begriffs®, in: Mystik. Die Sehnsucht nach dem Absoluten, hg. Albert
Lutz, Museum Rietberg Zirich, 2011, 25-28.

Annette Wilke, ,,Das breite Spektrum indische Mystik® + ,Mystik im Hinduismus und die Geburt der Mystik in
der Moderne®, in: Mystik. Die Sehnsucht nach dem Absoluten, hg. Albert Lutz, Museum Rietberg Ztirich, 2011,
173-179 (zusammen als ein Artikel zu betrachten).

Weitere Pflichtlektiire: s. 04.12.13 zwei Artikel fur Workshop N. Largier.

Keine Seminarveranstaltung am 24.10.13, 19.12.13, 23.01.14 und 06.02.14 als Kompensation der seminarbe-

gleitenden Pflichtveranstaltungen:

1.

seminarbegleitende Pflichtverantstaltung: Workshop mit Niklaus Largier am Mi, 04.12.13, Zeit:
18.00-21.00, Ort: B 2.04. Pflichtlektiire: Fiir die Diskussion sind zwei Artikel von Largier zu lesen
(s.u. und Homepage RelWiss)

seminarbegleitende Pflichtverantstaltung: c¢in Tag Teilnahme an der internationalen Tagung
., Constructions of Mysticism: Tnventions and Interactions Across the Borders®, 05.-08.12.13, Zeit: s.
Tagungsprogramm, Ort: Liudgerhaus.

Reduzierte Gebiihr: 10.- Euro.

Die Teilnahmegebiihr fiir die gesamte Tagung mit allen Essen bleibt 60.- Euro.

Mobglichkeit, am Forschungsdiskurs teilzunehmen und zu eigener Seminargestaltung: Das Seminar ist als

Vor- und Nachbereitung der Tagung konzipiert und umfasst auch Literatur der Referenten/-innen. Die Nachbe-



reitung (anhand von Videos) ist ab Jan. 2014 mit eigener Schwerpunktsetzung méglich und bietet Freirdume
eigener Gestaltung. Neben den Vorschligen, die aufgenommen werden konnen, sind auch selbststdndige Vor-
schldge oder alternative Seminarthemen willkommen.

Seminarplan
17.10.13 EINFUHRUNG IN DIE THEMATIK, STRUKTUR DER VERANSTALTUNG UND

VERGABE DER REFERATE UND UBUNGEN
Impuls und Diskussion: Ausschreibungstext und Flyer Mystiktagung

24.10.13 Kein Seminar: Achtung auf Pflichtlektiire folgende Woche

31.10.13 BEGRIFF, BEGRIFFSGESCHICHTE UND BEGRIFFSPROBLEMATIK IN
SYSTEMATISCHER UND HISTORISCHER PERSPEKTIVE

Pflichtlektiire f. alle: King 2010; Haas 2011; Wilke 1999 (oder 2006); Wilke 2011 (s.0.)

1. Impulsreferat und Diskussion: Religionswissenschaftliche Zugiinge zum Mystikbegriff
Aufgabe: Stellen Sie thesenhaft und wenn moglich integrativ und nicht additiv die Artikel King und
Wilke vor und erliutern Sie die Problematik des Mystikbegriffs. King ist einer der international re
nommierten Referenten der Tagung (s. auch 14.11.13 und 21.11.13)

Lit.: King 2010; Wilke 1999 (oder 2006) = Pflichtlektiire.

Weiterfithrend:

Lemma ,,Mystik“/“mysticism*/“mystique* in weiteren einschligigen Lexika (wie RGG; ER; HrwG, TRE, Histo-
risches Wérterbuch der Philosophie, Encyclopedia Universalis); L. Bouyer, ,;’ Mystisch’ — Zur Geschichte eines
Wortes*, in: J. Sudbrack (Hg.), Das Mysterium und die Mystik, 1974, 57-73; Michel de Certeau, La Fable Mys-
tique 16-17. Siécle, Paris 1982; 1. Dupté, The Other Dimension. A Search for the Meaning of Religious Attitudes,
1972; J.B. Hollenbeck, Mysticism, Experience, Response, and Empowerment, 1996; N. Luhmann und P. Fuchs,
Reden und Schweigen, Frankfurt 1989; S.T. Katz (Hg.), Mysticism and Philosophical Analysis, 1978; Lit.
28.11.13.

2. Impulsreferat und Diskussion: Europiische und indische Mystik
Aufgabe: Stellen Sie thesenhaft die Artikel Haas und Wilke vor und diskutieren Sie die unterschiedli
chen Zuginge der wissenschaftlichen Konstruktionen des Mystikbegriffs und seiner historischen Ablei
tung. .

Lit.: Haas 2011; Wilke 2011 = Pflichtlektiire.

Weiterfuhrend:
Bernhard McGinn, Die Mystik im Abendland, 2 Bde., Freiburg 1999 (Original: T he Foundation of Mysticism,
1991); K. Ruh, Geschichte der abendldndischen Mystik, 1990; Saskia Wendel, Christliche Mystik. Eine Einfith-
rung, Kevelaer 2004 [Referentin an der Tagung].
Wilhelm Halbfas, Indien und Europa. Perspektiven ihrer geistigen Begegnung, 1981.; Richard King, Orienta-
lism and Religion. Postcolonial Theory, India and ‘The Mystic East’, 1999 [Referent an der Tagung]; A. Mali-
nar, Hinduismus Reader, 2009, 101-104 (Quellentext Vivekananda).

07.11.13 MITTELALTERLICHE MYSTIK: MEISTER ECKHART, HEINRICH SEUSE UND
ELSBETH STAGEL

1. Referat: Meister Eckhart

Hinleitung: Christliche Mystik wird im modernen Verstédndnis v.a. mit dem Mittelalter assoziiert, obgleich das
Substantiv ,,Mystik® erst im 17. Jahrhundert entstand. Als Protoyp okzidentaler Mystik galt immer wieder Meis-




ter Eckhart im populdren wie im wissenschaftlichen Diskurs (etwa bei R. Otto) und auch im interreligiésen Dia-
log mit den dstlichen Religionen, welchen seit ihrem Bekanntwerden im Westen der spezifische Ruf zukommt,
besonders mystisch zu sein.

Aufgabe; Was beinhaltet die Lehre Meister Eckharts, die seit Anfang des 20. Jh. in ganz unterschiedlichen Kon-
texten eine Renaissance erfuhr, zu Eckharts Zeit aber unter das Verdikt ,,Haresie® geriet? Wihlen Sie selbst
Passagen aus Eckharts deutschen Predigten aus (gut z.B. Predigt 2, 6, 7, 11, 13, 23, 25, 28, 32, 34, 35,) und situ-
jeren Sie Eckhart in seiner Zeit und Rezeptionsgeschichte. Diskutieren Sie die unterschiedlichen Ansétze der
Mittelalterexperten Haas und Flasch.

Lit: Meister Eckhart, Deutsche Predigten und Traktate, hg. und tibers. J. Quint, detebeKlassiker 20642, 1979
(Erstausg. 1963); Kurt Flasch, ,,Meister Eckhart®, in: Ders., Das philosophische Denken im Mittelalter, Stuttgart
1986, 406-425 [Exponent der philosophischen Eckhart-Interpretation; gut auch zur Zeitgeschichte]; Alois Haas,
Meister Eckhart als normative Gestalt geistlichen Lebens, Einsiedeln 1979 [frsmmigkeitsgeschichtliche Inter-
pretation; s. auch weitere Titel von Haas, Lehrer von Largier]; Loris Sturlese, Meister Eckhart. Ein Portrait,
Regensburg 1993 [kleinere Biographie; grofer Ruh, s.u.]; A. Wilke, Meister Eckhart, in: Metzler Lexikon Religi-
on, Bd. 2, 412-413 [zu den vielfiltigen Rezeptionen].

Weiterfiihrend:
Meister Eckhart Werke in zwei Bdnden: Siimtliche deutschen Predigten und Traktate sowie eine Auswahl aus
den lateinischen Werken. Texte und Ubersetzungen von Josef Quint. Herausgegeben und kommentiert von Ni-
klaus Largier, Frankfurt 1993; A. Haas, Sermo Mysticus. Studien zu Theologie und Sprache der deutschen Mys-
tik, Freiburg 1979 [zu Eckhart S. 186-254]; Kurt Ruh, Meister Eckhart: Theologe, Prediger, Mystiker, Miinchen
1989 [umfassende Biographie; immer noch sehr empfehlenswert].

Von Interesse:
Volkhart Krech, Gotterdammerung. Auf der Suche nach Religion, Bielefeld 2003, 81-91 [personliches Schluss-
kapitel des Bochumer Religionssoziologen und Referenten an der Tagung, in welchem er auf Meister Eckhart
und seine Schule (Tauler und Seuse) zu sprechen kommt].

2. Referat: Die Weiterfithrung von Eckharts Gedankengut bei Heinrich Seuse und Els-
beth Stagel

Hinleitung (und Ausblick): Obgleich Seuse und Stagel in unmittelbarer Nachfolge Eckharts stehen, sind sie in
der modernen Mystikrezeption praktisch unbekannt und weniger populér. Was konnten die Griinde daflir sein?
Aufgabe: Benutzen Sie Horbeispiele vom Eckhart-Schiiler Seuse zur Binstimmung. Das Horbuch von H.E. Kel-
ler enthdlt auch eine gute Einleitung, Musik und schone Miniaturen (s.u.). Bearbeiten Sie die folgenden Frage-
stellungen: Worin liegen die Kontinuititen zu Eckhart bei Seuse, wo die Unterschiede? Beachten Sie nicht nur
die Lehre, sondern auch die spirituelle Praxis. Erldutern sie die fiir Seuse typische Passionsmystik. Wie Eckhart
war auch Seuse fiir die Nonnenseelsorge (cura monialum des Dominikanerordens) yerantwortlich. Thematisieren
Sie die Bezichung zu Elsbeth Stagel, seiner eifrigsten Schitlerin und geistlichen Freundin und présentieren Sie
deren soziales und geistiges Umfeld im Kloster Téss (bei Winterthur, CH).

Achtung;: In dieser Sitzung ist keine allgemeine Einfithrung oder weitere Vertiefung mittelalterlicher Frauenmys-
tik notig. Diese wird am 12.12.13 eigens thematisiert mit Fokus auf die Genderperspektive im Rahmen der Ta-
gungsnachbereitung, Vortrag Saskia Wendel. Hier deshalb nur E. Stagel und Kloster Tosstal.

Audio/Horbuch: Hildegard Elisabeth Keller, Die Stunde des Hundes: Auf dem mystischen Weg zu Gott. Ein Hor-
buch nach Heinrich Seuses ,Exemplar’, Ziirich 2007 [Vorschlag: CD 1: Track 3 (Bilder des Bildlosen), CD 2:
Track 5 (Rostige Nagel), Track 7 (Die Stunde des Hundes), gf. auch ein Bsp. Von CD 3],
7u Seuse: Alois Haas, Nim din selbes war., Studien zur Lehre von der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart, Jo-
hannes Tauler und Heinrich Seuse, Freiburg 1971.
Biographisches und Sozialgeschichtliches zu Seuse und Stagel: Alois Haas und Kurt Ruh, ,,Seuse, Heinrich® +
,,Stagel, Elsbeth®, in: Verfasserlexion, Bd. 8, Berlin/New York 1995, Sp. 1109-1129 (Seuse); ebd. Bd. 9, 219-
225 ( Stagel); Christian Folini, Katharinental und Toss. Zwei mystische Zentren in sozialgeschichtlicher Per-
spektive, Ziirich 2007.

Weiterfiihrend: Quellentext Tosstaler Nonnenbuch:
Elsbeth Stagel, Wir hatte eine gar selige Schwester: 33 Lebensberichte iiber Dominikanerinnen aus dem Kloster
zu Toss bei Winterthur, hg. R. Heinrich, 2 Bde., Ziirich 2003.

Weiterfithrend zur ,,Eckhart-Schule: Johannis Tauler und Nikolaus von Kues.

Weiterfilhrend zur ,,Frauenmystik®: Siche Lit. Nachbereitung Tagung 12.12.13 und Anhang Lit-Liste.




14.11.13 MyYSTIK ALS KERN/GIPFEL RELIGIOSER ERFAHRUNG UND MYSTIK OHNE
GOTT — ZUM GEWANDELTEN MYSTIKVERSTANDNIS IN DER MODERNE

1. Referat: Die ,,klassische® Mystikdefinition von William James

Aufgabe: Fassen Sie kurz die Thesen, Argumente und konkreten Beispiele des Religionspsychologen James
zusammen, dessen Mystikdefinition eine auBerordentlich grofe Breitenwirkung hatte und in der Philosophie

immer noch gerne herangezogen wird. Was sind die Stirken und Schwichen in James’ Definition, etwa im Hin-
blick auf die besprochene mittelalterliche Mystik? Was wird in der heutigen Religionswissenschaft als problema-
tisch erachtet? Inwiefern ist James® Privatisierung und Psychologisierung der Mystik ein aufschlussreiches Zeit-
dokument? — Hilfreich fir die Beantwortung dieser Fragen ist die Sekundarliteratur King (1999) und Smith

(1983).

Lit: William James, ,Mysticism* in: Ders., T} he Varieties of Religious Experience. A Study in Human Nature,
New York/London/Bombay/Calcutta 1916, 379-429; dt. Die Vielfalt religioser Erfahrung. Eine Studie iiber die
menschliche Natur, Ziirich 1982 (Kap. 16+17, ,,Mystik*); Richard King, “Modern definitions of mysticism”, in:
Ders., Orientalism and Religion. Postcolonial Theory, India and ‘The Mystic East’, 1999, 20-24; John E. Smith,
,William James’s Account of Mysticism: A Critical Appraisal®, in: S. Katz (Hg.), Mysticism and Religious
Traditions, Oxfor 1983, 247-279.

2. Referat: Fritz Mauthners gottlose Mystik und der Daoismus als Paradefall

Aufgabe: Arbeiten Sie heraus, wie der Sprachphilosoph Mauthner die Mystik definiert, welche Funktion  die
Mystik bei ihm einnimmt und welche westlichen und 8stlichen Beispiele zu seinem ,Mystik-Kanon* gehdren
und warum — z.B. Meister Eckhart, der Vedanta und der Daoismus. Achten sie auf das gemeinsame semantische
Feld, das unterstellt wird und die besondere Bedeutung des Daoismus. Beachten Sie auch, dass Mauthners
Schrift in der Reihe , Schopferische Mystik* erschien und wie im Vorwort das Verlagsprogramm charakterisiert
wird.

Fassen Sie im Anschluss kurz die Kritik des Sinologen und Daoismusexperten Florian Reiter (Referent an der
Tagung) zusammen, den Daoismus als Mystik zu verstehen, wie dies heute iiblich geworden ist. Warum halt
Reiter dies fiir fragwiirdig und unangemessen? Wie zutreffend ist Reiters Kritik — oder gerade nicht? — im Falle
Mauthners? Welche Aspekte machen Mauthner fiir die Religionswissenschaft besonders interessant? Inwiefern
lisst er sich als Vorlaufer von New-Age-Spiritualitit charakterisieren?

Lit.: Fritz Mauthner, Gottlose Mpystik, Dresden 1925; Florian Reiter, ,,Aspekte der ,Mystik’ in China®, in: Zweit-
schrift fiir Religionswissenschaft 4, 1996, 19-34.

bei Gruppenarbeit mitberticksichtigen: A. Wilke, ,,Widerstindig und gott-los. Zur Wiederentdeckung der Mystik
in der Moderne®, in: Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religionswissenschaft, 2000, Heft 2, 99-121 (105~
108 zu Mauthner).

Weiterfiihrend:

F. Mauthner, Geschichte des Atheismus, 4. Band, 408-447; Erste Aufl. RGG: Mystik->Neue Mystik*; H.
Roth, ,,Bimodal Mystical Experience in the ,Qiwulun’ Chapter of Zhuangzi®, in: Journal of Chinese Religi-
ons 28, 2000, 31-50; Uwe Spoerl, Gottlose Mystik in der deutschen Literatur um die Jahrhundertwende, Pa-
derborn 1997 (insb. 1.3.3 Fritz Mauthner als ,Mystiker’, 86-97; 1.3.4 Der weltanschauliche Monismus und

seine Verbreitung um 1900, 97-112, und 1.3.10 Mystik als ,moderne Religion’, 136-138).

21.11.13 OST UND WEST — STEREOTYPEN UND PROBLEMATIKEN VERGLEICHENDER
MYSTIKFORSCHUNG

1. Referat: Die ,Irrationalitit der Mystik, der ,mystische Osten® und Rudolf Ottos
West-Ostliche Mystik — Meister Eckhart und Sankaras Vedanta

Aufgabe: Arbeiten Sie die Problematik der gingigen Bestimmung der Mystik als ,,irrational (so W. James, R,
Otto und viele andere) und von Ottos Vergleich von Eckhart und Sankara anhand der angegebenen Sekundarlite-
ratur heraus. Thematisieren Sie dabei kurz, welche Definition von Mystik mit den Protagonisten Meister Eckhart
und Sankara als Prototypen ,,westlicher und ,ostlicher Mystik verbunden war und welche anderen Formen



wh

damit ausgeschlossen und unsichtbar wurden. Da Ottos Vergleich maBgeblich daran beteiligt war, ,,0stliche
Mystik* liber Sankaras streng non-dualen Vedanta zu definieren, kommt Ottos Werk eine Schliisselrolle auch in
der allgemeinen Definition der Mystik in der Moderne zu, die Monismus ins Zentrum stellte (so auch der an-
sonsten ganz andere Ansatz von Mauthner, dessen Gottlose Mystik praktisch zeitgleich mit Ottos West-Ostlicher
Mpystik erschien). Thr Hauptinteresse liegt auf folgender Problemstellung:

Die Charakterisierung der dstlichen Religionen als besonders mystisch war keineswegs nur positiv, sondern auch
negativ belegt und (beides) fithrte zu Verzerrungen, problematischen Wertungen, Missdeutungen und Verkiir-
zungen. Unreifen Sie die besondere Problematik, die die Einschétzung der Mystik als irrational und mehr dem
Gefithl als dem Verstand zugénglich dabei spielte. Setzen Sie den Schwerpunkt auf die Generierung von Dicho-
tomien und Bildern des ,,Anderen®, die sowohl mit der Einschitzung der Mystik als Antithese zu Rationalitdt
und Philosophie einher gingen, als auch mit dem Vergleich westlicher und sstlicher Mystik beim Religionsphé-
nomenologen Rudolf Otto. Beachten sie die Verquickung mit bestimmten Interessen, Machtdiskursen und politi-
schen Implikationen. — Hierzu gehort auch die eminente Rolle von Sankaras Vedanta im indischen Unabhéngig-
keitskamof und Vivekanandas radikale Umwertung der Stereotypen Ost und West.

Lit: Richard King, Orientalism and Religion. Postcolonial Theory, India and ‘The Mystic East’, 1999, 24-34,
118-142 (insb. 24f, 28-34, 125-128, 135-142); A. Wilke, Ein Sein-Ein Erkennen. Meister Eckharts Christologie
und Sankaras Lehre vom Atman: Zur (Un-) Vergleichbarkeit zweier Einheitslehren, 1995, 299-307 [Kurziiber-
blick zu Sankaras Advaita-Vedanta, ebd. 332-334];

hilfreich zu Otto auch: A, Wilke, ,Keine Urmotive, nur Besonderungen: Rudolf Otto’s West-Ostliche Mystik,
die Problematikk des innerreligiosen Dialogs und der Vergleich Eckhart— Sankara®, in: Zetischrift fiir Religions-
und Geistesgeschichte, heft 1, 1997, 34-70.

Weiterfiihrend:

N. Largier, ,,Meister Eckhart und der Osten®, in Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 34 (1987),
112; Wilhelm Halbfass, Indien und Europa, 1981, 122-155; Rudolf Otto, Ost-Westliche Mystik, 1926, erg. 1929;
Hans Penner, ,, The Mystical Illusion®, in: S. Katz (Hg.), Mysticism and Religious Traditions, Oxford 1983, 89-
116, Ninian Smart, ,,Interpretation and Mystical Experience®, in: Religious Studies 1.1, 75-87 (nachgedruckt in
Woods, Understanding Mysticism, 1980, 78-91; N. Smart, “The Purification of Consciousness and the Negative
Path”, in: S.T. Katz (Hg..), Mysticism and Religious Traditions, 1983, 117-29.

Siehe auch den neueren Vergleich von Eckhart mit dem Zenbuddhismus bei Ueda [Ottos und Uedas Vergleiche
sind das Tagungsthema von M. von Briick]

2. Referat: R.C. Zaechners Entgegensetzung von mystischer (dstlicher) und propheti-
scher (jitdisch-christlicher) Spiritualitit und seine Kritik an ,,profaner Mystik®

Hinleitune und Aufgabe: Drei Jahrzehnte nach Otto (dessen West-Ostliche Mystik etwa zu gleicher Zeit wie
Mauthners Gottlose Mystik erschien) erschien R.C Zaehners viel rezipiertes Werk Mysticism. Sacred and Profa-
ne (1957, dt. 1960). Das Werk schloss an Max Weber wie auch an Rudolf Otto an. Erarbeiten Sie, wie Zaehner
die Mystik und den ,,mystischen Osten* niher qualifiziert und dem jldisch-christlichen ,,prophetischen* Religi-
onstypus entgegensetzt. Vielleicht werden ihnen dabei zwei Problematiken auffallen: zum einen die glaubens-
méBige Voreingenommenheit des Jesuiten Zaehner, die sich in der Reprisentation dstlicher wie profaner Mystik
niederschlagt, zum anderen die bleibende Wichtigkeit des Vedanta (eines bestimmten Vedanta-Klischees) neben
dem Buddhismus in der Stereotypisierung des ,mystischen Ostens® und die damit verbundenen Konnotationen
(wie asozial und weltverneinend).

Ottos und Zaehners Definitionsmacht dstlicher Mystik und der lebenspraktische Bezug ostlicher Spiritualitit in
Konkurrenz zum einheimischen Christentum, der in den 1960er/70er Jahren einen Hohepunkt erreichte, lassen
sich am Schlusskapitel von Peter Bergers Zwang zur Hiresie (1980, engl. Original 197 9) ablesen, das Berger mit
. Zwischen Jerusalem und Benares® betitelt. Falls es Thnen moglich ist, diese Quelle einzubeziehen, wiren ein
paar Stichworte dazu wiinschenswert, wie auch zur neutraleren Sicht Bergers und seinen beachtenswerten Forde-
rungen zum interreligiosen Dialog bzw. Streitgespréch.

Lit.: R.C. Zaehner, Mystik religios und profan. Eine Unterschung tiber verschiedene Arten von auBernatiirlicher
Erfahrung, Stuttgart 1960 (engl. Mysticism. Sacred and Profane, Oxford 1957).
Peter Berger, ,,Zwischen Jerusalem und Benares®, in: Ders., Der Zwang zur Hiresie. Religion in der pluralisti-
schen Gesellschaft, 1980, 171-203.

Weiterfihrend: Max Webers religionssoziologische Schriften und seine Thesen zu Mystik und Askese.

Ausgesparte Themen im Seminar, aber mogliche Themen fiir Hausarbeiten:
Wie bestimmten Troeltsch und Weber die Mystik (im Unterschied zu Otto)? Wie fuhrten Heiler, Zghner und
Berger Ottos Diskussion weiter fort? Zu welchen Schliissen kommen Ueda und Izuzu in jhren Vergleichen von



sstlicher und westlicher Mystik? Warum interessieren sich die Katholiken Henri L Saux und Lassalle so sehr fiir
den Vedanta, respektive Zen-Buddhismus? Wie verstehen sie den interreligosen Dialog und wie integrierten sie
hinduistische und buddhistische Gedanken und Praktiken in ihre mystische Glaubenserneuerung? Inwiefern
unterscheidet sich der zeitgendssiche Neovedanta/Advaita der Satsang-Bewegung nicht nur vom Advaita-
Vedanta Sankaras, sondern auch von Vivekanandas Vedanta?

28.11.13 TRANSKULTURALITAT UND KONTEXTUALISMUS/KULTURRELATIVISMUS —
ZUR MYSTIKKONTROVERSE DER 1970/80ER JAHRE

1. Referat (ggf. Gruppenarbeit): Universalitiit mystischer Erfahrung, ,natiirliche Mys-
tik“ und Drogenkultur

Hinleitung/Aufgabe; Vermutlich nicht zuletzt ausgelost durch die Gegenkultur des 1960/70er Jahre und ihrem
Interesse an ostlicher Spiritualitdt und Weltdeutung und der Induzierung von verdnderten Bewusstseinszustinden
und extraordiniren Erfahrungen durch die Einnahme von LSD entbrannte eine hitzige Mystikdebatte zwischen
Universalisten/,,Perennialisten® und ihren Kritikern aus Kirche und Kulturanthropologie/-soziologie. Die Be-
hauptung der Perennialisten, dass der Kern mystischen Erlebens transkulturell derselbe sei und sich unabhéngig
von Kontexten, Dogmen und Ritualen auf einen bestimmten Bewussteinszustand und Erfahrungsgehalt beziehe
(insb. die Selbstgegebenheit reinen Bewusstseins und Evidenzerfahrungen von Alleinheit), radikalisierte sich im
Kontext dieser Zeit. Mystik/mystische Erfahrung war eine natiirliche, anthropologische Grofie und prinzipiell
jedem zu jeder Zeit unmittelbar zugénglich und sogar technisch, iiber Drogen, herstellbar. Streng wandte sich der
in der letzten Sitzung behandelte Zaehner gegen diese Sicht. Weiterfiihrend wire von Interesse, warum der Indo-
loge Frits Staal demgegeniiber kein Problem sah und wie er argumentierte. Perennialismus wird man ihn nicht
vorwerfen konnen, denn seine Argumentation beruhte auf historischen Daten aus dem alten Indien. In diesem
Referat interessiert die perennialistische Sicht: Wie konzipiert Aldous Huxley (der schon in den 1950er Jahren
mit LSD experimentierte) die Mystik als nattirliche Gegebenheit und philosophia perennis? Charakterisieren sie
auch kurz die Weiterfithrung in den 1960/70er Jahren und in der sich entwickelnden transpersonalen Psycholo-
gie. Beachten Sie, dass sich in diesem Diskurs Mystik mit Aufkldrung, Rationalitdt und Wissenschaft verbindet,

Lit. Aldous Huxley, Die Pforten der Wahrnehmung: Himmel und Holle, Miinchen 2008 (engl. Doors of Percep-
tion 1954); Karl Baier, Meditation und Moderne, 2. Band, Wiirzburg 2009, 912-919 (,,Psychedelische Kultur,
Transpersonale Psychologie® -> Baier ist Referent an de Tagung und spricht zu Psychedelik und Mystik);
Torsten Briigge und Padma Wolff, ,,Autklarung und Mystik. Der dufere und der innere Blick auf die Wirklich-
keit“, in: Religion und Wissenschaft, www.connection.de, November./Dezember 11-12, 2012 [populdrwissen-
schaftlich; aus der Therapie-/Esoterikszenel]..

Weiterfithrend:
A. Huxley, Eiland, Miinchen 2008; Timothy Leary; A.J. Deikman, “Deautomatization and the Mystic Experi-
ence”, in: R. Wood, Understanding Mysticism, 1980, 240-260; Walter Stace, Mysticism and Philosophy, London
1960; Evelyn Underhill, Mysticism, 1911, Rept. New York 1961; Frits Staal, Exploring Mysticism, Middlesex
1975.

2. Referat: Eine universale Mystik und unmittelbare Erfahrung gibt es nicht

Aufgabe: Dieses Referat stellt die Gegenposition zu den Perennialisten dar. Benutzen Sie Hans Penners beson-
ders scharfe Formulierung als Einstieg oder als Schlussstatement: Zustinde reinen Bewusstseins gibt es nicht;
mystische Erfahrungen sind immer sozial und sprachlich vermittelt; Mystik ist eine Illusion, eine unreale, falsche
Kategorie. Benuizen Sie den englischen Originalwortlaut (siehe Lit). Penners Artikel will die Position am Ve-
danta (sic!) nachweisen und stellt sich in die Tradition von Steven Katz, dessen Mysticism and Philosophical
Analysis, 1978, erstmals Artikel versammelte, die die klassischen Mystikdefinitionen von Underhill, Stace, Otto
und auch Zahner hinterfragten und ihre gemeinsame Annahme einer mystischen Essenz und universalen Gipfel-
Erfahrung kritisierten. Thr Referat ist der Folgepublikation von Katz gewidmet, die auch Penners Artikel enthilt,
und mit einem ausfithrlichen Grundsatzartikel von Katz beginnt. Umreifien Sie die Argumente und Thesen von
Katz, dass es eine reine, kontextunabhingige Erfahrung nicht gebe und Mystik konservativ und traditionsbestiti-
gend sei. Illustrieren Sie dies mit einigen Beispielen von Katz, etwa den jidischen und christlichen Auslegungen
des Hohelieds, die zu unterschiedlichen Erfahrungsmustern und Visionen fithr(t)en.




X

~J

Lit.: Steven Katz , ,,The ,Conservative’ Character, in: Ders. (Hg.), Mysticism and Religious Traditions, Oxford
1983, 3-60 (s. auch erste zwei Seiten Vorwort); Hans Penner, ,, The Mystical Illusion*, in: ebd., 89 (ganzer Arti-
kel 89-116).

Weiterfithrend:
Ganzes Buch Katz; sowie sein oben erwahntes fritheres Werk.

Ausblick — Anregungen fiir Hausarbeiten:

Die Einsicht der grundlegenden Probleme im Mystikbegriff und in fritheren Studien fithrte dazu, dass Mystik —
einst zentrale Kategorie in den fiiihen, wissenschaftlichen Religionsdefinition so unterschiedlicher Autoren wie
James, Otto, Weber, Troeltsch und Simmel — fortan kaum noch ein Thema in der deutschsprachigen Religions-
wissenschaft war. Typischerweise schlug der Religionswissenschaftler Christoph Uehlinger an einem Workshop
anldsslich der Mystikausstellung im Ziricher Rietberg-Museum vor, den Begriff wissenschaftlich ganz fallen zu
lassen. Diese Resistenz gilt allerdings nicht fiir andere Wissenschaften, etwa die Sufismusforschung. Die Philo-
sophin Catherine Clément und der indische Psychoanalytiker Sudhir Kakar verdffentlichten das interessante
Werk, Der Heilige und die Verriickte. Religiose Ekstase und psychische Grenzerfahrung, 1992, in dem sie die
These aufstellen, dass in der selben Zeitperiode des 19. Jahrhunderts ganz analoge visiondre, ekstatisch-
mystische Erfahrungen den Inder Ramakrishna zum berihmten Heiligen machten, wihrend eine unbekannte
Franzésin im Irrenhaus landete. Die problematische Pathologisierung ekstatischer Mystik in fritheren Studien
wurde zunehmend erkannt und u.a. in Studien feministischer Theologie zu mittelalterlicher Frauenmystik korri-
giert. Obzwar es stiller um die Mystikkontroverse geworden ist, ist die Debatte bis heute nicht beendet und wur-
de in der Folgezeit differenzietter, sensibler fir sozio-kulturelle Kontexte, Milieus und Transmissionskanéle und
mit neuen Argumenten angegangen, etwa vom Germanisten Langer. Auch die Kognitions- und Neurowissen-
schaft interessiert sich fiir das Thema — vgl. etwa Kelly Bulkeley, der Studien auffiihrt, die zeigen, dass unter-
schiedliche meditative Techniken und andere Stimuli zu neuen, aber entsprechend unterschiedlichen Geist- und
Korperwahrnehmungen fihren. Dennoch und zugleich deshalb: Man muss sich nicht mehr unbedingt den zum
Schimpfwort gewordenen Title ,Perennialist* gefallen lassen, wenn man auf transkulturell verbreitete struktur-
analoge Muster aufmerksam macht. Der Zenbuddhismusforscher ------ Steineck sieht Totalitdtserfahrung als
einen gemeinsamen Nenner. Insbesondere im populdren Diskurs und gelebter Spiritualitit blieb die Mystik ein
., Dauerbrenner® — dies reicht von ultraorthodoxer Frommigkeit bis hin zu moderner individualisierter Religion
und New-Age-Spiritualitdt. Mystik wird nun oft in die Kategorien Esoterik und Spiritualitit gepackt. Neuerdings
zeigen Tagungstitel, dass Mystik auch religionswissenschaftlich wieder aktuell geworden ist und das Thema sich
mit neuen Fragestellungen verbindet. Die Miinsteraner Tagung ist nicht die einzige, die diesen Weg beschreitet.
Sie ist der Frage gewidmet, wie Mystik sich als universale, transkulturelle Kategorie konstituierte, wie der Be-
griff in andere Kulturen tibersetzt wurde und dadurch selbst neue Bedeutungen und lebenspraktische Funktionen
einnahm. Dabei zeigen die Abendprogramme, dass Mystik keineswegs nur mit inneren, unaussprechlichen Er-
fahrungen zu tun hat, sondern auch starke sinnlich-dsthetische Seiten umfasst. Auch der Workshop, der der Ta-
gung vorausgeht, befasst sich mit dsthetischer Erfahrung.

WORKSHOP
Mittwoch, 4.12.13, 18-21 Uhr, Hiifferstiftung, B 2.04,

04.12.13 Niklaus Largier: MYSTIK, EMOTION UND ASTHETIK

Pflichtlektiire fiir alle (Kopiervorlagse im Seminar):

Niklaus Largier, ,,Mysticism, Modernity, and the Invention of Aesthetic Experience”, in: Representations 105,1,
2009, 37-60;

Niklaus Largier, ,,Inner Senses — Outer Senses. The Practice of Emotions in Medieval Mysticism*, in: Codierun-
gen von Emotionen im Mittelalter/ Emotions and Sensibilities in the Middle Ages, hg. C.S. Jaeger und 1. Kasten,
Berlin/New York 2003, 3-15.




TAGUNG
Donnerstag bis Sonntag, 5.-8.12.13, Liudgerhaus, Festsaal, 2. Stock

05.-08.12.13 CONSTRUCTIONS OF MYSTICISM: INVENTIONS AND INTERACTIONS ACROSS
THE BORDERS

(detaillierte Programmiibersicht s. Homepage RelWiss)

12.12.13 Nachbesprechung und Diskussion der Tagung I: MYSTIK UND GENDER AM
BEISPIEL DER MITTELALTERLICHEN FRAUENMYSTIK (zum Vortrag Saskia
Wendel)

Ubung (ggf. Gruppenarbeit): Knappe Zusammenfassung, Diskussion und ggf. Video-Vorfithrung des Vorirags
von Saskia Wendel.
Erginzende (Kurz-)Referate: (zu Vortrag und Sitzung vom 7.11.13):

Aufgabe: Fassen Sie Wendels Hauptargument(e) zusammen und ergénzen Sie sie mit weiterer Literatur zur mit-
telalterlichen ,,Frauenmystik und dem Aspekt der Genderperspektive. Sie konnen ggf. die Video-Aufzeichnung
der Tagung, aber auch das Horbuch von H.E. Keller, Stimmen aus mittelalterlichen Frauenklostern, Berlin 2005,
zur Erinnerung und Einstimmung verwenden.

Thre Fragestellungen sind: Wie gerechtfertigt ist der Begriff ,,Frauenmystik“? Zeichnet sich diese Mystik durch
geschlechtsspezifische Merkmale und Qualititen aus? Nimmt Mystik bei den Frauen eine andere Funktion als
bei den Mannern ein? Oder wird nur von Frauenmystik gesprochen, weil es Frauen sind? Gibt es iiberhaupt eine
homogene mittelalterliche Frauenmystik?

Neben einer allgemeinen Ubersicht tiber die mittelalterliche Frauenmystik und ihren Exponentinnen konnen Sie
das Thema anhand spezifischer Beispiele darstellen, etwa den ,,Offenbarungen und Passionsleiden der Maga-
retha Ebner (13. Jh.), der Rolle ihres Beichtvaters und ihrem Fokus auf das Jesuskind, oder der (erotischen Lie-
bes-)Mystik der Mechthild von Madgeburg (,,FlieRendes Licht*), oder der spekulativen Mystik von Margarete
Porete (,,Spiegel der einfachen Seelen®), die aufgrund ihrer kiihnen Aussagen im Jahr 1310 in Paris verbrannt
wurde (wo Eckhart ein Jahr spiter an der Universitit lehrte). Siehe dazu die Literaturangaben im Anhang des
Seminarplans.

Frauenmystik und Genderperspektive: T. Heimerl, Frauenmystik — Mdnnermystik? Gemeinsamkeiten und Unter-
schiede in der Darstellung von Gottes- und Menschenbild bei Meister Eckhart, Heinrich Seuse, Marguerite Po-
rete und Mechthild von Magdeburg, Minster 2002; — Erginzend: Peter Dinzelbacher, ,,Buropdische Frauenmys-
tik des Mittelalters. Ein Uberblick“ (Einleitung) + ,,Kleiner Exkurs zur feministischen Diskussion® (Schluss), in:
P. Dinzelbacher und D.R. Bauer, Frauenmystik im Mittelalter, Ostfildern 1985, S. 11-23, 391-393; Peter Dinzel-
bacher, Mittelalterliche Frauenmystik, Paderborn 1993; U. Gause, . Mystik/Frauenmystik*, in: Metzler Lexikon:
Gender Studies — Geschlechterforschung, hg. Renate Kroll, Stuttgart 2002, 285.

Weiterfiihrend: Saskia Wendel, Christliche Mystik. Eine Einfithrung, Kevelaer 2004.
Weiterfithrend zur mittelalterlichen Frauenmystik: s. Anhang

19.12.13 Kein Seminar
Weihnachtsferien

Die Tagungsnachbereitungen im neuen Jahr kinnen freier gestaltet werden. Die Priisentationen umfassen
eine moglichst knappe Zusammenfassung der Hauptargumente eines Vortrags vor oder nach der Video-
Vorfiihrung (die auch nur auszugsweise verwendet oder sogar fehlen kann), sowie Erginzungen in Form
von Kurzvortrigen. Die folgenden THEMENANGABEN sind als VORSCHLAGE zu betrachten.

In der letzten Sitzung besteht dariiber hinaus die Maoglichlkeit, selbststindig ein Thema zu erarbeiten und
zu prisentieren.




09.01.14 Nachbesprechung und Diskussion der Tagung II: ELIADES
MYSTITKVERSTANDNIS (zu den Vortrigen von Liviu Bordas und Asaad
Kattan)

Ubung: Kurze Zusammenfassung, Diskussion und ggf. Vorfiihrung von 1-2 Vortrdgen der Tagung.
Erginzende(s) Kurzreferat(e):

Aufgabe: Bereiten Sie sich mit einer Publikation des Referenten oder zur Thematik vor, z.B. zu Liviu Bordas
and seiner Prisentation zu Eliade. Besprechen Sie Eliade im weiteren sozio-religiosen und politischen Kontext
seiner Zeit und beachten Sie den ruménischen Diskurs zu Mystik und orthodoxem Christentum (in Ergénzung
zum Vortrag Asaad Kattan):

Lit.: Liviu Bordas, “The Secret of Dr. Eliade”, in: The International Eliade, ed. B. Rennie, New York 2007, 101-
130; Natale Spineto, “Mircea Eliade and ‘Traditional Thought'”, in: The International Eliade, 131-147.

Zu Bordas und Kattan:
Wilhelm Danca, “The Origin of the Concept of Mysticism in the Thought of Mircea Eliade”, in: The Internation-
al Eliade, 209-225.

16.01.14 Nachbesprechung und Diskussion der Tagung III: SUFISMUS UND
WESTLICHE REZEPTION — NEOSUFISMUS/ WESTLICHER SUFISMUS/
TRADITIONALISMUS (zum Vortrag v. Mark Sedgwic)

Ubung: Kurze Zusammenfassung, Vorfuhrung und Diskussion von 1-2 Vortragen der Tagung.

Ergiinzende(s) Kurzreferat(e):

Aufgabe: Bereiten Sie sich mit einer Publikation des Referenten oder zur Thematik vor, z.B. zu Mark Sedgwic
und dem Sufismus im Westen. Zu den Fragestellungen gehdren:

Was ist Neo-Sufismus und Traditionalismus/ Universalismus? Wer sind die Triger? — Ist es eine rein ,,westliche
Erfindung“? Wo liegen die Unterschiede zum urspriinglichen®, gelebten Sufismus in den Heimatlidndern? —und
wie wird dort der Sufismus in der Moderne betrachtet? Wie zeigen sich die Unterschiede von westlichem und
einheimischen Sufismus konkret an religiésen Festen und wie wird die Diskrepanz iiberwunden? Beachten Sie
auch die Uberschneidungen mit dem Thema Eliade — Stichwort: ,Traditionalismus“ (bedeutet hier nicht traditio-
nell gelebte Frommigkeit, sondern die Statuierung einer philosophia perennis).

Lit: Mark Sedgwic, ,,Western Sufism and Traditionalism®, www.tradtionalists.org/write/ WSuf, htm; M. Sedg-
wic, Against the Modern World: Traditionalism and the Secret Intellectual History of the Twentieth Century,
New York 2004.
Samueli Schielke, ,,Hegemonic Encounters: Criticism of Saints-Day Festivals and the Formation of Modern
Islam in Late 19th and 20th Century Egypt®, in: Welt des islam 47 (2007), 319-355.
jan Scholz und Mark Stille, ,,The Open Ritual: Indeterminacy in a Modern Sufi Ceremony*, Manuskript 23
Seiten (AW um Kopie bitten).

Weiterflihrend:
Die Publikationen von Henri Corbin, Louis Massignon, Evola und Rene Guenon.

23.01.14 Kein Seminar (Wilke an einer Konferenz in Amsterdam)

30.01.14 Nachbesprechung und Diskussion der Tagung 1V: JUDISCHE MYSTIK (zu
den Vortrigen v. Martini, Kocku von Stuckrad und ggf. Christoph Auf
farth)

Alternative:

MYSTIK, MAGIE UND ESOTERIK (weiterfithrend zu den Vortriigen von
Liviu Bordas, Kocku v. Stuckrad und unmittelbarer zu Richard King)

Ubung: Zusammenfassung, Vorfuhrung und Diskussion von 1-3 Vortrigen der Tagung. Falls Sie sich auf 3
Vortrige beziehen, entfallen die Kurzreferate. Sie sollten sich aber gleichwohl zu den Themen und Referenten
niher kundig machen, um einen Wissensvorsprung in der Diskussion zu haben.

Relevant sind z.B. folgende Titel:




J—
<D

P. Sloterdijk, Mystische Zeugnisse aller Zeiten und Volker, gesammelt von Martin Buber, 1994.
Kocku von Stuckrad, Was ist Esoterik? Kleine Geschichte des geheimen Wissens, Miinchen 2004 (s. insb. Kap.
Kabbala und von Stuckrads theoretischer Ansatz zu Diskursen, Diskursfeldern und —topoi).
Elizabeth De Micahelis, A4 History of Modern Yoga: Patanjali and Western Esotericism, 2004.

Weiterfithrend:
Gershom Scholem, Jiidische Mystik, Bubers Studien zum Chassidismus; Moshe Idels Studien zur Kabbala; aber
auch Jakob Bohme zu christlicher Theosophie und Kabbala.

Neben anderen Moglichkeiten der Tagungsaufbereitung ist auch ein Thema/Themen
nach freier Wahl moglich (dafiir bitte nur die letzte Januarsitzung benutzen):

Ein paar Empfehlungen/Vorschldge:

Zum Vortrag Ramelli: Vertiefung Neuplatonismus und Pseudo-Dionysius;

Zum Vortrag Krech: Aufarbeitung der Mystiktheorien von Troeltsch und Weber;
Zum Vortrag von Briick (komparatistische Mystikforschung bei Otto und Ueda):

- Christian Steineck, Grundstrukturen mystischen Denkens, Wiirzburg 2000 [zu Zenbuddhismus und Mystik als
Totalititserfahrung; wissenschaftliche Wiederaufnahme des Arguments universale Mystik];

Weiterfihrend:
Der ,Klassiker D. Suzuki, Die grofie Befieiung. Einfiihrung in den Zen-Buddhismus (viele Auflagen, z.B.
3.Aufl. Konstanz 1947; neueste Frankfurt 2005); und die zeitgendssische Debatte zum Zen (auch hier wichtig:
Universalismus vs. Kulturrelativismus): Steven Heine, Zen Skin, Zen Marrow: Will the real Zen Buddhism please
stand up?, Oxford 2008.

- Katharina, Ceming, Einheit im Nichts. Die mystische Theologie des Christentums, des Hinduismus und
Buddhismus im Vergleich, Augsburg 2004.

. Ramakrishna Puligandla, Wissenschafi, Philosophie und Religion. Die Suche nach einer Einheits-Vision
[engl. Original: Science, Philosophy and Religion: The Quest for a unitary Vision), Gesellschaft fiir
transkulturelles Verstehen, www.getrav.de

Maglich ist auch ein anderes religionshistorisches Beispiel, etwa aus der europdischen Mystik:

z.B. Hildegard von Bingen (Prophetin oder Mystikerin? mit Hildegard-Musik und Hildegarts visiondren Bil-
dern), Angelus Silesius (mit Musikbeispielen seiner geistlichen Lieder); Theresa von Avila und Johannis vom
Kreuz (ein weiteres Beispiel einer mystischen Minner-Frauen-Freundschaft — interessant zu Theresa die allg.
Mystiktheorie von 1.B. Hollenbeck, Mysticism, Experience, Response, and Empowerment, 1996); Bruder Klaus —
asketischer Mystiker und Schweizer Nationalheld (mit Bildern zu Visionen und beriihmtem Meditationsbild;
einige Unterlagen bei AW), u.a.

Mbglich ist auch ein anderer systematischer Zugriff als die besprochenen:

2.B. William B. Parsons, The Enigma of the Oceanic Feeling. Revisioning the Psychoanlaytic Theory of mysti-
cism, New York 1999;

oder das vieldiskutierte rezente Buch von Ann Taves zu religidser Erfahrung, das tiber die Mystik hianus geht
und ,,Sakralitit“ durch ,,Besonderheit” (specialness) ersetzt und damit ermdglicht, sikulare Mystik besser einzu-
ordnen und wissenschaftlich zu erfassen und das Problem der unscharfen und kulturell und historisch sich ver-
andernden Grenzen von profan und sakral zu vermeiden:

Ann Taves, Religious experience reconsidered. A building-block approach to the study of religion and other
special things, E-Book Princeton University 2009.

06.02.2014 Kein Seminar (Beginn Priifungen)




ANHANG:
Mittelalterliche Frauenmystik (weiterfiihrende Literatur zum 07.11.13 od. 30.01.14):

Allgemein:

Caroline Bynum Walker, Religiose Frauen im Spétmittelalter, in: J. Raitt (Hg.), Geschichte der christlichen
Spiritualitét, Bd.2, Wiirzbrg 1995, 136-153; P. Dinzelbacher und Dieter R. Bauer (Hg.), Religitse Frauenbewe-
gung und mystische Frommigkeit im Mittelalter, Koln 1988; Jeffrey E. Hambruger, ,,Am Anfang war das Bild:
Kunst und Frauenspiritualitit im Spétmittelalter”, in: F. Eisermann u.a. (Hgg.), Studien und Texte zur literari-
schen und materiellen Kultur der Frauenkloster im spdten Mittelalter, Leiden 2004, 1-33; Ursula Peters, Religio-
se Erfahrung als literarisches Faktum. Zur Vorgeschichte und Genese frauenmystischer Texte des 13. und 14.
Jahrhunderts, Tiibingen 1988; Barbara Newman, Die visiondren Texte und visuellen Welten religioser Frauen,
in: Jutta Frings (Hg.), Krone und Schleier: Kunst aus mittelalterlichen Frauenklostern. Ausstellungskatalog,
Miinchen 2005, 105-117; Eva Schirmer, Mystik und Minne: Frauen im Mittelalter, Berlin 1991.

Speziell/Binzelstudien:

Margarete Ebner: Manfred Weitlauff, ,,Margarete Ebner®, in: Verfasserlexikon, Bd. 2, 303-306; S. Biirkle, ,,Die
Offenbarungen der Margareta Ebner: Rhetorik der Weiblichkeit und der autobiographische Pakt®, in: D. Bischoff
und M. Wagner-Egelhaaf Hg.), Weibliche Rede — Rhetorik der Weiblichkeit. Studien zum Verhdltnis von Rheto-
rik und Geschlechterdifferenz, Freiburg 2003, 79-102; Anette Kuhn, ,,’Dein redender Mund macht mich sprach-
los’. Heinrich von Nordlingen und die Mystikerin Margarete Ebner®, in: G. Signori, Meine in Gott geliebte
Freundin, Bielefeld 1998, 101-109; Philipp Strauch, Margarete Ebner und Heinrich von Nordlingen. Ein Beitrag
zur Geschichte der deutschen Mystik, Nachdruck der Ausg. 1882, Amsterdam 1966.

Vgl. auch die MA-Arbeit: Hannah Bock, ,,...und liez mich kiizzen in sin offen herez.* Die ,Offenbarungen der
Margaretha Ebner als Argument fur ,Frauenmystik’?, MA-Arbeit 2011 an der Kath.-Theol. Fakultit, Arbeitsstel-
le Feminst. Theologie u. Genderforschung, MA of Education.

Mechthild von Magdeburg: Mechthild von Magdeburg, Das flieSende Licht der Gottheit, hg. H. Neumann und
G. Vollmann-Profe, Ztirich 1990; Margot Schmidt, ,.Elemente der Schau bei Mechthild von Magdeburg und
Mechthild von Hackeborn. Zur Bedeutung der geistlichen Sinne®, in: P. Dinzelbacher und D.R. Bauer (Hg),
Frauenmystik im Mittelalter, Ostfildern 1985, 123-151; Klaus Grubmiiller, ,,Sprechen und Schreiben: Das Bei-
spiel Mechthild von Magdeburg*, in: J. Janota (Hg.), Festschrift Walter Haug und Burkhart Wachinger, Bd. 1,
Tiibingen 1992, 335-349.

Marguerite von Poréte: Margarete Porete, Der Spiegel der einfachen Seelen. Wege der Frauenmystik, Zi-
rich/Milnchen 1987; Franz-Josef Schweitzer, ,,Von Marguerite von Porgte ( 1310) bis Mme Guyon (f 1717):
Frauenmystik im Konflikt mit der Kirche®, in: P. Dinzelbacher und D.R. Bauer (Hg), Frauenmystik im Mittelal-
ter, Ostfildern 1985, 256-274; siehe auch die einschligigen Studien von K. Ruh (in der Bibliographie von
Schweitzer) und neuere Bearbeitungen von Person und Werk Margarete Poretes und — aligemeiner — der Begi-
nenfrémmigkeit und kirchlichen Reaktion.






