Autor: Wilke, Annette] | Moebus, Oliver]

Titel: WILKE/MOEBUS:SOUND AND COMMUNICATION RS 41
Medium: Theologische Revue Universitat Minster

Rezensent: Zeiler, Xenia

Version: Nr. 6, Jg. 108, 2012, Sp. 517-518

517 2012 Jahrgang 108 THEOLOGISCHE REVUE Nr. 6 518

dass der Meister ganz im Sinne der Theosophie aus der ,neuen Lehre*
keine Religion und keinen Kult machen wollte, sondern in ihr einen
freiwilligen und ,,organischen* Lebenspfad sah (179). Auch die Idee
einer spirituellen Genealogie der WB vom neuerfundenen Orphismus
und Bogomilentum verscharft der Originalgedanke D.s iiber die slawi-
schen Wurzeln der Lehre (235). Wichtig erscheinen mir auch semanti-
sche Transformationen christlicher und esoterischer Begriffe und
Symbole innerhalb der ,neuen Lehre“ (xvi). Die Studie ist geeignet
fiir eine generelle Vorstellung iiber diese moderne, transnationale Be-
wegung mit mehr als einhundert Jahren Geschichte und kann als ein
Ausgangspunkt fiir weitere akademische Fragestellungen gelten, von
denen die spannendsten nach wie vor in der komparativ angelegten
religionswissenschaftlichen Forschung entstehen.

Heidelberg Anna Tessmann

Wilke, Annette / Moebus, Oliver: Sound and Communication. An Aesthetic
Cultural History of Sanskrit Hinduism. — Berlin / New York: De Gruyter
2011. 1112 S. + 1 Audio-CD (Religion and Society, 41), geb. € 159,95 ISBN:
978-3-11-018159-3

Religionsésthetik gehort zu den jiingeren wichtigen Forschungsfel-
dern in der (bislang v.a. deutschen) Religionswissenschaft und riickt
Bedeutungen, spezifische Wirkungen und Dynamiken von sinnlichen
Wahrnehmungen in den Fokus der Untersuchungen. Dabei wird v.a.
die durch Prozesse wie Materialisierung, Verkérperung und Versinn-
lichung (z.B. eben auch Verklanglichung) wahrnehm- und greifbare
religise Symbolik in ihrer (kollektiven) Wirkung thematisiert und er-
forscht. Die vorliegende Publikation basiert auf dieser und auf der Pra-
misse, dass unterschiedliche kulturelle Wahrnehmungshierarchien
bestehen, und belegt differenziert an in Qualitdt und Quantitit ein-
drucksvoll gewéhlten Beispielen, welche Rolle Sonalitdt neben Orali-
tdt und Literalitét in hinduistischen Traditionen innehatte und gegen-
wirtig weiter innehat. Damit untersucht diese dsthetische Kultur-
geschichte erstmals tiberhaupt detailliert Klangwahrnehmung und
-deutung im Hinduismus.

Das Werk ist in zwei ausfiihrliche Hauptabschnitte gegliedert, Methodologie
und Geschichte, und wird von einer CD mit Horbeispielen begleitet. Die erste
Sektion fiihrt in das Feld Religionsésthetik ein und entwickelt aus diesem theo-
retischen Rahmen und unter differenzierter Einbeziehung des indologischen
Forschungsdiskurses v.a. zu Sanskrit-Hinduismus den eigenen Ansatz zur Un-
tersuchung des sensorischen, performativen Charakters von Texten und der kul-
turellen Wahrnehmung von Klang. Es wird die These aufgestellt, dass Klang als
eines der Schliisselmedien fiir kulturelle Repréisentation und Reproduktion und
damit als Schliissel zu indischer Kultur und insbes. Sanskrit-Hinduismus iber-
haupt zu sehen ist. Sonalitét wird dabei als kulturelles Muster in einer ,,phono-
zentrischen Lebenswelt“ (44) begriffen. Im Abschnitt Methodologie wird weiter
die theoretische Basis des Konzeptes Kommunikation in extenso diskutiert, um
folgend die eigenen Untersuchungen zu verorten und das eigene Konzept von
Kommunikation zu definieren. Dieses betont die Klangaspekte von Texten
(,,sounding texts"“, 18) sowie die Asthetik und ,,acoustic embodiment* (44) von
Texten in Performanz und bezieht also auch Erfahrung und Wahrnehmung,
emotionale Aspekte und subjektive Sinne ein. Dabei finden soziologische An-
sdtze wie die von Luhmann, Knoblauch und Schiitz (1-79), Ritualstudien wie
die von Staal und Krimer (88-91) sowie Literatursemiotik und Wahrnehmungs-
sthetik — wie von Jakobson und Eco diskutiert (79-87) — Beriicksichtigung, um
eine Typologie von zwei Hauptformen akustischer Frommigkeit (,,acoustic
piety®, im Werk definiert und umfassend diskutiert 91-125) zu entwickeln.
Akustische Frommigkeit wird hier als regelbestimmt oder als erfahrungs- und
performanzbestimmt (in der Erfahrung religiéser Klange als ,total representa-
tion*, 19) diskutiert.

Ein zweiter Schwerpunkt im Abschnitt Methodologie offnet die Unter-
suchungen fiir den spezifischen hinduistischen siidasiatischen Kontext. Aus-
gehend von der Frage, wie alleinstehend oder einzigartig Ausprédgungen, Nut-
zungen und Wirkungen von Sonalitét, Oralitdt und Literalitat im hinduistischen
Indien stehen, werden religions- und kulturiibergreifende Vergleiche und Be-
zugsetzungen reflektiert. So widmet sich Kap. 1.6 ausfiihrlich einem sowohl
text- als auch klangbasierten Vergleich von sog. Buchreligionen mit dem alten
Indien und argumentiert und belegt an umfangreichen Beispielen, dass die so-
nische Rezeption von heiligen Schriften in den sog. Buchreligionen ebenso we-
nig fehlt wie Verinnerlichung und Verinnerlichungstechniken (welche héufig
lediglich Schriftkulturen und dem lautlosen Lesen zugeschrieben werden) im
alten Indien. Folgend stehen Diskussionen von Oralitit und Literalitét, so unter
kritischer Bezugnahme auf die Thesen von Goody und Ong (175-207), und von
Medienpraxis als Asthetikpraxis, so unter Bezug zu Reckwitz (207-225). Diese
bilden den Ausgangspunkt fiir detaillierte Vergleiche von Asthetikstilen und
Diskursformationen von wissenschaftlicher und philosophischer Literatur im
alten Indien und Europa in Kap. 1.8. Den ersten Hauptabschnitt abschliefend
werden Symbolformen als kulturelle Medien diskutiert, basierend auf theoreti-
schen Uberlegungen von Cassirer (267-278). Aus der folgenden Erlduterung
wichtiger hinduistischer Symbolformen in Bezug auf Klang und Text wird die

nachvollziehbare These entwickelt, dass partizipierende und emanzipatorische
Weltorientierungen (verstanden als heuristische idealtypische Leitdifferenz) im
historischen Verlauf jeder Kultur variieren, so auch im Verlauf der indischen
Klanggeschichte.

Der vorrangig theoretische erste Hauptabschnitt wird in der zweiten, mehr
als doppelt so umfangreichen Sektion des Werkes, benannt ,,Geschichte®, mit
einer eindrucksvollen Fiille an Belegen und Beispielen ergédnzt und verifiziert.
Der detailliert reflektierte theoretische und methodische Rahmen erfahrt hier
eine profunde, fast enzyklopadische Anreicherung mit Materialien und Zeug-
nissen, ohne jedoch im Mindesten auf das Niveau einer bloBen Materialsamm-
lung abzugleiten. Vielmehr werden die ausnehmend dichten Darstellungen mit
einer grofen Liebe zum Detail weiter reflektiert und diskutiert. Die diskutierten
Thesen werden zudem prinzipiell sehr grindlich mit sorgféltig in Entwick-
lungskontexte eingebetteten Beispielen belegt.

Erklartermafen diskutiert die vorliegende Publikation die dsthetische Kul-
turgeschichte des Sanskrit-Hinduismus; der Abschnitt ,Geschichte* stiitzt sich
folgerichtig auf Sanskritliteratur vor dem Aufstieg der Regionalsprachen um
etwa 1500. Angestrebt wird ein ,sensorisches Profil“ (31) der Klangwahrneh-
mung in Indien, unter Beriicksichtigung des reichen sonischen Symbolismus
wie z.B. des Klang- und Vibrationssymbolismus, der als Basis des Universums
in tantrischer Metaphysik und Kosmologie gilt (Kap. 5). Der Terminus Sonalitét
wurde dabei gewéhlt, um die Relevanz von sonischer Wahrnehmung, Phono-
zentritit und Vokalsymbolismus trotz reicher Schrift- und visueller Kultur an-
zuzeigen — in Indien schlossen sich Oralitdt und Literalitdt nie aus. Dies wird
dann auch unmittelbar vom ersten Kap. des Hauptabschnitts ,,Geschichte® an
deutlich. Der Veda wird hier, den historischen Teil einleitend, als Grundmodell
fiir sakrale Sprache und sakralen Klang bis in die Gegenwart vorgestellt, als
,cultural memory* par excellence (22). Dabei wird auch in diesem Kap. wieder
ein bemerkenswertes Charakteristikum der vorliegenden Publikation deutlich.
Wie in anderen Passagen, die z.B. wesentliche religionswissenschaftliche Kate-
gorien wie Institutionalisierung (47f) oder Individualisierung (48f) im spezifisch
hinduistischen Kontext verorten und diskutieren, erfolgen auch hier notwen-
dige Kontextualisierungen. So wird am Beispiel Veda als cultural memory
auch die grundlegende spezifische Bedeutung von historischer und iiberliefer-
ter Geschichte fiir den Hinduismus ausfiihrlich reflektiert (347-358). Die anhal-
tende Bedeutung des Veda wird dann in Kap. 3, ,,Composition and Decomposi-
tion“, weiter verdeutlicht, welches die Glorifizierung des Veda und die Bedeu-
tung vedischer und vedisch beeinflusster Texte auf Entwicklungen akademi-
scher Disziplinen wie Grammatik und Theatertheorie in nachvedischer Zeit
zum Inhalt hat. Daran anschliefend werden in Kap. 4 Entwicklungen in der
sog. klassischen Epoche des Hinduismus, im Gupta- und Nachguptazeitalter,
thematisiert. Die Zusammenhénge zwischen linguistischer Theorie, linguisti-
scher Philosophie und einer poetischer Sprache inhirent geglaubten suggesti-
ven Macht in dieser Epoche werden offengelegt, um nachfolgend detailliert tan-
trische Mantras und den Klangsymbolismus in tantrischen Traditionen zu dis-
kutieren. Das Werk abschlieBend und die zuvor diskutierten Inhalte zusammen-
fithrend, werden zuletzt Terminus und Konzept des Nada-Brahman (,,Schall-
Brahman*) in siidasiatischer und westlicher Rezeption analysiert. An diesem
Beispiel werden dann auch Bedeutung und Einfluss von Klangwahrnehmung
und -deutung, also von Klangisthetik, im Sanskrit-Hinduismus iiber den siid-
asiatischen Kontext hinaus thematisiert.

Die vorliegende Publikation untersucht die ésthetischen und per-
formativen Charakteristika der hinduistischen Sanskritliteratur sowie
ihre Funktionen und Auswirkungen ebenso wie Schliisselquellen fiir
Sprache und akustische Frommigkeit (,acoustic piety”) inklusive de-
ren symbolischer Formen, welche als Basis fiir intersubjektive Kom-
munikation verstanden werden. , Sanskrit-Hinduismus ist eine Kultur
des Klanges, die entsprechende Asthetikformen von Subjektivitat bil-
dete, die historisch auf verschiedene Weisen entwickelt wurden.“
(214) Da das Medium der Sprache hierbei zentral diskutiert wird, neh-
men folgerichtig auch Erérterungen von Literaturtheorie und Lingui-
stik einen prominenten Platz in der Publikation ein. Anerkennend
hervorzuheben ist u.a., dass ,,.Sound and Communication“ im Unter-
schied zu den meisten vorherigen Arbeiten zur Religionsasthetik da-
bei auch indigene Theorien integriert. So wird eine nicht zuletzt auch
fiir das noch junge religionswissenschaftliche Forschungsfeld sicher
wegweisende angewandte Religionsésthetik in einem angemessenen
kontextualisierten Rahmen entwickelt, unter Beriicksichtigung auch
indischer Sprach-, Asthetik-, Theater-, Poetik- und Musiktheorien.
Die in der Breite der Themen und in der Griindlichkeit der angefiihr-
ten Belege fast schon enzyklopéddischen Charakter tragende Publika-
tion stellt damit eine wahre (sonisch-)isthetische Kulturgeschichte
des Sanskrit-Hinduismus dar.

Bremen Xenia Zeiler

Keel. Hee-Sung: Meister Eckhart. An Asian perspective. — Leuven: Eerdmans
2007. 319 S. (Louvain theological & pastoral monographs. 36). pb. € 22,00
ISBN: 978-0-8028-6255-6

Das monumentale Werk der komparatistischen Eckhartforschung, Ru-

dolf Ottos ,,West-ostliche Mystik*®, ist von der Uberzeugung getragen,

dass sich in der Mystik gewaltige ,Urmotive* der menschlichen Seele



