GIANLUCA DE CANDIA
IL FORSE BIFRONTE

L'EMERGENZA DELLA LIBERTA NEL PENSIERO DI DIO

© MIMESIS / ESSERE E LIBERTA



«|l forse & la parola pit bella del vocabolario italiano. Perché apre delle possibilita, non
certezze. Perché non cerca la fine, ma va verso ['infinito= scrive Leopardi. Il termine
tuttavia non rientra fra quelli maggiormente frequentati dai filosofi, i quali prediligono
piuttosto avverbi pacifici e rassicuranti, come quelli che rimarcano o confutano la cer-
tezza. Attraverso un ripensamento inedito e coinvolgente del pensiero di Dio da Cartesio
a Caccian, il saggio verifica invece la presenza di un “forse” (ermeneutico, anfibologico
e congetturale) al di sotto di ogni costruzione razionalistica e porta allo scoperto il mo-
mento di liberta latente in ogni atto metafisico.

Gianluca De Candia ha studiato filosofia e teologia presso la Facolta Teologica Pugliese, I'Universita
“Aldo Moro™ di Bari e la Gregoriana di Roma. Borsista della Alexander von Humboldt-Stiftung, ha conse-
guito I'abilitazione in “Questioni filosofiche della teologia” presso I'Universita di Minster. Gia Professore
a contratto di Filosofia presso la Facolta Teologica Pugliese e di Teologia Sistematica presso I'Universita
di Siegen, & ora Privatdozent presso I'Universita di Miinster e responsabile di un progetto (DFG) sulla
ricezione del pensiero di Luigi Pareyson.

Mimesis Edizioni
Essare g Liberta

Coltana diretta da Claudio Ciancio
www.mimesisadizioni it

16,00 euro



GiaNLUCA DE CANDIA

IL FORSE BIFRONTE

L’emergenza della liberta nel pensiero di Dio

Prefazione di
Thomas Leinkauf

© MIMESIS



MIMESIS EDIZIONI (Milano — Udine)
www.mimesisedizioni.it
mimesis@mimesisedizioni.it

Collana: Essere e liberta, n. 33
Isbn: 9788857578507

© 2021- MIM EDIZIONI SRL

Via Monfalcone, 17/19 — 20099
Sesto San Giovanni (MI)

Phone: +39 02 24861657 / 24416383



SOMMARIO

PREFAZIONE di Thomas Leinkauf

INTRODUZIONE

PARTE PRIMA
Dalla Modernita al compimento dell’Idealismo
1l forse minore ¢ il forse maggiore

1. IL FORSE MINORE RADICALE.
René Descartes

2. IL FORSE MAGGIORE DELLA SCOMMESSA.
Blaise Pascal

3. IL FORSE MAGGIORE TEORETICO E PRATICO.
Immanuel Kant

4. DAVANTI AL FORSE IL “SALTO MORTALE”.
F. H. Jacobi

5. I ALTRO FORSE DELLA “FILOSOFIA POSITIVA”.
F. W. J. Schelling

SoGLIA
L’EMERGENZA DELLA LIBERTA
PARTE SECONDA

Dopo Heidegger
Declinazioni di un forse rivelativo

1. L’ INDECIDIBILE FORSE.
Jacques Derrida

27

39

51

63

67

81

&9



2. IL FORSE RIVELATIVO.

Luigi Pareyson

3. IL DEBOLISMO RIVELATIVO DEBOLE.
Umberto Eco

4. IL DEBOLISMO RIVELATIVO FORTE.
Gianni Vattimo

5. IL FORSE TENSIVO.
Ugo Perone

6. IL FORSE PARADOSSALE.
Claudio Ciancio

4. LA RADICALIZZAZIONE SPECULATIVA DEL FORSE.

Massimo Cacciari

INVECE DI UNA CONCLUSIONE.
“Forse che si, forse che no”

POSTILLA NON SCIENTIFICA
FonTI
RINGRAZIAMENTI

INDICE DEI NOMI

Sommario

95

109

115

119

127

135

161
163
168
169
171



VORWORT

Jeder Gedanke, der mit dem Begriff der Freiheit beginnt, steht
unzweifelhaft in der besten Tradition des philosophischen Idea-
lismus. Es ist in diesem Denkansatz, dass die Freiheit zu einem
absoluten Ausgangspunkt gemacht worden ist und dies auch im
Riickgriff auf einen dynamischen Begriff von Entfaltung des In-
dividuums, den man durchaus unter den Index der Expressivitit
setzen kann. Das hier von Gianluca De Candia vorgelegt Buch
zum ,,zweigesichtigen™ Vielleicht hat in seinem Untertitel nicht
umsonst die Begriffe ,,Emergenz und ,,Freiheit®, und dies in einer
eigentiimlich dialektischen Verbindung mit dem festesten Begriff
der Tradition, dem Begriff Gottes als des ersten, alles begriinden-
den und daher unzweifelhaft sichernden Prinzips.

In Bezug auf Gott konnte immer nur das Denken, konnten im-
mer nur wir schwanken — er selbst stand ohne Vielleicht fest in
sich selbst. Im Unterschied zur schillernden, nicht zu greifenden
Materie und zur Widerldufigkeit der Natur (vicissitudo), erschien
Gott immer als das allerbestimmteste Wesen, dessen Mangellosi-
gkeit allerdings auch eine scheinbare Unmdglichkeit echter, sub-
stantieller Entwicklung, ja sogar die Eigenschaft der Freiheit aus-
zuschlieBen schien. Es dauerte — trotz des Versuchs schon Plotins,
dem Einen ein (quasi) Wollen (und damit auch eine Freiheit) zuzu-
schreiben — bis hin zum Scotismus und Nominalismus, dass man
den immer méchtiger werdenden Eintrag des Willens in den Got-
tesbegriff mit demjenigen der Freiheit (oder, besser: einer Freiheit,
die wir nicht nur aus unserem Freiheits-Bewusstsein ableiten
konnen) beobachten kann. In dem Spalt, den die Dimension der
Freiheit in die gediegene Essenzialitit Gottes offnete, lagerten sich
in der Folgezeit immer mehr Bestimmungen wie Willkiir, Ent-
scheidungsmacht, Irrationalitdt, Geschichtlichkeit, Personalitét an,
Bestimmungen, die den Gottesbegriff schrittweise verédnderten bis
hin zu der Vorstellung eines Wesens, das nicht nur eine Welt mit



VIII 1l forse bifronte

ihrer Heilsgeschichte auf3er sich hat, sondern das auch eine Art der
Geschichte in sich zum Austrag bringt. Mit der Geschichte jedoch
kommt die Zeit, mit der Zeit hingegen auch die Moglichkeit und
mit der Moglichkeit auch das Vielleicht in Gott selbst hinein. Zu-
mindest werden alle diese Bestimmungen zu Momenten unserer
begrifflichen Erfassung Gottes (so dramatisch etwa bei Schelling).

Damit sind wir bei der Thematik, die Gianluca De Candia sich in
diesem hochinteressanten Buch vorgenommen hat, beim Vielleicht
und bei dessen dialektischer, zweiseitiger Natur. De Candia stellt auf
Basis einer kurzen etymologischen Reflexion treffsicher den Mog-
lichkeits-Charakter des Vielleicht heraus, der nicht kurzgeschlossen
werden diirfe mit der negativen Semantik von Skepsis oder Zweifel
(oder Verzweifelns im Sinne Kierkegaards). Vielmehr sieht er das
Vielleicht im modallogischen Lichte als Mdglichkeit (possibilitas)
und in seinem unterirdischen, aber festen Bezug zu Notwendig und
Wirklichkeit (4ktualitit). Dieses Moglichkeits-Vielleicht will der
Autor aber verstanden wissen im Blick auf unser Verstehen (Her-
meneutik) im Sinne eines permanenten Verweises auf das Ungentig-
ende aller unserer Versuche einer prézisen, definitiven Bestimmung
nicht nur des hdchsten, géttlichen Seins, sondern iiberhaupt dessen,
was ,,ist”. Das Vielleicht verweist auf das Jenseits (a/ di la) aller be-
grifflich exakten Bestimmung, auf die Ungenauigkeit und das Ver-
mutungswissen (Konjektur), die seit Sokrates {iber Cusanus bis hin
zu Schelling die Pritention der Begriffsdialektik in die Schranken
der Vorsicht gewiesen haben, das Denken lange vor Husserl zu ei-
ner ,,epoché® in Bezug auf die Endgiiltigkeit seines Zugriffs auf die
Wirklichkeit bewegen wollten. In der golden leuchtenden, festen
Oberflache der philosophischen Deutungsmodelle verweisen haar-
feine Risse auf die Begrenztheiten unserer Dialektik. Es sind diese
Risse, die den dialektischen Raum des Zweifels und, wie wir hier
lernen kdnnen, des Vielleicht aufspannen —ein Raum, in dem immer
wieder die Metapher des ,,Sprungs‘ angezeigt hat, dass das suchen-
de Individuum, die verzweifelte Seele, selbst der Protagonist fein-
ster Dialektik die feste Landmasse des Gewohnten verlassen miiss-
en, um ihr Ziel zu erreichen. Das spekulative Denken des frithen
Idealismus, in dem sich noch Schelling und Hegel zusammen und
gemeinsam wussten, hat sich gegen einen Rationalismus gewendet,
der das Vielleicht aus seinen klinisch reinen Definitionsversuchen



Vorwort IX

raushalten wollte — so wie umgekehrt die spekulative, im Theorem
der Ungenauigkeit das Vielleicht zur Geltung bringende Philosophie
des Cusanus von dem Heidelberger Scholarchen und Vertreter des
(aristotelischen) Rationalismus Wenck der Irrationalitit (und des
Pantheismus) bezichtigt wurde.

De Candia unterscheidet fiir seine Untersuchung drei Formen
des Vielleicht: eine freiheitliche, eine konjektural-hermeneutische
und eine amphibolische. Sie leiten seine eigene hermeneutische
Operation, so dass er selbst Gegenstand der eigenen Unterschei-
dungen ist (das hermeneutische Moment scheint die anderen
Momente in sich zu begreifen). Diese drei Formen bewegen sich
zusitzlich noch innerhalb der Klammer zwischen einem ,,forse
maggiore*, dem eine ,,positive” Valenz zukomme (Pascals Wette
als hermeneutischer Akt der probabilité; Kant; Schelling; Parey-
son: die hermeneutische Unerschopflichkeit des Seins ist etwas
Objektives, fallt nicht auf das Subjekt zuriick, daher ,,forse rive-
lativo®), und einem ,,forse minore®, das sein ,,negatives®, skepti-
sches Gegenpart ist (Descartes’ dubium [!] minore) — und konnen
auch oszillieren von einer Perspektive zur anderen (siehe die Ar-
gumente zu Derrida, zu seinem ,,weder — noch®, wohinter viel-
leicht — sit venia verbis — ein ,,messianisches® Vielleicht steckt).

Die sachliche und historische Entwicklung des , Vielleicht® zielt
aber, so legt es die Deutungsoperation De Candias nahe, auf ein
»gefahrliches* Vielleicht, das, in der Nachfolge Nietzsches und in
der durch Heidegger inspirierten italienischen Denktradition, den
zeitgenossischen Diskurs stimuliert und, so scheint es, in Caccia-
ris ,,forse speculativo radicale® (vorldufig) endet (ob man allerdin-
gs dem doch hektisch-oszillierenden Denken Massimo Cacciaris
eine solche prominente Position zuschreiben sollte, darf im Licht
der Kritik des Autors bezweifelt werden).

De Candia analysiert in seinem Versuch nun ganz gezielt die-
jenige Entwicklung der Philosophie und ihres Verhiltnisses zur
Theologie oder zumindest zum Gottesgedanken, die der Moderne
angehort, sofern man, was hier einmal akzeptiert sein soll, diese
,Moderne‘ mit Descartes beginnen lassen wollte. Der Parcours
ist kalkuliert begrenzt, weil es auch um Paradigmata geht. Es soll
die hermeneutische Dimension des Vielleicht, das Prekire des ra-
tionalen Zugriffs auf das Absolute aber auch auf das Individuelle



X 1l forse bifronte

und Geschichtliche verdeutlicht werden an kurzen Einzeldarstel-
lungen, deren Summe jedoch einen Horizont aufspannt, der von
Descartes bis in der Gegenwart (vor allem auch der italienischen
Philosophie) reicht. Dieser Essay ist daher auch ein Pfeil, der in
den Korper der jiingsten Auseinandersetzung des Denkens mit ide-
alistischen Vorgaben unter pessimistisch-skeptischen oder eklekti-
schen Vorzeichen abgeschnellt ist — er moge seine Wirkung haben!
Die Umwertung der (aller) Werte durch Nietzsche, die Destruktion
des Idealismus Hegelscher Prigung durch den Psychologismus,
durch die Hermeneutik, durch die Phénomenologie, Fundamental-
ontologie und Existenzialismus, die nochmalige Umwertung der
Rest-Wertbestidnde, die hierbei iibriggeblieben waren, durch den
Pragmatismus, die Wiener Schule und die analytische Philosophie
auf der einen und den (Post-)Strukturalismus, Skeptizismus (das
,schwache® Denken), Dekonstruktivismus — der sich mit Derrida
etwa vornimmt, ,,di disfarsi anche di questa ultima Anwesenheit **
(ndmlich die Heideggersche Lichtung oder das Ereignis) —, Eklek-
tizismus auf der anderen Seite sind zwar gegenwirtig, der Verfas-
ser legt aber sein Hauptaugenmerk kalkuliert auf die Vertreter der
italienischen Schule (mit zwei wichtigen Filiationen, die von Luigi
Pareyson ausgehen, ndmlich Umberto Eco und Gianni Vattimo auf
der einen und Ugo Perone und Claudio Ciancio auf anderen Sei-
te), die sich selbst immer wieder in eine Linie mit Schelling, (vor
allem) mit Nietzsche, mit Husserl oder mit Heidegger stellen und
die, vor allem, auch eine mehr oder weniger explizite Auseinander-
setzung mit der Theologie aufweisen. Denn es ist hier, wo das Viel-
leicht als Grundirritation des Denkens weiterlebt, eben ein anderes
Vielleicht als in der strukturalistischen oder analytischen Wirklich-
keitsdeutung. Konsequent erhalten alle Autoren dieser Schule ei-
gene epitheta ornantia, einmal in Gestalt eines individuellen (her-
meneutischen) ,,Schwachseins® (Eco: debolismo rivelativo debole;
Vattimo: debolismo rivelativo forte), ein andermal eines indivi-
duellen Vielleicht (Pareyson: forse rivelativo, Perone: forse tensi-
vo, Ciancio: forse paradossale, Cacciari: forse speculativo radica-
le). Hier liegt aber auch ein wichtiges seismographisches Zentrum
dieses Textes: die Religion und deren Kodifizierung in Theologie
und ihre Theologumena: »Nella religione la filosofia riconosce una
verita che ,interessa‘ [’esistenza e proprio per questo chiede una



Vorwort XI

ermeneutica filosofica della finitezza, una indagine che avanza per
continue approssimazioni, che mai si lascerebbero ridurre a ,fi-
losofia religiosa®, a prolegomena di una teologia confessionale«.
Das zweiseitige Vielleicht ist gerade auch ein Vielleicht der reli-
giosen Grundeinstellung zum Dasein. Dies macht es, da die Reli-
gion ein Hauptmoment menschlichen Seins ist, zu einem brisanten
Vielleicht und macht das Buch von De Candia, trotz des ,,histori-
schen* Ansatzes, zu einem sehr aktuellen Buch. In letzter Instanz
geht es um das Aporetische, das alle unsere philosophischen Ver-
suche begleitet (und, mit Kant, muss begleiten konnen) und das
sich im Vielleicht nicht nur subjektiv zum Ausdruck bringt, sondern
auch eine objektive Struktur des Unvermeidlichen gewinnt! Hier
stellt De Candia sozusagen in seinen Analysen anderer Texte The-
sen in den Raum, die iiber diese Texte hinausgehen und in unseren
eigenen Lebens- und Denk-Raum hineinreichen. Man merkt, dass
ein Ansatz wie derjenige des spdten Pareyson mit seiner an Schel-
ling anschlieBenden Ontologie der Freiheit, dem Verfasser direkt
aus der Seele zu sprechen scheint, man ist zugleich fasziniert von
dem nur scheinbar iiberraschen kdnnenden ,,Zwischenspiel* eines
prominenten deutschen Protestanten, ndmlich Dietrich Bonhoeffer,
dem De Candia einen im Inhaltsverzeichnis leider nicht hervorge-
hobenen, sehr interessanten Abschnitt seines Werkes widmet, der
in die Ausfithrungen zum Pareyson-Schiiler Perone eingeriickt ist.
Den Abschluss des Buches bildet eine etwas ausfiihrlichere Dis-
kussion des Denkansatzes von Massimo Cacciari, in welcher der
Leser zu einem in der Tradition Nietzsches stehenden ,,gefahrli-
chen Vielleicht* gefiihrt wird, das aus den Reflexionen Cacciaris
iiber den Anfang, das Mogliche und die Freiheit resultiert.

Moge dieses interessante, anregende Buch, das alle seine Pro-
tagonisten immer in einer komplexen, vielschichtigen Dimension
vorstellt, die nie aufideologische Einseitigkeiten restringiert ist, vie-
le Leser finden, moge das , Vielleicht* und mit ihm die philosophi-
schen, vor allem aber auch theologischen Valenzen und Bedeutun-
gen, die ihm der Autor vindiziert, vielleicht in seiner unabweisbaren
Bedeutung fiir unser Sein und Denken erkannt werden.

Thomas Leinkauf
Berlin/Florenz



Il forse ¢ la parola piu bella del vocabolario italiano,
perché apre delle possibilita, non certezze.
Perché non cerca la fine, ma va verso ’infinito.

Giacomo Leopardi (1798-1837)

Vielleicht! — Aber wer ist willens, sich um solche gefahrliche
Vielleichts zu kiimmern!

Man muf} dazu schon die Ankunft einer neuen Gattung von
Philosophen abwarten, solcher, die irgendwelchen andern,
umgekehrten Geschmack und Hang haben als die bisherigen —
Philosophen des gefahrlichen Vielleicht in jedem Verstande. —
Und allen Ernstes gesprochen: ich sehe solche neue Philosophen
heraufkommen.

Friedrich Nietzsche (1844-1900)



RINGRAZIAMENTI

Per quanto il lavoro intellettuale richieda lunghi e pazienti
tempi di esplorazione “in solitaria”, il soggetto di ogni possibi-
le domanda filosofica si trova in un costante dialogo con chi lo
ha preceduto. In tal senso desidero ringraziare Massimo Cacciari,
Claudio Ciancio, Giovanni Ferretti, Thomas Leinkauf e Ugo Pe-
rone per aver accompagnato con i loro preziosi commenti, i punti
esclamativi e interrogativi la stesura di questo saggio. E poiché
sono restio a porre la parola “fine” al termine di un libro, rilancio
le mie domande a Cacciari, ansioso di leggere il suo “Impossibile”
versus il mio “Forse”. A coloro che avrebbero auspicato una piu
chiara presa di posizione, ovvero una piu esplicita denuncia di cid
da cui prendo le distanze, vorrei solo ribadire che i benefici di una
ermeneutica del “forse” mi hanno imposto di mantenere doppia-
mente aperto I’esito della indagine. E per questo che ho scelto di
insistere sulla provenienza piuttosto che sull’approdo di una tale
ermeneutica, ovvero sul fatto che la risposta filosofica alla doman-
da su Dio o sulla Verita si fondi su una precomprensione (su un
“forse interpretativo”) che affonda le sue radici in una deliberazio-
ne, prima che in un atto di cogenza razionale. Sono dunque molto
grato a Thomas Leinkauf per aver saputo esprimere proprio questo
aspetto nella sua generosa prefazione, la qual cosa non gli ha im-
pedito di cogliere la mia simpatia speculativa per una ermeneutica
del “forse maggiore” seriamente consapevole del suo rovescio.

Desidero altresi esprimere il mio sentito grazie ad Angelo Maz-
zone per avermi fatto conoscere il soffitto ligneo del Palazzo Du-
cale di Mantova, cosi come a Pasqua Mancini per aver incorag-
giato da lontano la realizzazione di questo saggio. Che Giovanni
Battista Demarta sappia la mia riconoscenza per aver generosa-
mente curato ’editing del testo.






INDICE DEI NOMI

Anassimandro, 90, 138

Agostino d’Ippona, 29-30, 40-41,
130, 138

Anselmo d’Aosta, 33, 165

Aristotele, 85, 91, 113, 115, 138,
140, 146

Augé, Marc, 161

Barth, Karl, 95-96, 191, 121
Beierwaltes, Werner, 72, 75, 145
Benjamin, Walter, 15

Berti, Enrico, 147, 156
Bertoletti, Ilario, 144, 154
Bloch, Ernst, 15

Blondel, Maurice, 45
Blumenberg, Hans, 120
Bockenforde, Hans, 120

Bodei, Remo, 66

Bonhoeffer, Dietrich, 11, 119-124

Cacciari, Massimo, 9-11, 24, 54, 63,
76, 85, 104-105, 135-161, 169
Caputo, John David, 166-167
Ciancio, Claudio, 10, 20, 29, 37,
39, 41-42, 46-47, 49, 84-85, 122,
127-133, 146, 150-151, 169
Coda, Piero, 103, 156
Croce, Benedetto, 95, 97, 99
Cusano, Nicola, 8-9, 14, 138, 152
Cusinato, Guido, 72, 75-76, 151

de Cervantes, Miguel, 31

Del Noce, Augusto, 36-39, 47

de Lubac, Henri, 40-41

Derrida, Jacques, 9-10, 23, 84, 89-
93, 110-111, 116, 143

Descartes, René, 9, 17, 27-41, 44-
49, 52-53,57,72, 81, 127, 132

Dona, Massimo, 150, 153

Dostoevskij, Fédor, 106

Duns Scoto, Giovanni, 152

Eco, Umberto, 10, 23, 84-85, 109-
115, 161

Eckhart von Hochheim (Meister),
138, 149

Eraclito, 143

Esposito, Costantino, 52, 54-57

Ferretti, Giovanni, 52, 54, 60, 82,
102, 120, 122, 125-126, 132, 169

Feuerbach, Ludwig, 38, 119-120

Fichte, Johann Gottlieb, 64, 68

Forte, Bruno, 156-157

Freud, Sigmund, 136

Fumaroli, Marc, 28

Gadamer, Hans-Georg, 19, 96, 100-
101, 117, 128-132

Gilson, Etienne, 28, 31

Givone, Sergio, 146, 158-159

Grondin, Jean, 130

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, 8,
10, 18, 38, 47, 64, 66, 68, 76, 95,
106, 115, 118, 135, 137, 145-153

Heidegger, Martin, 9-10, 18-23, 47,
51, 76,82-92, 100-101, 106, 115-
120, 128, 135, 143

Henrich, Dieter, 68

Hintikka, Jaakko, 30

Hiihn, Lore, 67, 69-70, 74



172

Husserl, Edmund, 8, 10, 83, 92

Jacobi, Friedrich Heinrich, 21, 49,
62-70, 73,76, 78, 81, 83, 127
Jankélévitch, Vladimir, 15

Kant, Immanuel, 9, 11, 18, 21, 51-
76, 81, 83, 92, 113, 138, 145,
148, 159-160,

Kierkegaard, Seren, 8, 19, 49, 78,
81, 95-96

Krings, Hermann, 18

Latourelle, René, 45

Leibniz, Gottfried Wilhelm, 152

Leinkauf, Thomas, 7-11, 14, 66, 75,
148, 150, 169

Lévinas, Emmanuel, 15, 33, 89

Lettieri, Gaetano, 40

Lévi-Strauss, Claude, 109

Loisy, Alfred 16

Lowith, Karl, 15

Magris, Aldo, 103
Mancini, Italo, 121, 166
Marcel, Gabriel, 18
Melchiorre, Virgilio, 78

Neher, André, 16

Newman, John Henry, 166

Nietzsche, Friedrich, 9-10, 12, 21-
24, 49-50, 82-83, 90, 115-120,
135, 139, 159-160

Osculati, Roberto, 122

Paolo di Tarso, 16

Pareyson, Luigi, 9-11, 19, 75, 84-85,
95-107, 109-133, 145, 150-151

Parmenide, 143

Pascal, Blaise, 9, 17, 21, 36, 38-50,
57, 64-65,72, 81, 114, 132

1l forse bifronte

Perone, Ugo, 10-11, 20, 29, 32, 39,
84-85, 119-126, 169

Platone, 42, 85, 138, 143-144, 146,
155-159

Ricoeur, Paul, 19, 96, 132
Rigobello, Armando, 54
Rorty, Richard, 129
Rosenzweig, Franz, 15, 137

Salmann, Elmar, 101, 166

Salmona, Leonardo, 82

Scheler, Max, 23

Schelling, Friedrich, 8-11, 18-19,
21, 49, 67-78, 81, 83-84, 103-
104, 132, 137, 145-153, 158-160

Schmitt, Carl, 120

Schulz, Walter, 35, 72

Scoto Eiugena, Giovanni, 138, 145

Severino, Emanuele, 54, 153-155

Strumiello, Giuseppina, 19, 73, 151

Theunissen, Michael, 72

Tillich, Paul Johannes, 18

Tilliette, Xavier, 71

Tomatis, Francesco, 69, 71, 74, 95,
106, 150-152

Tommaso d’Aquino, 109, 140, 165-
166

Vaihinger, Hans, 59

Vattimo, Gianni, 10, 23, 84-85, 92,
110-111, 115-120, 129, 146

Verweyen, Hansjiirgen, 30

Vitiello, Vincenzo, 54, 144, 152,
158

Weber, Max, 120
Wiesel, Elie, 15
Wittgenstein, Ludwig, 135-136, 141



