




Gianluca De Candia

IL FORSE BIFRONTE
L’emergenza della libertà nel pensiero di Dio

Prefazione di
Thomas Leinkauf

MIMESIS



MIMESIS EDIZIONI (Milano – Udine) 
www.mimesisedizioni.it
mimesis@mimesisedizioni.it

Collana: Essere e libertà, n. 33
Isbn: 9788857578507

© 2021– MIM EDIZIONI SRL
Via Monfalcone, 17/19 – 20099 
Sesto San Giovanni (MI) 
Phone: +39 02 24861657 / 24416383



SOMMARIO

Prefazione di Thomas Leinkauf� 7

Introduzione� 13

Parte prima
Dalla Modernità al compimento dell’Idealismo

Il forse minore e il forse maggiore

1. Il forse minore radicale.
René Descartes� 27

2. Il forse maggiore della scommessa.
Blaise Pascal� 39

3. Il forse maggiore teoretico e pratico. 
Immanuel Kant� 51

4. Davanti al forse il “salto mortale”.
F. H. Jacobi� 63

5. L’altro forse della “filosofia positiva”. 
F. W. J. Schelling� 67

Soglia

L’emergenza della libertà� 81

Parte seconda
Dopo Heidegger

Declinazioni di un forse rivelativo

1. L’indecidibile forse. 
Jacques Derrida� 89



6	 Sommario

2. Il forse rivelativo.
Luigi Pareyson� 95

3. Il debolismo rivelativo debole.
Umberto Eco� 109

4. Il debolismo rivelativo forte.
Gianni Vattimo� 115

5. Il forse tensivo.
Ugo Perone� 119

6. Il forse paradossale.
Claudio Ciancio� 127

4. La radicalizzazione speculativa del forse.
Massimo Cacciari� 135

Invece di una conclusione. 
“Forse che sì, forse che no”� 161

Postilla non scientifica� 163

Fonti� 168

Ringraziamenti� 169

Indice dei nomi� 171



	

VORWORT

Jeder Gedanke, der mit dem Begriff der Freiheit beginnt, steht 
unzweifelhaft in der besten Tradition des philosophischen Idea-
lismus. Es ist in diesem Denkansatz, dass die Freiheit zu einem 
absoluten Ausgangspunkt gemacht worden ist und dies auch im 
Rückgriff auf einen dynamischen Begriff von Entfaltung des In-
dividuums, den man durchaus unter den Index der Expressivität 
setzen kann. Das hier von Gianluca De Candia vorgelegt Buch 
zum „zweigesichtigen“ Vielleicht hat in seinem Untertitel nicht 
umsonst die Begriffe „Emergenz“ und „Freiheit“, und dies in einer 
eigentümlich dialektischen Verbindung mit dem festesten Begriff 
der Tradition, dem Begriff Gottes als des ersten, alles begründen- 
den und daher unzweifelhaft sichernden Prinzips.

In Bezug auf Gott konnte immer nur das Denken, konnten im-
mer nur wir schwanken – er selbst stand ohne Vielleicht fest in 
sich selbst. Im Unterschied zur schillernden, nicht zu greifenden 
Materie und zur Widerläufigkeit der Natur (vicissitudo), erschien 
Gott immer als das allerbestimmteste Wesen, dessen Mangellosi-
gkeit allerdings auch eine scheinbare Unmöglichkeit echter, sub-
stantieller Entwicklung, ja sogar die Eigenschaft der Freiheit aus-
zuschließen schien. Es dauerte – trotz des Versuchs schon Plotins, 
dem Einen ein (quasi) Wollen (und damit auch eine Freiheit) zuzu-
schreiben – bis hin zum Scotismus und Nominalismus, dass man 
den immer mächtiger werdenden Eintrag des Willens in den Got-
tesbegriff mit demjenigen der Freiheit (oder, besser: einer Freiheit, 
die wir nicht nur aus unserem Freiheits-Bewusstsein ableiten 
können) beobachten kann. In dem Spalt, den die Dimension der 
Freiheit in die gediegene Essenzialität Gottes öffnete, lagerten sich 
in der Folgezeit immer mehr Bestimmungen wie Willkür, Ent-
scheidungsmacht, Irrationalität, Geschichtlichkeit, Personalität an, 
Bestimmungen, die den Gottesbegriff schrittweise veränderten bis 
hin zu der Vorstellung eines Wesens, das nicht nur eine Welt mit 



VIII	 Il forse bifronte

ihrer Heilsgeschichte außer sich hat, sondern das auch eine Art der 
Geschichte in sich zum Austrag bringt. Mit der Geschichte jedoch 
kommt die Zeit, mit der Zeit hingegen auch die Möglichkeit und 
mit der Möglichkeit auch das Vielleicht in Gott selbst hinein. Zu-
mindest werden alle diese Bestimmungen zu Momenten unserer 
begrifflichen Erfassung Gottes (so dramatisch etwa bei Schelling). 

Damit sind wir bei der Thematik, die Gianluca De Candia sich in 
diesem hochinteressanten Buch vorgenommen hat, beim Vielleicht 
und bei dessen dialektischer, zweiseitiger Natur. De Candia stellt auf 
Basis einer kurzen etymologischen Reflexion treffsicher den Mög-
lichkeits-Charakter des Vielleicht heraus, der nicht kurzgeschlossen 
werden dürfe mit der negativen Semantik von Skepsis oder Zweifel 
(oder Verzweifelns im Sinne Kierkegaards). Vielmehr sieht er das 
Vielleicht im modallogischen Lichte als Möglichkeit (possibilitas) 
und in seinem unterirdischen, aber festen Bezug zu Notwendig und 
Wirklichkeit (Aktualität). Dieses Möglichkeits-Vielleicht will der 
Autor aber verstanden wissen im Blick auf unser Verstehen (Her-
meneutik) im Sinne eines permanenten Verweises auf das Ungenüg-
ende aller unserer Versuche einer präzisen, definitiven Bestimmung 
nicht nur des höchsten, göttlichen Seins, sondern überhaupt dessen, 
was „ist“. Das Vielleicht verweist auf das Jenseits (al di là) aller be-
grifflich exakten Bestimmung, auf die Ungenauigkeit und das Ver-
mutungswissen (Konjektur), die seit Sokrates über Cusanus bis hin 
zu Schelling die Prätention der Begriffsdialektik in die Schranken 
der Vorsicht gewiesen haben, das Denken lange vor Husserl zu ei-
ner „epochê“ in Bezug auf die Endgültigkeit seines Zugriffs auf die 
Wirklichkeit bewegen wollten. In der golden leuchtenden, festen 
Oberfläche der philosophischen Deutungsmodelle verweisen haar-
feine Risse auf die Begrenztheiten unserer Dialektik. Es sind diese 
Risse, die den dialektischen Raum des Zweifels und, wie wir hier 
lernen können, des Vielleicht aufspannen – ein Raum, in dem immer 
wieder die Metapher des „Sprungs“ angezeigt hat, dass das suchen-
de Individuum, die verzweifelte Seele, selbst der Protagonist fein-
ster Dialektik die feste Landmasse des Gewohnten verlassen müss-
en, um ihr Ziel zu erreichen. Das spekulative Denken des frühen 
Idealismus, in dem sich noch Schelling und Hegel zusammen und 
gemeinsam wussten, hat sich gegen einen Rationalismus gewendet, 
der das Vielleicht aus seinen klinisch reinen Definitionsversuchen 



Vorwort	 IX

raushalten wollte – so wie umgekehrt die spekulative, im Theorem 
der Ungenauigkeit das Vielleicht zur Geltung bringende Philosophie 
des Cusanus von dem Heidelberger Scholarchen und Vertreter des 
(aristotelischen) Rationalismus Wenck der Irrationalität (und des 
Pantheismus) bezichtigt wurde. 

De Candia unterscheidet für seine Untersuchung drei Formen 
des Vielleicht: eine freiheitliche, eine konjektural-hermeneutische 
und eine amphibolische. Sie leiten seine eigene hermeneutische 
Operation, so dass er selbst Gegenstand der eigenen Unterschei-
dungen ist (das hermeneutische Moment scheint die anderen 
Momente in sich zu begreifen). Diese drei Formen bewegen sich 
zusätzlich noch innerhalb der Klammer zwischen einem „forse 
maggiore“, dem eine „positive“ Valenz zukomme (Pascals Wette 
als hermeneutischer Akt der probabilité; Kant; Schelling; Parey-
son: die hermeneutische Unerschöpflichkeit des Seins ist etwas 
Objektives, fällt nicht auf das Subjekt zurück, daher „forse rive-
lativo“), und einem „forse minore“, das sein „negatives“, skepti-
sches Gegenpart ist (Descartes’ dubium [!] minore) – und können 
auch oszillieren von einer Perspektive zur anderen (siehe die Ar-
gumente zu Derrida, zu seinem „weder – noch“, wohinter viel-
leicht – sit venia verbis – ein „messianisches“ Vielleicht steckt). 

Die sachliche und historische Entwicklung des ‚Vielleicht‘ zielt 
aber, so legt es die Deutungsoperation De Candias nahe, auf ein 
„gefährliches“ Vielleicht, das, in der Nachfolge Nietzsches und in 
der durch Heidegger inspirierten italienischen Denktradition, den 
zeitgenössischen Diskurs stimuliert und, so scheint es, in Caccia-
ris „forse speculativo radicale“ (vorläufig) endet (ob man allerdin-
gs dem doch hektisch-oszillierenden Denken Massimo Cacciaris 
eine solche prominente Position zuschreiben sollte, darf im Licht 
der Kritik des Autors bezweifelt werden). 

De Candia analysiert in seinem Versuch nun ganz gezielt die-
jenige Entwicklung der Philosophie und ihres Verhältnisses zur 
Theologie oder zumindest zum Gottesgedanken, die der Moderne 
angehört, sofern man, was hier einmal akzeptiert sein soll, diese 
‚Moderne‘ mit Descartes beginnen lassen wollte. Der Parcours 
ist kalkuliert begrenzt, weil es auch um Paradigmata geht. Es soll 
die hermeneutische Dimension des Vielleicht, das Prekäre des ra-
tionalen Zugriffs auf das Absolute aber auch auf das Individuelle 



X	 Il forse bifronte

und Geschichtliche verdeutlicht werden an kurzen Einzeldarstel-
lungen, deren Summe jedoch einen Horizont aufspannt, der von 
Descartes bis in der Gegenwart (vor allem auch der italienischen 
Philosophie) reicht. Dieser Essay ist daher auch ein Pfeil, der in 
den Körper der jüngsten Auseinandersetzung des Denkens mit ide-
alistischen Vorgaben unter pessimistisch-skeptischen oder eklekti-
schen Vorzeichen abgeschnellt ist – er möge seine Wirkung haben! 
Die Umwertung der (aller) Werte durch Nietzsche, die Destruktion 
des Idealismus Hegelscher Prägung durch den Psychologismus, 
durch die Hermeneutik, durch die Phänomenologie, Fundamental-
ontologie und Existenzialismus, die nochmalige Umwertung der 
Rest-Wertbestände, die hierbei übriggeblieben waren, durch den 
Pragmatismus, die Wiener Schule und die analytische Philosophie 
auf der einen und den (Post-)Strukturalismus, Skeptizismus (das 
‚schwache‘ Denken), Dekonstruktivismus – der sich mit Derrida 
etwa vornimmt, „di disfarsi anche di questa ultima Anwesenheit“ 
(nämlich die Heideggersche Lichtung oder das Ereignis) –, Eklek-
tizismus auf der anderen Seite sind zwar gegenwärtig, der Verfas-
ser legt aber sein Hauptaugenmerk kalkuliert auf die Vertreter der 
italienischen Schule (mit zwei wichtigen Filiationen, die von Luigi 
Pareyson ausgehen, nämlich Umberto Eco und Gianni Vattimo auf 
der einen und Ugo Perone und Claudio Ciancio auf anderen Sei-
te), die sich selbst immer wieder in eine Linie mit Schelling, (vor 
allem) mit Nietzsche, mit Husserl oder mit Heidegger stellen und 
die, vor allem, auch eine mehr oder weniger explizite Auseinander-
setzung mit der Theologie aufweisen. Denn es ist hier, wo das Viel-
leicht als Grundirritation des Denkens weiterlebt, eben ein anderes 
Vielleicht als in der strukturalistischen oder analytischen Wirklich-
keitsdeutung. Konsequent erhalten alle Autoren dieser Schule ei-
gene epitheta ornantia, einmal in Gestalt eines individuellen (her-
meneutischen) „Schwachseins“ (Eco: debolismo rivelativo debole; 
Vattimo: debolismo rivelativo forte), ein andermal eines indivi-
duellen Vielleicht (Pareyson: forse rivelativo; Perone: forse tensi-
vo, Ciancio: forse paradossale, Cacciari: forse speculativo radica-
le). Hier liegt aber auch ein wichtiges seismographisches Zentrum 
dieses Textes: die Religion und deren Kodifizierung in Theologie 
und ihre Theologumena: »Nella religione la filosofia riconosce una 
verità che „interessa“ l’esistenza e proprio per questo chiede una 



Vorwort	 XI

ermeneutica filosofica della finitezza, una indagine che avanza per 
continue approssimazioni, che mai si lascerebbero ridurre a „fi-
losofia religiosa“, a prolegomena di una teologia confessionale«. 
Das zweiseitige Vielleicht ist gerade auch ein Vielleicht der reli-
giösen Grundeinstellung zum Dasein. Dies macht es, da die Reli-
gion ein Hauptmoment menschlichen Seins ist, zu einem brisanten 
Vielleicht und macht das Buch von De Candia, trotz des „histori-
schen“ Ansatzes, zu einem sehr aktuellen Buch. In letzter Instanz 
geht es um das Aporetische, das alle unsere philosophischen Ver-
suche begleitet (und, mit Kant, muss begleiten können) und das 
sich im Vielleicht nicht nur subjektiv zum Ausdruck bringt, sondern 
auch eine objektive Struktur des Unvermeidlichen gewinnt! Hier 
stellt De Candia sozusagen in seinen Analysen anderer Texte The-
sen in den Raum, die über diese Texte hinausgehen und in unseren 
eigenen Lebens- und Denk-Raum hineinreichen. Man merkt, dass 
ein Ansatz wie derjenige des späten Pareyson mit seiner an Schel-
ling anschließenden Ontologie der Freiheit, dem Verfasser direkt 
aus der Seele zu sprechen scheint, man ist zugleich fasziniert von 
dem nur scheinbar überraschen könnenden „Zwischenspiel“ eines 
prominenten deutschen Protestanten, nämlich Dietrich Bonhoeffer, 
dem De Candia einen im Inhaltsverzeichnis leider nicht hervorge-
hobenen, sehr interessanten Abschnitt seines Werkes widmet, der 
in die Ausführungen zum Pareyson-Schüler Perone eingerückt ist. 
Den Abschluss des Buches bildet eine etwas ausführlichere Dis-
kussion des Denkansatzes von Massimo Cacciari, in welcher der 
Leser zu einem in der Tradition Nietzsches stehenden „gefährli-
chen Vielleicht“ geführt wird, das aus den Reflexionen Cacciaris 
über den Anfang, das Mögliche und die Freiheit resultiert.

Möge dieses interessante, anregende Buch, das alle seine Pro-
tagonisten immer in einer komplexen, vielschichtigen Dimension 
vorstellt, die nie auf ideologische Einseitigkeiten restringiert ist, vie-
le Leser finden, möge das ‚Vielleicht‘ und mit ihm die philosophi-
schen, vor allem aber auch theologischen Valenzen und Bedeutun-
gen, die ihm der Autor vindiziert, vielleicht in seiner unabweisbaren 
Bedeutung für unser Sein und Denken erkannt werden.

Thomas Leinkauf 
Berlin/Florenz



Il forse è la parola più bella del vocabolario italiano,
perché apre delle possibilità, non certezze.

Perché non cerca la fine, ma va verso l’infinito.

Giacomo Leopardi (1798-1837)

Vielleicht! – Aber wer ist willens, sich um solche gefährliche
Vielleichts zu kümmern! 

Man muß dazu schon die Ankunft einer neuen Gattung von
Philosophen abwarten, solcher, die irgendwelchen andern,

umgekehrten Geschmack und Hang haben als die bisherigen –
Philosophen des gefährlichen Vielleicht in jedem Verstande. –

Und allen Ernstes gesprochen: ich sehe solche neue Philosophen
heraufkommen.

Friedrich Nietzsche (1844-1900)



RINGRAZIAMENTI

Per quanto il lavoro intellettuale richieda lunghi e pazienti 
tempi di esplorazione “in solitaria”, il soggetto di ogni possibi-
le domanda filosofica si trova in un costante dialogo con chi lo 
ha preceduto. In tal senso desidero ringraziare Massimo Cacciari, 
Claudio Ciancio, Giovanni Ferretti, Thomas Leinkauf e Ugo Pe-
rone per aver accompagnato con i loro preziosi commenti, i punti 
esclamativi e interrogativi la stesura di questo saggio. E poiché 
sono restio a porre la parola “fine” al termine di un libro, rilancio 
le mie domande a Cacciari, ansioso di leggere il suo “Impossibile” 
versus il mio “Forse”. A coloro che avrebbero auspicato una più 
chiara presa di posizione, ovvero una più esplicita denuncia di ciò 
da cui prendo le distanze, vorrei solo ribadire che i benefici di una 
ermeneutica del “forse” mi hanno imposto di mantenere doppia-
mente aperto l’esito della indagine. È per questo che ho scelto di 
insistere sulla provenienza piuttosto che sull’approdo di una tale 
ermeneutica, ovvero sul fatto che la risposta filosofica alla doman-
da su Dio o sulla Verità si fondi su una precomprensione (su un 
“forse interpretativo”) che affonda le sue radici in una deliberazio-
ne, prima che in un atto di cogenza razionale. Sono dunque molto 
grato a Thomas Leinkauf per aver saputo esprimere proprio questo 
aspetto nella sua generosa prefazione, la qual cosa non gli ha im-
pedito di cogliere la mia simpatia speculativa per una ermeneutica 
del “forse maggiore” seriamente consapevole del suo rovescio.

Desidero altresì esprimere il mio sentito grazie ad Angelo Maz-
zone per avermi fatto conoscere il soffitto ligneo del Palazzo Du-
cale di Mantova, così come a Pasqua Mancini per aver incorag-
giato da lontano la realizzazione di questo saggio. Che Giovanni 
Battista Demarta sappia la mia riconoscenza per aver generosa-
mente curato l’editing del testo.





	

INDICE DEI NOMI

Anassimandro, 90, 138
Agostino d’Ippona, 29-30, 40-41, 

130, 138
Anselmo d’Aosta, 33, 165
Aristotele, 85, 91, 113, 115, 138, 

140, 146
Augé, Marc, 161

Barth, Karl, 95-96, 191, 121
Beierwaltes, Werner, 72, 75, 145
Benjamin, Walter, 15
Berti, Enrico, 147, 156
Bertoletti, Ilario, 144, 154
Bloch, Ernst, 15
Blondel, Maurice, 45
Blumenberg, Hans, 120
Böckenförde, Hans, 120
Bodei, Remo, 66
Bonhoeffer, Dietrich, 11, 119-124

Cacciari, Massimo, 9-11, 24, 54, 63, 
76, 85, 104-105, 135-161, 169

Caputo, John David, 166-167
Ciancio, Claudio, 10, 20, 29, 37, 

39, 41-42, 46-47, 49, 84-85, 122, 
127-133, 146, 150-151, 169

Coda, Piero, 103, 156
Croce, Benedetto, 95, 97, 99
Cusano, Nicola, 8-9, 14, 138, 152
Cusinato, Guido, 72, 75-76, 151

de Cervantes, Miguel, 31
Del Noce, Augusto, 36-39, 47
de Lubac, Henri, 40-41
Derrida, Jacques, 9-10, 23, 84, 89-

93, 110-111, 116, 143

Descartes, René, 9, 17, 27-41, 44-
49, 52-53, 57, 72, 81, 127, 132

Donà, Massimo, 150, 153
Dostoevskij, Fëdor, 106
Duns Scoto, Giovanni, 152

Eco, Umberto, 10, 23, 84-85, 109-
115, 161

Eckhart von Hochheim (Meister), 
138, 149

Eraclito, 143
Esposito, Costantino, 52, 54-57

Ferretti, Giovanni, 52, 54, 60, 82, 
102, 120, 122, 125-126, 132, 169

Feuerbach, Ludwig, 38, 119-120
Fichte, Johann Gottlieb, 64, 68
Forte, Bruno, 156-157
Freud, Sigmund, 136
Fumaroli, Marc, 28

Gadamer, Hans-Georg, 19, 96, 100-
101, 117, 128-132

Gilson, Étienne, 28, 31
Givone, Sergio, 146, 158-159
Grondin, Jean, 130

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, 8, 
10, 18, 38, 47, 64, 66, 68, 76, 95, 
106, 115, 118, 135, 137, 145-153

Heidegger, Martin, 9-10, 18-23, 47, 
51, 76, 82-92, 100-101, 106, 115-
120, 128, 135, 143 

Henrich, Dieter, 68
Hintikka, Jaakko, 30
Hühn, Lore, 67, 69-70, 74



172	 Il forse bifronte

Husserl, Edmund, 8, 10, 83, 92

Jacobi, Friedrich Heinrich, 21, 49, 
62-70, 73, 76, 78, 81, 83, 127

Jankélévitch, Vladimir, 15

Kant, Immanuel, 9, 11, 18, 21, 51-
76, 81, 83, 92, 113, 138, 145, 
148, 159-160, 

Kierkegaard, Søren, 8, 19, 49, 78, 
81, 95-96

Krings, Hermann, 18

Latourelle, René, 45
Leibniz, Gottfried Wilhelm, 152
Leinkauf, Thomas, 7-11, 14, 66, 75, 

148, 150, 169
Lévinas, Emmanuel, 15, 33, 89
Lettieri, Gaetano, 40
Lévi-Strauss, Claude, 109
Loisy, Alfred 16
Löwith, Karl, 15

Magris, Aldo, 103
Mancini, Italo, 121, 166
Marcel, Gabriel, 18
Melchiorre, Virgilio, 78

Neher, André, 16
Newman, John Henry, 166
Nietzsche, Friedrich, 9-10, 12, 21-

24, 49-50, 82-83, 90, 115-120, 
135, 139, 159-160

Osculati, Roberto, 122

Paolo di Tarso, 16
Pareyson, Luigi, 9-11, 19, 75, 84-85, 

95-107, 109-133, 145, 150-151 
Parmenide, 143
Pascal, Blaise, 9, 17, 21, 36, 38-50, 

57, 64-65, 72, 81, 114, 132

Perone, Ugo, 10-11, 20, 29, 32, 39, 
84-85, 119-126, 169

Platone, 42, 85, 138, 143-144, 146, 
155-159 

Ricoeur, Paul, 19, 96, 132
Rigobello, Armando, 54
Rorty, Richard, 129
Rosenzweig, Franz, 15, 137 

Salmann, Elmar, 101, 166
Salmonà, Leonardo, 82
Scheler, Max, 23
Schelling, Friedrich, 8-11, 18-19, 

21, 49, 67-78, 81, 83-84, 103-
104, 132, 137, 145-153, 158-160

Schmitt, Carl, 120
Schulz, Walter, 35, 72
Scoto Eiugena, Giovanni, 138, 145
Severino, Emanuele, 54, 153-155
Strumiello, Giuseppina, 19, 73, 151

Theunissen, Michael, 72
Tillich, Paul Johannes, 18
Tilliette, Xavier, 71
Tomatis, Francesco, 69, 71, 74, 95, 

106, 150-152
Tommaso d’Aquino, 109, 140, 165-

166

Vaihinger, Hans, 59
Vattimo, Gianni, 10, 23, 84-85, 92, 

110-111, 115-120, 129, 146
Verweyen, Hansjürgen, 30
Vitiello, Vincenzo, 54, 144, 152, 

158

Weber, Max, 120
Wiesel, Elie, 15
Wittgenstein, Ludwig, 135-136, 141 


