Erfurter Vortrage

zur Kulturgeschichte des Orthodoxen Christentums

1/2001

THOMAS BREMER

KONFRONTATION STATT OKUMENE.

ZUR KIRCHLICHEN SITUATION IN DER UKRAINE

Hg.: Vasilios N. Makrides, Dirk Uffeimann

UNIVERSITAT
ERFURT

(€)

Religionswissenschaft (Orthodoxes Christentum)



Erfurter Vortrage

zur Kulturgeschichte des Orthodoxen Christentums, 1/2001
Edited by Vasilios N. Makrides, Dirk Uffelmann

ISSN 1618-7555

© 2001 by the University of Erfurt

Chair of Religious Studies (Orthodox Christianity)
P.0.Box 900 221

D-99105 Erfurt

Germany



Vorwort

Mit dem ersten Heft der Erfurter Vortrage zur Kulturgeschichte des Ortho-
doxen Christentums startet eine wissenschaftliche Reihe, die auf die besonde-
re Ausrichtung des Erfurter Lehrstuhls fir Orthodoxes Christentum zuriick-
geht. Die Verortung des Lehrstuhls innerhalb der Religionswissenschaft und
im breiteren Rahmen der kulturwissenschaftlichen Orientierung der Universi-
tat Erfurt ist innerhalb der deutschsprachigen Universitatslandschaft bislang
ein Unikum. Der Schwerpunkt der Lehre und Forschung liegt auf der Kultur
des Orthodoxen Christentums in ihrer ganzen, ideellen wie materiellen Brei-
te, der konzept- wie sozialgeschichtlichen Eigenart dieser Kultur und ihrer
Bedeutung flr die Geschichte der orthodoxen Volker Ost- und Stdosteuro-
pas. Die tiefgreifenden soziopolitischen Umwalzungen, die in den 1990er
Jahren in Osteuropa, also in vielen Landern mit mehrheitlich orthodoxer Kul-
tur (z.B. Russland, Jugoslawien), abliefen, riickten die kulturellen Implikatio-
nen des Orthodoxen Christentums in den Mittelpunkt breiter Aufmerksam-
Keit.

Mit dem vorliegenden Vortrag wird ein wichtiges Problemfeld in der heuti-
gen orthodoxen Welt ausgeleuchtet, ndmlich Schwierigkeiten, welche die
Koexistenz der verschiedenen christlichen Kirchen in der Ukraine nach sich
zieht. Heutzutage ist kein anderes Uberwiegend orthodox gepréagtes Land
nach dem Zusammenbruch des ehemaligen Ostblocks so gespalten wie die
Ukraine. In den 90er Jahren bestanden allein drei konkurrierende Orthodoxe
Kirchen: die des Moskauer Patriarchats, die des einseitig ausgerufenen Kie-
ver Patriarchats und die Ukrainische Autokephale Orthodoxe Kirche. Darii-
ber hinaus existiert in der Westukraine eine starke Griechisch-Katholische
Kirche des byzantinischen Ritus, die, zu Sowijetzeiten verfolgt, seit der Wen-
de staatliche Anerkennung geniel3t, sowie die Romisch-Katholische Kirche.
All dies schafft im Zusammenhang mit vielen anderen Faktoren (etwa den
immensen wirtschaftlichen Problemen des Landes, dem Fehlen funktionie-
render Sozialsysteme, mit Korruption, steigender Kriminalitat und Alkoho-
lismus sowie der inneren national-kulturellen Spaltung zwischen Ost- und
Westukraine, die Huntington im “Clash of Civilisations” als Paradebeispiel
fur seine These vom Ost-West Binarismus anfiihrt) zusatzliche Integrations-
probleme und interreligiése Spannungen.



Mit Prof. Dr. Thomas Bremer von der Universitdt Minster konnte ein aus-
gewiesener Kenner der gegenwaértigen religidsen Situation in Ost- und Su-
dosteuropa fur diesen Beitrag gewonnen werden, der die komplexe religiose
Lage in der heutigen Ukraine ausflhrlich und facettenreich beleuchtet. Der
dieser Publikation zugrundeliegende Vortrag wurde auf gemeinsame Initiati-
ve des Lehrstuhls fir Religionswissenschaft (Orthodoxes Christentum) der
Universitat Erfurt und des Lehrstuhls fir Kirchengeschichte des Mittelalters
und der Neuzeit der Theologischen Fakultat Erfurt (Prof. Dr. Josef Pilvousek)
am 15. Mai 2001 in Erfurt gehalten. Prof. Pilvousek gilt daftir wie auch fir
die fruchtbare Lehrstuhlkooperation besondererer Dank. Fur das Zustande-
kommen dieses Heftes war der Beitrag von Silke Graupner, M.A., von ent-
scheidender Bedeutung. Ihr danken wir dafiir vielmals. Dasselbe gilt auch fur
Brigitte Kanngieler, die bei der Korrektur des Manuskriptes mitwirkte, sowie
fur Diana Puschel, die Sekretarin des Lehrstuhls, die das Unternehmen orga-
nisatorisch begleitete. Die finanzielle Unterstiitzung der Universitat Erfurt
ermdglichte dankenswerter Weise den Druck.

Erfurt, im Dezember 2001

Vasilios N. Makrides Dirk Uffelmann



Konfrontation statt Okumene.

Zur Kirchlichen Situation in der Ukraine

Thomas Bremer

Die Ukraine ist wohl derjenige von allen postsozialistischen Staaten Osteu-
ropas, in dem die Situation der Kirchen und Religionsgemeinschaften am
kompliziertesten und unubersichtlichsten ist. Das wurde im Verlauf des
Jahres 2001 besonders deutlich, als der Besuch von Papst Johannes Paul II.
in der Ukraine n&her riickte und schlieBlich auch stattfand: Die Positionen
der christlichen Kirchen zu diesem Besuch reichten von volliger Ableh-
nung bis zu rickhaltloser Unterstiitzung. Der politische Hintergrund nicht
nur dieser Reise, sondern auch der zwischenkirchlichen Beziehungen in der
Ukraine wurde hierdurch sehr deutlich. Wie groRR die Gegensétze waren,
lasst sich an zwei Beispielen ablesen:

Ende des Jahres 2000 veroffentlichten die katholischen Bischofe der
Ukraine einen Hirtenbrief, der sich vor allem mit dem fir Ende Juni 2001
geplanten Besuch beschéftigt.

,»Wir sind iiberzeugt®, so sagen sie in dem Schreiben, ,,dass nicht nur die
Katholiken, sondern alle Menschen die Ankunft des Heiligen Vaters mit ei-
nem Geflhl der tiefen Hochachtung erwarten werden, und wir wiinschen,
dass er als Gesandter der Liebe und des Friedens allen Gottes Segen bringen
moge, weil jeder Besuch des Heiligen Vaters reiche Friichte tragt®. Etwas
weiter heif}t es: ,,Der Besuch des Heiligen Vaters in der Ukraine ist ein gro-
Res Geschenk und eine Gnade der Vorsehung, die unserem Land groRen
Nutzen bringt.“1

Auf einer orthodoxen russischen Internetsite hingegen las man folgenden
Satz:

Der jetzige Besuch des romischen Papstes auf dem kanonischen Territorium
der Russischen Orthodoxen Kirche erweist sich nicht nur als feindliche
Handlung, sondern als provozierender und verraterischer Schritt, als Akt der
Aggression.

1 Der Text findet sich etwa auf der Homepage der Rémisch-Katholischen Kirche in

der Ukraine unter http://www.rkc.lviv.ua (Download: 5.12.2001).



http://www.rkc.lviv.ua/

6 Thomas Bremer

Der Artikel ist iiberschrieben mit den Worten ,,Der Besuch des Papstes fillt
mit dem 60. Jahrestag des Angriffs Hitlers zusammen®, und auf der ersten
Seite findet sich ein Foto deutscher Wehrmachtsflugzeuge, die gerade
Bomben abwerfen. Der Artikel endet mit den Worten:

Am 22. Juni werden wir uns an ein furchtbares Jubildum erinnern, den 60.

Jahrestag des Angriffs eines verrtickten Fanatikers, Diktators und Mdorders

von Millionen auf der russischen Erde. An diesem Tag wurde Kiev bombar-

diert. [...] Versteht der romische Papst, welche blutigen Assoziationen sein

Besuch hervorruft? Wird er auf die Stimme der Vernunft horen oder die lo-

gische Kette von Ubereinstimmungen zum furchtbaren totalitaren Ende fuh-

ren?
Diese beiden Zitate zeigen, dass der Besuch des Papstes in der Ukraine von
den beiden groRRen christlichen Kirchen, der Katholischen Kirche und der
Russischen Orthodoxen Kirche (kinftig: ROK) sowie der mit ihr in Ge-
meinschaft stehenden Orthodoxen Kirche in der Ukraine, vollig unter-
schiedlich bewertet wurde, zumal diese Zitate zwar willkirlich ausgewahlt
sind, aber durchaus die allgemein verbreitete Stimmung in den beiden Kir-
chen wiedergeben. Die Ukraine, historisches Kernland der heutigen ostsla-
vischen Staaten, von wo die Christianisierung des ostslavischen Raumes
ihren Ausgang genommen hat, lebt heute in einer duferst verworrenen reli-
gibsen Situation, die durch die schwierigen politischen Verhaltnisse im
Lande noch verkompliziert wird.

Um die Zusammenhange historisch einordnen zu kénnen, soll zunachst
ein kurzer geschichtlicher Uberblick Gber die kirchliche und staatliche
Entwicklung der Ukraine gegeben werden. In einem zweiten Teil werden
die kirchlichen Geschehnisse seit der Zeit der Perestrojka beschrieben, an-
schlieBend sollen die heute existierenden orthodoxen und katholischen Kir-
chen im Land dargestellt werden. Der letzte Teil ist den aktuellen Konflik-
ten und Auseinandersetzungen, vor allem angesichts des Papstbesuchs, ge-
widmet.

2 http://www.pravoslavie.ru/analit/papainvasion.htm (Download: 05.12.2001).



http://www.pravoslavie.ru/analit/papainvasion.htm

Konfrontation statt Okumene 7

1. Die historische Entwicklung der Ukraine

,,U-kraine* bedeutet eigentlich Grenzland, Randgebiet. Die Bezeichnung
weist darauf hin, dass es sich um eine AuRensicht handelt®. VVon Moskau
aus gesehen, lag die Ukraine eben am Rand. Allerdings vernachldssigt die
Bezeichnung die Tatsache, dass die Anfange der russischen Kultur, der
Staatsbildung und eben auch des Christentums in Kiev* lagen, das deswe-
gen auch ,,Mutter der russischen Stiadte™ genannt wird.

Die Anfange des Christentums in der Ukraine und die Abl6sung von Mos-
kau

Zum Ende des 10. Jahrhunderts, wahrscheinlich im Jahr 988, hat sich
Grolfirst Vladimir (ukr.: Volodymyr) taufen lassen und seinen Untertanen
ebenfalls die Annahme des Christentums befohlen.®> Zu jener Zeit bildeten
die ostslavischen Stamme einen lockeren Verbund von Firstentiimern, an
deren Spitze ein Grof¥furst stand. Bereits vorher hatte es Kontakte zum
Christentum gegeben, aber unter Vladimir wurde das Christentum gleich-
sam Staatsreligion. Relikte der vorchristlichen Religion der Slaven konnten
sich jedoch lange Zeit halten, so dass etwa das dvoeverie, das VVorhanden-
sein von heidnischen Elementen in der christlichen Volksfrommigkeit, Gber
Jahrhunderte hinweg bei den Ostslaven prasent blieb.

Trotz verschiedener Kontakte zum christlichen Westen (ibernahmen die
Ostslaven das Christentum von Konstantinopel und damit in seiner 0stli-
chen, byzantinischen Form. Das sollte weit reichende Folgen fiir die ge-
samte osteuropdische Geschichte haben. Die ersten Bischofe, die von
Konstantinopel aus nach Kiev entsandt wurden, waren Griechen, und auch
in den ndchsten Jahrhunderten gab es eine Reihe von Griechen auf dem

% Allerdings gibt es auch die Interpretation von ,,Ukraine* als Grenzland zur Steppe

hin: vgl. Andreas Kappeler, Kleine Geschichte der Ukraine, Mlinchen 1994, 17.
Siehe hierzu auch: Hans Hecker, ,,Die Ukraine — Grenzland zwischen Ost und
West*, Ost-West. Europaische Perspektiven 2 (2001) 83-94.

In diesem Text wird nicht die ukrainische Bezeichnung Kyjiv, sondern das einge-
deutschte Kiev verwendet; ebenso Krim statt Krym und Odessa statt Odesa. Bei al-
len anderen ukrainischen Bezeichnungen wird die wissenschaftliche Transkription
benutzt.

Zu den n&heren Umsténden dieses Geschehens vgl. Ludolf Mdiller, Die Taufe RuR3-
lands, Muinchen 1987.



8 Thomas Bremer

Metropolitenstuhl von Kiev. Formal blieb die ostslavische Kirche bis zum
15. Jahrhundert eine Metropolie innerhalb des Patriarchats von Kon-
stantinopel. Noch Metropolit Isidor, Teilnehmer am Konzil von Ferrara-
Florenz 1438/ 1439 und letzter der Metropoliten von Kiev, war ethnischer
Grieche.

In den Jahrhunderten nach der Christianisierung der Ostslaven entwi-
ckelte sich das Kiever Reich, die Rus’, zu einem bedeutenden Machtfaktor
im Ostlichen Europa. Kulturell war es vom Christentum in seiner 6stlichen,
byzantinischen Form geprégt, wobei allerdings der friihe Gebrauch der sla-
vischen Sprache in der Liturgie und in der kirchlichen Literatur einen eige-
nen, wichtigen Akzent setzte. In der Folgezeit wurden weitere Bistlimer
gegrundet, die Suffragane des Metropoliten von Kiev blieben.

Ab dem 12. Jahrhundert verlagerte sich der Schwerpunkt des Reiches
nach Norden; die Furstentiimer im Nordwesten und in den Gebieten um
Moskau herum erlangten immer grofiere Bedeutung. Schlie3lich wurde
auch der Sitz des GroBfirsten und damit das Zentrum des Reichs dorthin
verlegt. An der Wende vom 13. zum 14. Jahrhundert ibersiedelte der Met-
ropolit nach Vladimir (nordostlich von Moskau) an den Hof des Grol3fiirs-
ten, behielt aber seinen Titel ,,Metropolit von Kiev* bei. 1326 verlegte er
seinen Sitz endgultig nach Moskau. Die Stadt Kiev selbst verlor an Bedeu-
tung; sie fiel 1362 an das GroRflrstentum Litauen.

Diese soeben skizzierte Entwicklung wird von der russischen und der
ukrainischen Geschichtsschreibung vollig unterschiedlich bewertet. Von
den Russen wird sie verstanden als Verlagerung des Schwerpunktes der
Rus’ von Kiev nach Norden, so dass eine Kontinuitat zwischen dem Kiever
Reich und dem Moskauer Reich gesehen wird. Auch die traditionelle
deutschsprachige Osteuropageschichte hat weitgehend diese Ansichtsweise
ubernommen; jede der gangigen Geschichten Russlands beginnt in Kiev.
Die ukrainischen Historiker dagegen bemihen sich, das Kiever Reich und
das Moskauer Reich als zwei vollig unterschiedliche Phdnomene zu behan-
deln. Sie versuchen, die Kontinuitat des Kiever Reichs auch nach dem 13.
Jahrhundert in Kiev, das heif3t in Litauen und eben in der spéteren Entwick-
lung darzustellen, wéhrend die Staatenbildung im Norden als eigene, sepa-
rate Entwicklung verstanden wird.® Sicherlich hat es nicht die groRen Be-

®  Hieraus ergeben sich auch die Probleme einer Geschichte der Ukraine, auf die

Kappeler in seiner Einleitung verweist: Kappeler, Kleine Geschichte, 8-11; vgl.
auch: ebd., 35-40.



Konfrontation statt Okumene 9

volkerungswanderungen gegeben, von denen die russischen Historiker tra-
ditionell ausgegangen sind (wonach die Bevolkerung des Kiever Reichs
nach Norden gewandert sei); allerdings ist zu beachten, dass die Metro-
politen durch die Beibehaltung ihres Titels ,,von Kiev* die Kontinuitit be-
tonen wollten.” Sie verstanden also offensichtlich (wie auch die Fiirsten)
die Verlagerung des Machtschwerpunktes nach Norden in Kontinuitat zur
bisherigen historischen Erfahrung. Vo6llig unhistorisch ist es jedenfalls, zu
dieser Zeit von nationalen Vorstellungen (,,Russen* und ,,Ukrainer) aus-
zugehen. Die sprachliche und kulturelle Unterscheidung erfolgte erst spé-
ter, und ein nationales Bewusstsein (im modernen Sinne) l&sst sich ohnehin
erst fir die Neuzeit nachweisen.

Ab dem 14. Jahrhundert kam es auf dem Gebiet der heutigen Ukraine
zu einer unterschiedlichen Entwicklung im Westen und im Osten: Zum ei-
nen erlangten in den westlichen Gebieten das Flrstentum Litauen und das
polnische Konigreich, die sich 1569 zu einer Personalunion verbanden,
immer groRere Bedeutung. Fir die ostslavische orthodoxe Bevolkerung
hatte das schwerwiegende Konsequenzen, da sie (nach der Christiani-
sierung Litauens im 14. Jahrhundert) in einem katholisch gepréagten Staat
leben musste. Es gab verschiedene Versuche, die orthodoxe Bevolkerung
unter einem Metropoliten zu organisieren, der nicht in Moskau lebte, so
etwa die kurzlebige Metropolie von Haly¢ (1303-1347). Diese Bemihun-
gen sind nur zu verstehen angesichts der erfolgreich abgeschlossenen
,2Sammlung der russischen Léander, d.h. der Konsolidierung des russi-
schen (moskovitischen) Staates. Flr das westlich gelegene Staatswesen mit
seinem hohen Anteil an orthodoxer Bevdlkerung, die in kirchlicher Hin-
sicht dem in Moskau residierenden Metropoliten von Kiev unterstand, stell-
te die Idee eines einheitlichen ostslavischen, ,russischen®, orthodoxen
Staates eine potenzielle Bedrohung dar.

Nach dem misslungenen Versuch des Metropoliten Isidor, die Union
von Ferrara-Florenz nach 1439 in Moskau durchzusetzen, hatte sich die
Moskauer Kirche von Konstantinopel unabhdngig gemacht, indem sie ei-
nen Metropoliten wéhlte (also nicht mehr aus Konstantinopel erbat), der
nun den Titel ,,von Moskau* trug. Darauthin griindete Litauen im Jahre
1458 eine Metropolie in Kiev, die von Konstantinopel abhéngig war. Die-

" Vgl. hierzu: Jaroslaw Pelenski, “The Origins of the Muscovite Ecclesiastical

Claims to the Kievan Inheritance (Early Fourteenth Century to 1458/1461)”, in:
Boris Gasparov/Olga Raevksy-Hughes (eds.), Slavic Cultures in the Middle Ages,
Berkeley/Los Angeles/Oxford 1993, 102-115.



10 Thomas Bremer

ser Metropolie sollten die Orthodoxen in Litauen unterstehen, doch konnte
sie auf Grund verschiedener Umstédnde (vor allem wegen der Eroberung
Konstantinopels durch die Osmanen) keine groRRe Bedeutung erlangen.

Neben dieser Entwicklung im westlichen Teil der heutigen Ukraine
lasst sich in der Ostukraine eine gewisse Instabilitat durch das wiederholte
Eindringen von Steppenvolkern, insbesondere der Tataren, die 1482 sogar
Kiev eroberten, registrieren. Als eine wichtige Begleiterscheinung ist das
Aufkommen der Kosaken zu betrachten, die sich an den Randern der Step-
pe zu einem bedeutenden Machtfaktor entwickeln sollten. Sie stellten ein
Gegengewicht zum polnisch-litauischen Machtschwerpunkt im Westen dar.
Die Zweiteilung, die die religidse und nationale Entwicklung der Ukraine
in den spateren Jahrhunderten prégen sollte, ist hier schon angelegt.

Die Union von Brest und die Zweiteilung der Ukraine

1595/1596 wurde die beriihmte Union von Brest geschlossen. Die orthodo-
xen Bischofe im Konigreich Polen-Litauen einigten sich darauf, mit dem
Papst in Verhandlungen Gber eine Kirchenunion einzutreten, in der sie ihre
Autonomie behalten kdnnten, wenn sie die Oberhoheit des Papstes aner-
kennen wirden. 1596 kam es tatsachlich zum Abschluss einer solchen Uni-
on, die sich jedoch unter den Orthodoxen in Polen-Litauen allgemein nicht
durchsetzen konnte, zumal auch einige Bischofe sehr bald wieder von die-
sem Vorhaben abrtickten. Die Folge war eine Zweiteilung der orthodoxen
Bevdlkerung in ,,unierte” (griechisch-katholische) Christen und in solche,
die orthodox blieben.

Den griechisch-katholischen Christen war eine Reihe von Privilegien
zugesagt worden, vor allem hinsichtlich der Verwendung ihrer liturgischen
Traditionen. Allerdings erwies es sich bald, dass die katholische Kirche des
lateinischen Ritus immer eine bevorzugte Stellung innehaben sollte. Die
den ,,Unierten* gewdhrten Privilegien wurden nicht nur faktisch rasch ein-
geschrankt, sondern z.T. auf der Synode von Zamos$¢ 1720 auch offiziell
beseitigt. Die Versprechungen, die den orthodoxen Bischdfen beim Uni-
onsabschluss gemacht worden waren, ndmlich ihre Eigenheiten beibehalten
zu kdnnen, wurden also nur zum Teil erfillt.

Grundsétzlich lasst sich sagen, dass die Griechisch-Katholische Kirche
gegentber der Orthodoxie immer dann bevorzugt behandelt wurde, wenn



Konfrontation statt Okumene 11

die entsprechenden Gebiete unter ,.katholischer* Herrschaft standen (Polen,
Habsburgerreich), und dass ihr immer dann Ungemach bis hin zum volli-
gen Verbot drohte, wenn sie unter ,,orthodoxer®, d.h. russischer Herrschaft
leben musste. Genau umgekehrt verhielt es sich fir die Orthodoxen, auch
wenn die Verfolgungen in der Regel nicht so rigoros waren.

Zur Bereitschaft der orthodoxen Bischofe zu einer Union hatte sicher
auch die Griindung eines orthodoxen Patriarchats in Moskau 1589 beiget-
ragen, das (als Patriarchat ,,der ganzen Rus ™) theoretisch auch den Ans-
pruch auf Oberhoheit Uber die Orthodoxen in Polen-Litauen erhob. In den
Ostlichen Gebieten der Ukraine, die nicht von Polen-Litauen kontrolliert
wurden, konnte sich die Union naturlich nicht durchsetzen. Die Kosaken
verstanden sich immer mehr als Schutzherren der Orthodoxie und gingen
schlieBlich 1654 die beriihmte Vereinbarung von Perejaslavl’ mit dem rus-
sischen Zaren ein, mit der sie sich ihm durch einen Treueeid unterstellten
(wobei die Frage nach dem Umfang dieses Buindnisses zwischen ukraini-
schen und russischen Historikern strittig ist). ,,Seither ist die ukrainische
Geschichte eng mit der russischen verbunden.“® Nach einigen weiteren
kriegerischen Auseinandersetzungen wurde 1686 im ,,Ewigen Frieden®
zwischen Moskau und Polen-Litauen die bereits vorher angedeutete Tei-
lung der Ukraine besiegelt.

Diese Situation sollte fur die Ukraine weit reichende Folgen haben,
denn sie wurde zweigeteilt: Die rechtsufrige Ukraine, westlich des Dnjepr,
gehorte zu Polen-Litauen. Hier konnte sich neben den polnischen katholi-
schen Magnaten und der orthodoxen (oder unierten) Landbevélkerung all-
mé&hlich auch ein ukrainischer Kleinadel mit einem gewissen Bewusstsein
einer nationalen Zugehdrigkeit bilden. Dazu ist die judische Bevolkerung
zu nennen, die haufig als Steuerpéchter flr die polnischen Adeligen tétig
und daher bei der orthodoxen Landbevdlkerung &uerst unbeliebt war. In
der Ukraine 6stlich des Dnjepr, also der linksufrigen Ukraine (allerdings
unter Einschluss der Stadt Kiev), war der kosakische bzw. russische ortho-
doxe Einfluss dominierend. Hier gab es weder polnischen Adel noch katho-
lische Kirche, vielmehr verstand sich dieser Teil der Ukraine als Be-
schitzerin und Huterin der orthodoxen Identitat, wovon auch die Einrich-
tung der wichtigen Kiever Akademie Zeugnis ablegt.® Auf Grund ihrer in-

Kappeler, Kleine Geschichte, 67.
Allerdings war diese Akademie ihrerseits auch von westlichen Einflussen geprégt,
da eine Reihe ihrer Dozenten im Westen ausgebildet worden war.

9



12 Thomas Bremer

tellektuellen Kapazitat konnte sie einen wichtigen Einfluss auf Russland,
insbesondere auf die Reformen der ROK unter Peter dem Grol3en, ausuben.

Mit der endgiiltigen Aufhebung der Autonomie des Hetmanates, also
des kosakischen Staatsgebildes, im Jahre 1686 wurde die Jurisdiktion Gber
die Orthodoxe Kirche in der Ukraine dem Moskauer Patriarchat tbertragen.
Die ukrainischen Metropoliten der verschiedenen Machtbereiche hatten in
den wirren Jahrzehnten vor dem ,,Ewigen Frieden* (1686) versucht, unter
der Jurisdiktion von Konstantinopel zu bleiben. Moskau hingegen hatte be-
reits frih seinen Anspruch auf die kirchliche Oberhoheit geltend gemacht.
SchlieRlich begann es, die von ihm kontrollierten Gebiete der Jurisdiktion
des russischen Patriarchen unterzuordnen.

Diese Vorgénge sind auRerst umstritten, da die Ubertragung der Juris-
diktion an Moskau vom Okumenischen Patriarchat von Konstantinopel be-
reits damals nicht anerkannt wurde, was sie jedoch aufgrund der Machtver-
héltnisse hinnehmen musste. Fir Konstantinopel erstreckt sich also die Ju-
risdiktion von Moskau eigentlich nicht auf das Gebiet der heutigen Ukrai-
ne. Diese Sichtweise wurde erneut im Synodalschreiben (,,Tomos*) deut-
lich, mit dem 1924 der Polnisch-Orthodoxen Kirche (die ja der ukraini-
schen Tradition entstammt) vom Okumenischen Patriarchat die Autokepha-
lie gewéhrt wurde. Der unterschiedlichen Bewertung der Ereignisse von
1686/1687 entstammen grundsatzlich viele der heutigen Spannungen zwi-
schen Moskau und Konstantinopel hinsichtlich der Ukraine. Mit der be-
schriebenen Entwicklung kam es auch zu einer immer starkeren Russifizie-
rung der ukrainischen Orthodoxie im Osten, wahrend die westlichen Bis-
tiimer nach und nach zur Union iibergingen.®

Diese Zweiteilung der Ukraine blieb grundsatzlich tber die Teilungen
Polens am Ende des 18. Jahrhunderts hinaus in fast gleicher Weise erhal-
ten, wenn es auch territoriale Verschiebungen gab. Wahrend des gesamten
19. Jahrhunderts stand der groRRte Teil der Ukraine (mit Ausnahme Gali-
ziens) unter der Herrschaft Moskaus. Die Griechisch-Katholische Kirche
wurde in jener Zeit verboten. Ihre Angehdrigen wurden gezwungen, sich
entweder der Romisch-Katholischen Kirche anzuschlieRen oder aber zur
Orthodoxie zu konvertieren. In weiten Bereichen, in denen die Union zahl-
reiche Anhanger hatte, ist sie auf Grund dieser Malinahmen praktisch vollig
verschwunden (etwa auf dem Gebiet des heutigen WeiBrussland). Sie
konnte sich nur in Galizien behaupten, das unter der Herrschaft Osterreich-

10 vgl. hierzu: Orest Subtelny, Ukraine. A History, Toronto 21998, 193f.



Konfrontation statt Okumene 13

Ungarns stand. Die Griechisch-Katholische Kirche und vor allem ihr Kle-
rus wurden zu einem der wichtigsten Trager des ukrainischen nationalen
Bewusstseins; die Pflege von ukrainischer Sprache, Literatur und Kultur
war bestimmendes Merkmal des 6sterreichischen Galizien.'* Dazu gehérte
auch die Einrichtung von theologischen Ausbildungsstétten fir die grie-
chisch-katholische Geistlichkeit, die zundchst in Wien, dann in L’viv und
im 19. Jahrhundert auch in Przemy$l angesiedelt wurden.*?

Die kirchliche Entwicklung der Ukraine im 20. Jahrhundert

Bis zum Ersten Weltkrieg gehorte der Grofdteil der Ukraine zu Russland,
Galizien jedoch zum Habsburgerreich. Die Ereignisse im Zusammenhang
mit dem Weltkrieg und der russischen Revolution fiihrten zum Versuch
einer ukrainischen Staatsbildung, dem jedoch nur kurzzeitiger Erfolg be-
schieden war. In der Orthodoxen Kirche des Landes kam es nach 1917 zu
Bemihungen um eine autokephale, von Moskau unabhéngigen Kirche, die
von der Regierung geférdert wurden.®® Doch fand sich kein Bischof, der
bereit gewesen ware, diese Kirche zu unterstitzen. In dieser Situation ent-
schloss sich eine Versammlung orthodoxer Priester und Glaubiger, unter
Berufung auf eine angebliche Praxis des 2. Jahrhunderts, einem von ihnen
gemeinsam die Hande aufzulegen und ihn so zum Bischof zu weihen — ein
Vorgehen, das nach orthodoxem Verstandnis nicht moglich ist. So entstand
die ,,Ukrainische Autokephale Orthodoxe Kirche* (UAOK), der stets der
Makel mangelnder Kanonizitat anhaftete. Sie wurde auch nach der Bildung
der Ukrainischen Sowjetrepublik von den Behdrden zunachst akzeptiert™,

1 vgl. John-Paul Himka, Religion and Nationality in Western Ukraine. The Greek

Catholic Church and the Ruthenian National Movement in Galicia 1870-1900,
Montreal/Kingston 1999.

Vgl. hierzu: Ernst Chr. Suttner, ,,Osterreichs Politik gegeniiber der griechisch-
katholischen Kirche Galiziens®, Ostkirchliche Studien 46 (1997) 3-14, hier: 11f.

B3 Vgl. Vasyl’ Uljanovs’kyj, Cerkva v Ukrains’kij derzavi 1917-1920 rr. (doba Uk-
rains’koi Central’noi Rady), Kiev 1997; ders., Cerkva v Ukrains’kij derzavi 1917-
1920 rr. (doba Het’manatu Pavla Skoropads’koho), Kiev 1997; Bohdan R. Boci-
urkiw, “The Rise of the Ukrainian Autocephalous Orthodox Church, 1919-1922”,
in: Geoffrey A. Hosking (ed.), Church, Nation and State in Russia and Ukraine,
London 1991, 228-249.

Das hangt damit zusammen, dass sie als Gegengewicht zur ROK gesehen wurde.

12

14



14 Thomas Bremer

1930 allerdings im Zusammenhang mit dem Kampf gegen jede Erschei-
nungsform von Religion liquidiert.

Neben diesen Ereignissen brachte die Revolution von 1917 fur die Uk-
raine zwei wichtige Veranderungen mit sich: Zum einen wurden die galizi-
schen Gebiete dem wiedererstandenen polnischen Staat zuerkannt, der so-
wohl in nationaler als auch in religioser Hinsicht eine Polonisierungspolitik
betrieb. Die Griechisch-Katholische Kirche wurde zwar toleriert, doch ge-
noss die lateinische Kirche zahlreiche Vorteile. Metropolit Andrej
Septyc’kyj (1865-1944), fast ein halbes Jahrhundert, von 1901 bis zu sei-
nem Tod, Oberhaupt der Griechisch-Katholischen Kirche, pragte diese
durch sein Bemiihen, zu den 6stlichen Wurzeln zurtick zu gelangen, den
Ritus zu entlatinisieren und ihre soziale Tatigkeit zu entwickeln.®

Zum anderen entstand im Rahmen der Sowjetunion eine ukrainische
Sowjetrepublik. Zwischen den beiden Weltkriegen hatte die Sowjetunion
zunéchst versucht, die nationalen Eigenheiten der einzelnen Nationen zu
starken, da sie die Bildung der Sowjetunion auch als Befreiung dieser Na-
tionen vom russischen zaristischen Imperialismus betrachtete. Als Folge
dessen wurden die ukrainische Sprache und die ukrainische Kultur (natr-
lich nur soweit sie dem Sowjetregime genehm war) von offizieller Seite
starker gefordert als jemals zuvor. Das war auch einer der Griinde, warum
die eigenstidndige ukrainische orthodoxe Kirche fir einige Zeit toleriert
wurde, bis sich die antireligiose Kirchenpolitik der Sowjetunion durchsetz-
te und jegliches religioses Leben verbot.

Wahrend des Zweiten Weltkriegs waren weite Teile der Ukraine von
der deutschen Wehrmacht besetzt. Die Besatzer bemihten sich, einerseits
die Kirchen wieder zuzulassen, die unter der sowjetischen Herrschaft ver-
folgt worden waren, um das Vertrauen der Bevoélkerung zu gewinnen, und
andererseits ukrainisches Nationalbewusstsein im Gegensatz zum russi-
schen zu starken. Das hatte zur Folge, dass die autokephale Kirchengriin-
dung von 1921 wieder zu neuen Ehren kam, da die Reste dieser Kirche aus
der Emigration jetzt die Chance erhielten, orthodoxes kirchliches Leben zu
organisieren. Allerdings brach diese Kirchlichkeit mit dem Abzug der
Deutschen zusammen.*

> vqgl. hierzu: Andrii Krawchuk, Christian Social Ethics in Ukraine. The Legacy of

Andrei Sheptytsky, Toronto 1997.

Karel C. Berkhoff, “Was There a Religious Revival in Soviet Ukraine under the
Nazi Regime?”, The Slavonic and East European Review 78 (2000) 536-567, zeigt,
dass das religiose Leben in der Sowjetukraine zu Kriegsbeginn bereits weitgehend

16



Konfrontation statt Okumene 15

Nach dem Zweiten Weltkrieg verschob sich die Grenze der So-
wjetunion nach Westen, und auch Galizien gelangte endgultig zur ukraini-
schen Sowjetrepublik.’” 1946 wurde die Griechisch-Katholische Kirche auf
einer vom Sowjetregime organisierten Versammlung (,,Synode)'® verbo-
ten und konnte fortan nur in der westlichen Emigration und im Untergrund
weiter existieren. Die Priester der verbotenen Griechisch-Katholischen Kir-
che hatten damals nur die Mdglichkeit, entweder zur Orthodoxie tberzutre-
ten oder auf ihr Amt zu verzichten und oft Gefangnis, Lagerhaft oder sogar
den Tod in Kauf zu nehmen. Die Ukrainisierung der Republik machte jetzt
einer verstarkten Russifizierung Platz; in allen Bereichen wurden vermehrt
russische Kader eingesetzt.

Mit der Perestrojka anderte sich die Lage in der Ukraine erheblich. Na-
tionale Bewegungen konnten jetzt offen auftreten und fiihrten schlief3lich
mit dem Zerfall der Sowjetunion zur Unabhangigkeit der Ukraine. Die
Griechisch-Katholische Kirche trat aus dem Untergrund an die Offentlich-
keit (nach dem historischen Besuch von Michail Gorbacev beim Papst En-
de 1989), und es konnten zahlreiche neue Bistiimer geschaffen werden. Die
Ereignisse jener Zeit sollen im Folgenden ausfihrlich betrachtet werden.

2. Die Ereignisse seit Beginn der Perestrojka

Zur Mitte der achtziger Jahre finden wir also in der Ukraine folgende reli-
giose Situation vor: Die mit weitem Abstand groRte Glaubensgemeinschaft
war die ROK, die den tberwiegenden Teil ihrer Gemeinden in dieser Sow-
jetrepublik besal. Die Orthodoxe Kirche war in der Ukraine konstituiert als
Exarchat des Moskauer Patriarchats; der Metropolit trug also den Titel
,Exarch®. Die Frage nach Selbststindigkeit, also Autonomie oder gar Au-
tokephalie, stellte sich nicht; die orthodoxen Glaubigen in der Ukraine ge-

zum Erliegen gekommen war. Vgl. auch die anderen Arbeiten des Autors zu dieser
Frage.
7 Bohdan R. Bociurkiw, The Ukrainian Greek Catholic Church and the Soviet State
(1939-1950), Toronto 1996.
Vgl. Ernst Chr. Suttner, ,,Die Unterdriickung der Ukrainischen Unierten Kirche
unter Stalin und das Moskauer Patriarchat®, Stimmen der Zeit 211 (1993) 560-572;
vgl. auch: Bohdan R. Bociurkiw, “The Suppression of the Ukrainian Greek Catho-
lic Church in Postwar Soviet Union and Poland”, in: Dennis J. Dunn (ed.), Religion
and Nationalism in Eastern Europe and the Soviet Union, Boulder/London 1987,
97-119.

18



16 Thomas Bremer

horten zum Moskauer Patriarchat. Orthodoxes ukrainisches Kirchenleben
unabhangig von Moskau gab es nur in der Emigration, im westlichen Aus-
land.

Die Katholische Kirche existierte offiziell nur im rémischen Ritus. Au-
Ber in Litauen, das mehrheitlich katholisch ist, wurden die Gemeinden in
der Sowjetunion von einzelnen Priestern pastoral versorgt; es gab keine
geregelte Hierarchie, wieder mit Ausnahme von Litauen. In Riga existierte
ein Priesterseminar. In der Ukraine gab es nur einige wenige Priester, die
die Glaubigen betreuten. Sie kommemorierten zumeist den Bischof, der sie
geweiht hatte bzw. dem sie sich zugehorig fiihlten. Fiir das Erzbistum L’viv
gab es in Polen einen Apostolischen Administrator. Die Griechisch-
Katholische Kirche existierte offiziell nicht, sie lebte aber sehr wohl im
Untergrund, in der lllegalitat. Sie hatte dort feste Strukturen, Bischofe,
Ausbildungsstatten, Kloster und Gemeinden. Daneben gab es als staatlich
registrierte Glaubensgemeinschaft nur noch die Baptisten.”® Mit dem Ein-
setzen der politischen Lockerungen durch die Perestrojka sollte sich diese
Situation rasch dndern.?

Die Griechisch-Katholische Kirche

Mit der Perestrojka und den gewaltigen Umwaélzungen in der UdSSR, die
ja schliellich zur Unabhéangigkeit der Ukraine und zur Auflésung des Sow-
jetstaates fuhrten, veranderte sich auch die religiése Landschaft vollig. Die
ersten Bewegungen waren hinsichtlich des Schicksals und der Existenz der
Griechisch-Katholischen Kirche wahrzunehmen. Zwar wussten Beobach-
ter, dass diese Kirche im Untergrund fortlebte, doch wurde ihre Existenz
von Vertretern des Staates und auch der ROK immer bestritten, wenn (vor
allem von Besuchern aus westlichen Kirchen) danach gefragt wurde. Die
Tatsache, dass es in der westlichen Emigration (in Nord- und Siidamerika
und Westeuropa) ein florierendes Leben der Griechisch-Katholischen Kir-
che ukrainischer Tradition gab, hielt das Bewusstsein von der Existenz der
Kirche wach. Von den Bischoéfen dieser Kirche, die 1946 im Amt waren,

9 Wie tberall in der UdSSR, so waren auch in der Ukraine die Baptisten gespalten in

die ,,Unionsbaptisten* und die ,,Nichtregistrierten*.
Einen guten Uberblick bietet Katrin Boeckh, ,,Aus dem kirchlichen Leben der post-
sowjetischen Ukraine*, Kirche im Osten 42/43 (1999/2000) 144-155.

20



Konfrontation statt Okumene 17

uberlebte nur ein einziger die Verfolgungsmalnahmen, namlich der be-
rihmte Metropolit Josyf Slipyj, Nachfolger von Metropolit Septyc’kyj, der
wéhrend des Il. Vatikanischen Konzils nach Rom ausreisen durfte und dort
1984 verstarb.

Bereits in den friihen 80er Jahren hatte es im Untergrund verstéarkte Ak-
tivitditen der ,,Unierten* gegeben, so 1983 die Griindung cines ,,Komitees
zur Verteidigung der Rechte der Ukrainisch-Katholischen Kirche®, seit
1984 die Publikation einer Chronik.”* Im Sommer 1987 trat eine groRere
Gruppe von Mitgliedern der Kirche an die Offentlichkeit, und seither gab
es zahlreiche Appelle und Aktionen, um die Wiederzulassung der Grie-
chisch-Katholischen Kirche in der Ukraine zu erreichen. Gottesdienste mit
zahlreichen Teilnehmern wurden unter freiem Himmel abgehalten, De-
monstrationen organisiert, wodurch auf die Behtdrden Druck ausgetibt wur-
de. Die Griechisch-Katholische Kirche, die zu diesem Zeitpunkt wohl tber
acht Bischofe und mehrere Hundert Priester verfiigte?, war zu einem Fak-
tor geworden, der (vor allem in der Westukraine) nicht mehr (bersehen
werden konnte.

Im Zusammenhang mit dem Besuch von Michail Gorbacev bei Papst
Johannes Paul Il. am 1. Dezember 1989 genehmigten schliel3lich die Be-
horden die Registrierung der ersten griechisch-katholischen Gemeinden.
Das hatte zur Folge, dass der groRte Teil der orthodoxen Gemeinden in der
westlichen Ukraine zur Union Ubertrat bzw. zuriickkehrte. Zuweilen ge-
schah das durch die Entscheidung des Gemeindepfarrers in Ubereinstim-
mung mit der Gemeinde, zuweilen im Konflikt, und in nicht wenigen Fal-
len flhrte dies zum Bruch in der Gemeinde. Die ROK verlor jedenfalls fast
alle ihre Gemeinden in der Westukraine. Da sie dort in der sowjetischen
Zeit die meisten ihrer Glaubigen Uberhaupt hatte, bedeutete das einen gro-
Ben Verlust, und zwar auch an finanziellen Mitteln sowie an Kandidaten
flr das Priesteramt; auch diese kamen zum grof3en Teil aus Galizien.

Ein grofl3es Problem bestand darin, dass die wieder entstehende Kirche
haufig tber keine Kirchengebdude verfuigte. Die Kirchen, die bis 1946 von
griechisch-katholischen Gemeinden genutzt worden waren, waren entweder
der ROK zur Verfiigung gestellt oder zweckentfremdet worden. In den Jah-

2L Gerd Stricker, ,,Ist die Ukrainische Kirche zugelassen?*, Glaube in der 2. Welt 18/1
(1990) 21-25, hier: 21.
Lubomyr Husar, ,,Die Situation der Griechisch-Katholischen Kirche in der Westuk-

raine und ihre Beziehungen zu den anderen christlichen Konfessionen®, Ostkirchli-
che Studien 48 (1999) 63-67, hier: 64.

22



18 Thomas Bremer

ren der Perestrojka wurden viele dieser Kirchen wieder religiosen Zwecken
zugefuhrt, aber zunéchst nur der einzigen offiziell existierenden Kirche
ubergeben, namlich der ROK. Die Praxis, Gottesdienste unter freiem
Himmel abzuhalten, zu der die Griechisch-Katholische Kirche lange ge-
zwungen war, wurde nun fortgesetzt, wenn auch nicht mehr heimlich, son-
dern oft auf 6ffentlichen Pl&tzen.

Die Situation wurde dadurch verscharft, dass haufig mehrere Gemein-
den beider jetzt legaler Kirchen ein und dasselbe Kirchengebdude beans-
pruchten. Die griechisch-katholischen Glaubigen machten oft historische
Grunde geltend, ndmlich dann, wenn das Geb&ude vor 1946 bereits von
ihnen genutzt worden war; orthodoxerseits stellte man sich auf einen lega-
listischen Standpunkt oder beharrte einfach auf dem status quo. Formal ge-
horten die Geb&ude dem Staat, der sie den Gemeinden lediglich zur Nut-
zung Uberliel. Die staatliche bzw. regionale Politik gegenuber den Glau-
bensgemeinschaften spielte also eine entscheidende Rolle. Vor allem in
Galizien, wo die Griechisch-Katholische Kirche groRe Sympathien genoss
und die ROK als fremde, als russische Kirche empfunden wurde, Ubereig-
neten die Behorden h&ufig Kirchen an die Katholiken des 6stlichen Ritus.
Oft kam es zu gewalttatigen und blutigen Auseinandersetzungen, in welche
die Miliz eingreifen musste. Dass solche Ereignisse dem Zusammenleben
der Konfessionen nicht forderlich waren, liegt auf der Hand. Ein Akt von
groBer symbolischer Bedeutung war die Rickgabe der St.-Georgs-
Kathedrale von L’viv an die Griechisch-Katholische Kirche, die nach lan-
gen Querelen im August 1990 erfolgte.”® Die Verhandlungen einer Kom-
mission mit Vertretern der beteiligten Parteien (ROK, Orthodoxe Kirche in
der Ukraine, Griechisch-Katholische Kirche, Vatikan), die diese Probleme
l6sen sollte, wurden im Marz 1990 ergebnislos abgebrochen.?* Die Strei-
tigkeiten um die Kirchen zogen sich viele Jahre dahin und waren letztlich
erst dann gel6st, als zahlreiche Neubauten entstanden waren.

Die Liberalisierung des Umgangs der Sowjetbehdrden mit den Religi-
onsgemeinschaften fuhrte zunéchst also vor allem zu einem Wiedererstar-
ken der Griechisch-Katholischen Kirche in der Ukraine und im Zusam-
menhang damit zu Auseinandersetzungen mit der Orthodoxen Kirche um
den Kirchenbesitz. Im Hintergrund steht auch die Erfahrung, dass diejenige

2 Die Entscheidung hierzu war im Stadtrat von L’viv mit 124 gegen sechs Stimmen

gefallen, was von der Stimmung zu Gunsten der ,,Unierten in Galizien zeugt.
4 Der Christliche Osten 45 (1990) 285.



Konfrontation statt Okumene 19

Glaubensgemeinschaft, die die Verflgungsgewalt tber eine Kirche inne
hatte, faktisch auch die Gemeinde zu ihren Glaubigen zahlen konnte. Das
galt insbesondere auf dem Lande, wo es kaum mdglich war, den Gottes-
dienst in einer anderen Gemeinde zu besuchen. Darin ist auch der Grund zu
sehen, dass die (theoretisch ja denkbare) gemeinsame Nutzung von Kirchen
(Gottesdienste zu verschiedenen Zeiten) nur in ganz wenigen Féllen ge-
lang.

Die Spaltungen in der ukrainischen Orthodoxie

Auch in der Orthodoxie der Ukraine kam es im Gefolge der Perestrojka
und der Wiederzulassung der Griechisch-Katholischen Kirche zu Verénde-
rungen. Zunéchst war insbesondere bei denjenigen Glaubigen, die ein uk-
rainisches Nationalbewusstsein hatten, aber orthodox bleiben wollten,
wachsende Unzufriedenheit damit zu registrieren, dass sich die Leitung der
Orthodoxen Kirche auf3erhalb der Ukraine befand, und zwar ausgerechnet
in Russland, wo man der Ukraine am ehesten die nationale Eigenstéandig-
keit streitig machen wollte. Man besann sich auf die (wenn auch kurzlebi-
ge) Tradition einer selbststandigen ukrainischen Kirche und verwies auf die
Geschichte der Kiever Metropolie unter Konstantinopel, um die Notwen-
digkeit einer ukrainischen orthodoxen Kirche herauszustellen. Es ist kein
Zufall, dass ebenfalls in L’viv, dem Zentrum der Griechisch-Katholischen
Kirche, der orthodoxe Priester Volodymyr Jarema mit seiner St.-Peter-und-
Paul-Gemeinde 1989 zur ,,Ukrainischen Autokephalen Orthodoxen Kirche*
(UAOK) Ubergetreten war, die bislang nur in der Emigration hatte wirken
kénnen.?® Jarema kritisierte den Kiever Metropoliten des Moskauer Patriar-
chats Filaret als ,,moskauhorig®, wandte sich aber ebenso heftig gegen die
Griechisch-Katholische Kirche, in der er wegen der Latinisierungen und
des romischen Primatsanspruchs eine Entstellung der urspriinglichen 6stli-
chen kirchlichen Tradition sah. Kurz darauf konvertierte auch ein Bischof
der ROK zur UAOK.?® Im Juni des Jahres 1990 konstituierte sich dann die
Synode der UAOK. Sie wahlte den greisen Bischof Mstyslav (Skrypnyk) in

2 Vgl. Benedikt Salmon, ,,Die Ukrainische Autokephale Orthodoxe Kirche als natio-

naler Faktor in Geschichte und Gegenwart, Ethnos-Nation 5 (1997) 33-54.
Vgl. Oleh W. Gerus, “Church Politics In Contemporary Ukraine”, The Ukrainian
Quarterly 52 (1996) 28-46, hier: 34.

26



20 Thomas Bremer

Abwesenheit zu ihrem Patriarchen.”” Mstyslav, zum Zeitpunkt seiner Wahl
92 Jahre alt, war bereits 1942 Bischof geworden und damit der letzte noch
lebende Hierarch der UAOK, die zur Zeit der deutschen Besatzung in der
Ukraine gewirkt hatte. Seit Kriegsende lebte er in der Emigration, seit 1971
als Erzbischof von Philadelphia (USA). Am 18. November 1990 wurde er
in Kiev feierlich inthronisiert. Damit existierte in der Ukraine eine ,,natio-
nale* orthodoxe Kirche, die sich in Gegensatz zur ROK stellte und den
Anspruch erhob, zugleich die nationalen Interessen der Ukrainer und die
religitsen der orthodoxen Glaubigen zu vertreten. Zwar verfligte die ortho-
doxe Kirche, die in Gemeinschaft mit dem Moskauer Patriarchat stand,
immer noch (und bis heute) tiber die groRte Zahl der Gemeinden®, doch
war der wachsende Einfluss der anderen Kirchen deutlich zu spuren.

Die ROK bemiihte sich, den nationalen Anspriichen dadurch gerecht zu
werden, dass sie der Orthodoxie in der Ukraine die Selbstverwaltung® ge-
waéhrte. Auf einer Sitzung des Synods der ROK in Moskau wurde ein ent-
sprechender Beschluss gefasst und durch ein Dekret vom 27. Oktober 1990
bestatigt.*® Die Kirche erhielt den Namen ,,Ukrainische Orthodoxe Kirche
(UOK-MP31), also nicht mehr ,,Ukrainisches Exarchat®, und ihr Oberhaupt,
Metropolit Filaret (Denisenko), blieb zwar Mitglied im Synod der ROK,
konnte aber die Verwaltung der Kirche mit seinen Bischofen selbst regeln.
Die ROK war insofern in einer schwierigen Lage, als sie sowohl den Be-
durfnissen der russischen Bevolkerung in der Ukraine entgegen kommen
musste, die auf die Verbindung mit dem Moskauer Patriarchen Wert legte,
als auch zugleich auf den Wunsch nach einer nationalen Kirche reagieren

2" Frank E. Sysyn, “The Situation of Orthodoxy in Contemporary Ukraine”, Ethnos-

Nation 5 (1997) 9-32, hier: 22, behauptet, dass die UAOK zuvor erfolglos Konstan-
tinopel um die Zuerkennung der Autokephalie gebeten habe.

Das hédngt vor allem damit zusammen, dass die UOK-Moskauer Patriarchat selbst
zahlreiche neue Gemeinden griinden und damit den Verlust der zu anderen Kirchen
ubergetretenen Gemeinden zahlenmafig ausgleichen konnte.

Hiermit ist ausdriicklich nicht die Autonomie gemeint, die das orthodoxe Kirchen-
recht als besondere Form der Selbststandigkeit einer Kirche kennt und die die Vor-
stufe zur Autokephalie (vollige Unabhéngigkeit) darstellt. Im Beschluss wird von
,,Unabhingigkeit und Selbstandigkeit ihrer Verwaltung* gesprochen; vgl. den deut-
schen Text, Stimme der Orthodoxie 31 (Februar 1991) 2f.

Irina Kirillova, “The Orthodox Church in the Ukraine. Divisions and Conflicts”, in:
Paschalis M. Kitromilides/Thanos Veremis (eds.), The Orthodox Church in a
Changing World, Athen 1998, 71-86, hier: 78f.

Der Abkiirzungszusatz ,,MP" (fiir Moskauer Patriarchat) wird hier schon einge-
fihrt, um die Kirche von der spéter entstehenden Ukrainisch-Orthodoxen Kirche —
Patriarchat von Kiev zu unterscheiden.

28

29

30

31



Konfrontation statt Okumene 21

musste. Die Selbstverwaltung der ukrainischen Orthodoxie schien in dieser
Situation der geeignete Mittelweg zu sein. Doch griff diese Malinahme fir
viele ukrainische orthodoxe Glaubige zu kurz. Sie wollten eine ukrainische
orthodoxe Kirche, die vollig selbststandig sein sollte.

Die Lage erhielt eine neue Dimension, als das Parlament der Ukraine
nach dem gescheiterten Putsch gegen Staatsprasident Gorbacev am 14. Au-
gust 1991 die Unabhangigkeit erklarte. Mit dem Jahresende hérte die Sow-
jetunion auf zu existieren. Fir die UAOK bedeutete das die Chance, durch
eine Einigung mit der UOK-MP eine einheitliche orthodoxe Kirche fir das
ganze Land zu bilden. Auf einer Sitzung im September 1991 riefen die Bi-
schofe der UAOK (allerdings ohne Patriarch Mstyslav, der in den USA
weilte) die UOK-MP auf, gemeinsam das alte Kiever Patriarchat wieder
herzustellen, und boten Kirchengemeinschaft an. Allerdings regte sich in-
nerhalb der UAOK groRRer Widerstand gegen dieses Angebot; insbesondere
die Bruderschaften, deren Einfluss als sehr grold anzusehen ist, protestierten
dagegen. Formal begriindeten sie ihre Ablehnung damit, dass auller den
Bischofen kein Mitglied der Kirche an der Beschlussfassung beteiligt
war;*? offensichtlich ist aber, dass weder die Idee einer Vereinigung mit der
,fussischen® Kirche noch die Person von Metropolit Filaret fiir sie akzep-
tabel waren. Bereits hier zeichnete sich eine Spannung innerhalb der
UAOK ab, die wéhrend der folgenden Jahre bestehen bleiben sollte: Zum
einen widerspricht die Existenz mehrerer orthodoxer Kirchen in der Ukrai-
ne der Idee von einer einzigen autokephalen Kirche im unabhéngigen Staat,
andererseits ist fur viele Bischofe, Priester und Glaubige jede Art von Zu-
sammenarbeit mit der UOK-MP oder mit der Griechisch-Katholischen Kir-
che undenkbar. Es sollte sich zeigen, dass diese Spannung immer dann
deutlich zu Tage trat, wenn ein Hierarch der UAOK einen VorstoB in die
eine oder die andere Richtung unternahm.

Mit der Unabhangigkeit der Ukraine erwachte aber auch beim ersten
Présidenten des Landes, Leonid Kravéuk, sowie bei der Regierung das
Interesse an einer nationalen Kirche. Man vermutete, dass durch eine uk-
rainische Kirche die nationale Identitat gewahrt bzw. gestarkt werden kon-
ne. Metropolit Filaret, der selbst in der Ukraine geboren war (er war seit
weit mehr als 100 Jahren der erste Ukrainer auf dem Metropolitensitz von
Kiev), schloss sich seit etwa Ende 1991 den Forderungen an und verlangte

%2 Auf Grund der Geschichte ihrer Entstehung hat die Beteiligung von niedrigem Kle-

rus und Laien an den Entscheidungen in der UAOK traditionell groRe Bedeutung.



22 Thomas Bremer

vom Synod der ROK die Autokephalie der Kirche. Hatte die ROK diesem
Verlangen zugestimmt, so hatte das fir Filaret bedeutet, Patriarch einer
unabhéngigen und kanonischen Kirche zu werden.

Die russische Kirche widersetzte sich jedoch dem Verlangen Filarets.
Er bat daher um die Entbindung von seiner Position als Oberhaupt der
UOK-MP, was der Synod auf seiner Sitzung am 4. April 1992 akzeptier-
te.*® Der Synod dankte ihm ausdriicklich fiir seine Dienste und stimmte sei-
nem Wunsch zu, einen anderen Bischofssitz in der Ukraine zu erhalten. Als
Filaret von der Sitzung des Synods aus Moskau in die Ukraine zurtickge-
kehrt, seinen Ricktrittswunsch zuriicknahm, wurde er am 7. Mai faktisch
seines Amtes enthoben.** Am 11. Juni schlieRlich wurde er seiner priester-
lichen Funktionen entkleidet und in den Laienstand zuriickversetzt.*> Die
kurze Zeitspanne, in der diese schwerwiegenden Entscheidungen getroffen
wurden, zeigt die Dynamik der Entwicklungen in der ukrainischen Ortho-
doxie jener Zeit. Die etwa gleichzeitig publizierten Anschuldigungen gegen
Filaret wegen seines personlichen Lebenswandels und wegen seiner Zuar-
beit fir den KGB scheinen keine zentrale Rolle bei den Entscheidungen des
Synods gespielt zu haben. In allen Dokumenten der ROK wird er seither
nur als Michail Denisenko, also mit seinem Taufnamen bezeichnet. Das
Okumenische Patriarchat von Konstantinopel bestatigte die Absetzung kurz
darauf. Filaret wurde schlieBlich im Februar 1997 vom Synod der ROK
auch exkommuniziert.*

Bei einer Synode der UOK-MP im Mai 1992, die in der Stadt Charkiv,
dem Sitz des rangéltesten Bischofs, stattfand, wurde der bisherige Metropo-
lit von Rostov, Volodymyr (Sabodan), zum Nachfolger von Filaret als Met-
ropolit von Kiev und der ganzen Ukraine gewahlt. Die Regierung, die bis-
lang Filaret unterstitzt hatte, wandte sich daraufhin verstarkt zunachst der
UAOK zu. Filaret hingegen kindigte die Griindung einer eigenen Kirche

33 ,,Beschliisse zur Autokephalie der Ukrainischen Orthodoxen Kirche®, Stimme der

Orthodoxie 32 (Juni/Juli 1992) 4f. Es ist bemerkenswert, wie zurtickhaltend der
Synod der ROK das Thema der Autokephalie behandelt: Da sie vor allem in der
westlichen Ukraine gefordert, in der 6stlichen aber abgelehnt werde, solle ein Lan-
deskonzil entscheiden. Somit wurden grundsétzlich alle Wege offen gehalten. Der
Beschluss ist auch von Filaret unterzeichnet.

,Disziplinarverfahren gegen Metropolit Philaret®, Stimme der Orthodoxie 32 (Ju-
ni/Juli 1992) 9.

,,Das Urteil des Kirchengerichts“, Stimme der Orthodoxie 32 (August/September
1992) 3-5.

Akt ob otlucenii ot Cerkvi monacha Filareta (Denisenko)*, Zurnal Moskovskoj
Patriarchii 4 (1997) 19f.

34

35

36



Konfrontation statt Okumene 23

an. Zu diesem Zweck nahm er Verhandlungen mit Vertretern der UAOK
auf, allerdings ohne Wissen von Patriarch Mstyslav, der sich in den USA
aufhielt. Ende Juni fand eine Versammlung je einiger Bischofe aus der
UOK-MP und der UAOK statt, die sich als ,,Vereinigungssynode* betrach-
tete und von Prasident KravCuk unterstiitzt wurde. Sie beschloss, die
UAOK in ,,Ukrainische Orthodoxe Kirche — Patriarchat von Kiev* (UOK-
PK) umzubenennen. Die Griinder betrachteten diese Kirche als die legitime
Nachfolgerin der UAOK und Patriarch Mstyslav als ihr Oberhaupt; Metro-
polit Filaret wurde sein Stellvertreter. Der inzwischen 94jahrige Mstyslav
lehnte aus den USA seine Wahl ab, da er nichts mit Filaret zu tun haben
wollte und die VVorgéange fiir unkanonisch hielt. Erst nach seiner Rickkehr
in die Ukraine lieB er sich davon uberzeugen, die Wahl doch anzuneh-
men.*” Aufgrund des hohen Alters von Mstyslav und wegen seines haufi-
gen Aufenthalts in Nordamerika war Filaret faktisch Leiter dieser Kirche.

Bei der Grindung der UOK-PK ist interessant, dass der Begriff der
,2Autokephalie* nicht mehr im Namen erscheint, was wohl unter anderem
mit der faktischen Unabhangigkeit der Kirche zusammenhangt.® Hier wird
der Anspruch deutlich, auch in Kontinuitét zur bisherigen ROK eine Natio-
nalkirche fir die Ukraine zu schaffen. Dazu passt die Tatsache, dass Met-
ropolit Filaret im Laufe des Jahres 1992 zwei Mal, im Juni und im Dezem-
ber, nach Konstantinopel reiste, um vom Okumenischen Patriarchat die
Anerkennung der Autokephalie zu erreichen. Das Okumenische Patriarchat
war in mehrfacher Weise in die ukrainischen Kirchenverwirrungen verwi-
ckelt: zum einen durch die Bemuihungen sowohl der UOK-PK als auch der
ukrainischen Regierung, eine nationale orthodoxe Kirche als autokephal
anerkennen zu lassen, zum anderen durch die Tatsache, dass Patriarch
Mstyslav und seine Bischofe in der Emigration sich kirchenrechtlich bis-
lang Konstantinopel unterstellt hatten. VVon ihren Aktivitaten in der Ukraine
(die von Konstantinopel nicht gebilligt wurden) war das Okumenische Pat-
riarchat also auch betroffen. Das fuhrte weiterhin zu Spannungen mit der
ROK, die die Jurisdiktion tber die Orthodoxie in der Ukraine beanspruchte
und befuirchtete, Konstantinopel kénne durch eine einseitige (und aus Mos-
kauer Sicht unkanonische) Anerkennung der Autokephalie Tatsachen
schaffen.

" Kirillova, “Orthodox Church”, 85.
38 Vgl. Gerus, “Church Politics”, 38.



24 Thomas Bremer

Einige Bischofe der bisherigen UAOK verweigerten jedoch nach der
,,vereinigungssynode* weiterhin jede Zusammenarbeit mit Filaret; fiir sie
war Mstyslav nach wie vor Patriarch der UAOK. Die oben beschriebene
Spannung hatte hier zu einem faktischen Schisma gefuhrt, das im darauf
folgenden Jahre 1993, namlich nach dem Tod von Patriarch Mstyslav, sich-
tbar ausbrechen sollte. Beide Gruppen in der bisherigen UAOK, sowohl die
Anhénger als auch die Gegner Filarets, wéhlten jeweils einen neuen Pat-
riarchen als Nachfolger. Die UOK-PK bestimmte im Juni auf einer Ver-
sammlung von 150 Delegierten Metropolit VVolodymyr (Romanjuk) zu ih-
rem Oberhaupt mit dem Titel ,,Patriarch von Kiev und der ganzen Ukraine-
Rus’*. Sein Stellvertreter wurde wiederum Filaret, der bei der Wahl unter-
legen war, doch seine bestimmende Position in der Kirche behielt. Eine
kleine Gruppe von Bischofen und einigen Priestern und Laien bestimmte
Dymytrij Jarema, den Priester aus L’viv, der sich 1989 als erster mit seiner
Gemeinde der UAOK unterstellt hatte, zum Nachfolger von Mstyslav als
Oberhaupt der UAOK. Somit existierten spatestens seit dem Sommer 1993
drei orthodoxe Kirchen in der Ukraine neben- und gegeneinander.

Der politische Faktor

Das Jahr 1993 brachte jedoch noch eine wichtige politische Neuorientie-
rung: Der bisherige Priasident Kravcuk wurde durch Leonid Ku¢ma abge-
|6st, dem eine groRere Nahe zu Russland nachgesagt wurde. In Kirchlicher
Hinsicht wurde von Ku¢ma daher auch eher Unterstiitzung fiir die UOK-
MP erwartet, die zudem nach wie vor die einzige dieser Kirchen war, die
von der Gesamtorthodoxie anerkannt wurde, denn sowohl die UOK-PK als
auch die UAOK wurden von allen anderen orthodoxen Kirchen in der Welt
als schismatisch und unkanonisch betrachtet. Tatsdachlich zeigte sich an ei-
nigen symbolischen Akten (etwa der Teilnahme an Gottesdiensten) eine
Annéherung zwischen dem neuen Présidenten und der kanonischen Ortho-
doxen Kirche in der Ukraine.

Hier ist die Bedeutung der staatlichen Religionspolitik und Gberhaupt
der Haltung des Staates und seiner Vertreter zu den verschiedenen Kirchen



Konfrontation statt Okumene 25

zu erwahnen.* Der Rat fiir religidse Angelegenheiten, eine Behérde, die
noch aus der Sowjet-Burokratie stammte, unterstiitzte in den ersten beiden
Jahren der ukrainischen Unabhéngigkeit Metropolit Filaret, der ja immer
starker flr eine ukrainische Autokephalie eintrat. Der Prasident versuchte
auf diese Weise, eine Staatskirche zu schaffen, die sich auf kanonischem
Weg aus der Moskauer Jurisdiktion wirde l6sen konnen. Filaret und
Kravcéuk werden als eng miteinander befreundet beschrieben. In dieser Zeit
spielte die UAOK keine Rolle in der staatlichen Kirchenpolitik. Erst als
Filaret von Moskau abgesetzt und durch Metropolit Volodymyr (Sabodan)
ersetzt wurde, wandte sich die Gunst der staatlichen Organe der neuen
UOK-PK zu. Das stellt eine nicht zu unterschitzende Wendung dar, denn
so wie sich Filaret in der Sowjetzeit immer gegen Autokephaliebestrebun-
gen gewendet hatte und nun selbst faktisch an der Spitze einer Kirche
stand, die sich als legitime Nachfolgerin der UAOK sah, so hatten die Be-
horden bislang immer die Kanonizitat als wichtiges Kriterium betrachtet
und sich deswegen um die UOK-MP bemiiht, trotz ihrer engen Verbindung
zu Moskau. Die UOK-PK schien nun die Chance zu bieten, alle Orthodo-
xen des Landes in einer selbststdndigen ukrainischen Kirche zu vereinen.
Der Leiter des Rates fiir Religiose Angelegenheiten, Arsen Zin¢enko, be-
kannte sich als Anhanger der UOK-PK und setzte alle ihm zur Verfligung
stehenden Mittel zur Unterstlitzung dieser Kirche ein. Die Griechisch-
Katholische Kirche spielte insofern eine Sonderrolle, als sie deutlich die
nationalen Interessen vertrat, aber aus verstandlichen Griinden nicht mit der
Orthodoxen Kirche eine gemeinsame kirchliche Kérperschaft bilden konn-
te.

Der Katholischen Kirche gegeniiber war Prasident Krav€uk zunéchst
zurtickhaltend; die Ukraine unterhielt lange Zeit nicht einmal eine diploma-
tische Vertretung beim Vatikan, und auch die Forderung nach der Errich-
tung eines Griechisch-Katholischen Patriarchats wurde durch die Regie-
rung nicht unterstiitzt. Erst spater begann man staatlicherseits, von Ortho-
doxer und Griechisch-Katholischer Kirche als den beiden ,traditionellen®
Kirchen in der Ukraine zu sprechen.

Mit dem Regierungsantritt von Priasident Ku¢ma dnderte sich das we-
sentlich. Ku¢ma hatte die Wahl vor allem durch die Stimmen der Wahler in

% vgl. hierzu vor allem: Serhii Plokhy, “Church, State and Nation in Ukraine”, Reli-

gion in Eastern Europe 19/5 (1999) 1-28, der die Grundlage fir die folgenden Aus-
fuhrungen bietet.



26 Thomas Bremer

den Gebieten gewonnen, die von Russen und russophonen Ukrainern be-
wohnt sind. Zu den Veranderungen gehdrte zunéchst die Beendigung der
Isolation der kanonischen Kirche durch die staatlichen Behdorden. Einer der
ersten Akte war die Abschaffung des Rates flir Religiose Angelegenheiten;
die Behorde wurde in das Nationalitdtenministerium integriert. Ein Berater
Kuémas, der gegen die Unterstiitzung der UOK-PK eingestellt war, wurde
dort verantwortlicher Abteilungsleiter und wandte das Interesse der Behor-
den der UOK-MP zu. 1997 unterzeichneten hochrangige Vertreter aller
groReren Kirchen eine Erklarung, in der sie sich zu einer gewaltlosen L0-
sung der Streitfragen verpflichteten.*

Zu groRerer Bewegung in der Frage der ukrainischen orthodoxen Kir-
chen kam es erst wieder 1995. Im Juli verstarb nach knapp zweijahriger
Amtszeit Patriarch Volodymyr (Romanjuk).** Seine Beisetzung fiihrte zu
einem offenen Konflikt zwischen der UOK-PK und der Regierung, als die
Polizei unter Anwendung massiver Gewalt verhinderte, dass der Leichnam
in der beriihmten Sophienkathedrale beigesetzt wurde. Der Beerdigungs-
zug, verstarkt durch Anhénger nationalistischer Gruppierungen, wurde in
blutigen Auseinandersetzungen von der Polizei gestoppt, und der Sarg
wurde notduirftig in einer kleinen Grinanlage an der StralRe unmittelbar vor
dem Eingang in den Komplex der Sophienkathedrale beigesetzt. Die UOK-
PK wollte auf diese Weise ihren Anspruch auf die erste Kirche Kievs (die
in staatlichem Besitz war und als Museum diente) unterstreichen, da sie
befiirchtete, der Staat gebe (im Rahmen der Neuordnung der Religionspoli-
tik) der UOK-MP zu viele Kirchen zuriick und benachteilige so die UOK-
PK.

Im Oktober 1995 wurde Filaret zum Nachfolger von Patriarch Volo-
dymyr (Romanjuk) gewahlt, obgleich die Regierung diese Wahl verhindern
wollte. Vier Bischtfe sowie einige Priester der UOK-PK, die einen anderen
Kandidaten favorisiert hatten, traten darauf hin zur UAOK Uber. AulRerdem
gingen auch zahlreiche Gemeinden, vor allem in der Westukraine, zur
UAOK (iber.”? Das fiihrte jedoch zunachst nicht zu einer Stirkung der Au-

%0 vgl. Nikolaus Wyrwoll, ,,Drei orthodoxe Kirchen in der Ukraine“, Ost-West. Eu-
ropaische Perspektiven 2 (2001) 107-118, der ausfihrlich aus dem Dokument zi-
tiert (117f.).

Nach offizieller Version verstarb der Patriarch an einem Herzinfarkt. Die genauen
Todesumstande bleiben jedoch unklar, und von nahen Verwandten des Verstorbe-
nen wurde Metropolit Filaret beschuldigt, seinen Tod verursacht zu haben. Eine
Anzeige gegen Filaret fiihrte allerdings zu keinem Ergebnis.

*2 Plokhy, “Church, State”, 18.

41



Konfrontation statt Okumene 27

tokephalen, da diese Bischofe bald in Verhandlungen mit der UOK-MP
traten, was wiederum zu starken Spannungen und im Herbst 1996 sogar zu
einer weiteren, nach einem Jahr jedoch wieder behobenen Spaltung der
UAOK fuhren sollte, so dass es bis Herbst 1997 sogar vier orthodoxe Kir-
chenorganisationen gab. Die Gesprache mit der UOK-MP flhrten zu kei-
nen Ergebnissen, da es wohl auBer der Ablehnung von Filaret kaum Ge-
meinsamkeiten zwischen beiden Gruppen gab. Man konnte sich nicht ein-
mal auf eine Tagesordnung einigen und sah nach einigen Gespréachsrunden
von weiteren Treffen ab. Die Bischofe der ukrainischen Orthodoxie in
Nordamerika, die unter Mstyslav in Gemeinschaft mit der UAOK gestan-
den hatten, gaben diese im Marz des Jahres 1995 auf und unterstellten sich
der Jurisdiktion des Patriarchats von Konstantinopel, das dadurch wieder
mehr in die Ereignisse einbezogen wurde.*® Damit war grundsétzlich eine
Lage der Orthodoxen Kirche in der Ukraine gegeben, die fiir einige Zeit so
bleiben sollte.

Deutlich ist zu sehen, welche groRe Rolle die Person von Patriarch Fi-
laret* spielt. Aufgrund seiner Vergangenheit als Metropolit der ROK und
seiner personlichen Eigenschaften sowie seines Lebenswandels ist er flr
viele Bischdfe unannenmbar. Wegen seiner Haltung in den Jahren zwi-
schen 1990 und 1992 und seiner Weigerung, die gegen ihn verhangten Kir-
chenstrafen zu akzeptieren, ist er auch fir die ROK kein Gesprachspartner
mehr.

3. Die heutige Lage der Kirchen

In der unabhangigen Ukraine gibt es auf Grund der gultigen Religionsge-
setzgebung keine grolRen Beschréankungen fir Religionsgemeinschaften.
Sie kénnen sich formieren und ohne groRe Schwierigkeiten registrieren las-
sen.

8  Auch die Lage der verschiedenen ukrainischen Kirchenorganisationen in der Emig-

ration ist duBerst verworren. Vgl. hierzu den Bericht ,,Ukrainische Jurisdiktionen
vereint®, Orthodoxie Aktuell 1/1 (1997) 10f.

,,Patriarch® ist der Titel, den Filaret beansprucht und den die UOK-PK ihm zuer-
kennt. Durch die Verwendung des Titels in diesem Aufsatz (ohne Anfiihrungszei-
chen) soll keinerlei kirchenrechtliche Giiltigkeit impliziert werden.

44



28 Thomas Bremer

Die heutige Lage der Griechisch-Katholischen Kirche

Heute hat sich die Situation der Griechisch-Katholischen Kirche weitge-
hend konsolidiert. Sie ist in der West-Ukraine fest verwurzelt und griindet
in geringem, aber zunehmendem Mal3e auch in den zentralen und 6stlichen
Landesteilen Gemeinden. In den ersten Jahren nach der Wiederzulassung
hatte es zuweilen Spannungen zwischen drei Gruppen von Priestern gege-
ben: denjenigen, die illegal im Untergrund gewirkt hatten, denjenigen, die
in der ROK ausgebildet und geweiht worden waren und jetzt zur Grie-
chisch-Katholischen Kirche kamen, sowie den ukrainischen Priestern aus
dem Westen, die nach der Wende in die Ukraine kamen, um vor allem in
der Ausbildung zu helfen. Die Zahl der Neupriester stieg sehr rasch an, und
die genannten Spannungen zwischen den Gruppen kénnen zwar noch nicht
als iberwunden gelten, haben aber an Scharfe verloren.®

Fir das Verhaltnis zur Orthodoxie gilt fir die Griechisch-Katholische
Kirche in der Ukraine grundsatzlich das, was auch fiir die katholischen
Kirchen 6stlicher Riten in Rumanien oder im Nahen Osten gilt: Sie werden
von den orthodoxen Kirchen als Verraterinnen am Glauben der Vater be-
trachtet, die einer durch Zwang herbeigefihrten, jedenfalls unkanonischen
Abtrennung von der Orthodoxie entstammen. Als diese Kirchen in der Uk-
raine sowie in Ruméanien wieder zugelassen wurden und sich dabei heraus-
stellte, dass ihre Glaubigen nicht in der Orthodoxie aufgegangen waren,
sondern eine eigene konfessionelle ldentitdt entwickelt hatten, die nach wie
vor lebendig war, wurde das zu einer groRen Belastung im offiziellen 6ku-
menischen Dialog zwischen der Orthodoxie und der Katholischen Kirche.*®

* Andrii Krawchuk, “Religious Life in Ukraine: Continuity and Change”, Religion in

Eastern Europe 16 (1996) 16-26, hier: 18, spricht von “psychological and some-
times deeply personal tensions”. Nikolaj Mitrochin berichtet im Artikel ,,Quo va-
dis, Ecclesia ucrainica?*, Glaube in der 2. Welt 29/6 (2001) 15-18, hier: 16, dass
diese drei Gruppen heute noch heterogen seien. VVon Seiten der Ukrainischen Grie-
chisch-Katholischen Kirche ist dieser Darstellung inzwischen widersprochen wor-
den; vgl. den Leserbrief von Iwan Dacko in Glaube in der 2. Welt 29/9 (2001) 3f.

Die Orthodoxen Kirchen haben beschlossen, (iber keine weiteren Themen mit der
Katholischen Kirche zu verhandeln, solange das Problem der ,,Unierten* nicht ge-
16st ist. Das 1993 gemeinsam verabschiedete Dokument von Balamand erklart ei-
nerseits, dass die Union nicht der richtige Weg zu einer Kircheneinheit ist, erkennt
aber andererseits die Existenzberechtigung der heute existierenden Griechisch-
Katholischen Kirchen an. Allerdings hat diese gemeinsame Erklarung auch nicht zu
einer Verbesserung der Situation geflihrt, zumal die orthodoxen Kirchen (insbe-

46



Konfrontation statt Okumene 29

Von Seiten Roms wird die Griechisch-Katholische Kirche in der Uk-
raine aus diesen Grunden mit gemischten Empfindungen betrachtet: Zum
einen haben die Angehdrigen der Kirche wegen ihrer Treue zu Rom und
zum Papst groRe Entbehrungen und Verfolgungen hinnehmen missen.
Zum anderen stellt allein die Existenz der Griechisch-Katholischen Kirche
eben ein grolRes Hindernis im Dialog mit der Orthodoxie da, dem aber in
Rom grolle Wichtigkeit beigemessen wird und der durch die konkreten Ak-
tionen der Griechisch-Katholischen Kirche nicht gerade befordert wird. Die
Beziehung ist also gepréagt von der Solidaritat mit dieser katholischen Kir-
che, zugleich aber auch von einem haufig anzutreffenden Unbehagen Gber
ihr Verstandnis von Okumene.*’” Zu dieser reservierten Haltung gehért et-
wa, dass Rom bislang die Zustimmung zur Grindung von griechisch-
katholischen Di6zesen in den dstlichen Gebieten der Ukraine verweigert,*
wéhrend die Katholische Kirche des romischen Ritus Bistimer grinden
konnte, so dass sie in Relation zur Zahl ihrer Glaubigen (bzw. Gemeinden)
viel mehr Bistlimer hat als die Griechisch-Katholische Kirche.

In der Griechisch-Katholischen Kirche ist zuweilen der Vorwurf zu ho-
ren, Rom setze den Akzent auf die 6kumenischen Beziehungen zur Ortho-
doxie und vernachldssige dabei die eigene Kirche des Ostlichen Ritus. Zu
dieser Auffassung hat die Tatsache beigetragen, dass der Vatikan Gespré-
che mit der ROK zur Losung des Problems geflihrt hat, an denen jedoch
keine Vertreter der Griechisch-Katholischen Kirche beteiligt waren. Auch
in den offiziellen 6kumenischen Dialogen zwischen der Katholischen Kir-
che und der Orthodoxie flhlt sich die Griechisch-Katholische Kirche unter-
reprasentiert.

Innerhalb der Griechisch-Katholischen Kirche in der Ukraine haben

sondere die ROK) die Wiederentstehung der Griechisch-Katholischen Kirche als
,Proselytismus* der Katholischen Kirche bewerten. Das Dokument von Balamand
findet sich etwa in Una Sancta 48 (1993) 256-264.

Der Synod der Griechisch-Katholischen Kirche erarbeitet zur Zeit eine ,,Konzepti-
on der 6kumenischen Position der Ukrainischen Griechisch-Katholischen Kirche®.
Ein Entwurf hierzu, der in ukrainischer Sprache veroffentlicht wurde, betont sehr
stark die Eigenstandigkeit der Griechisch-Katholischen Kirche der Ukraine. Inzwi-
schen liegt auch eine italienische Ubersetzung vor: ,,La posizione ecumenica della
Chiesa greco-cattolica ucraina®, La Nuova Europa 299/5 (2001) 6-14. Vgl. hierzu
kritisch: Natalija Kocan, ,,Pro Ecumenism: Dokumenty 2000 roku®, Ljudyna i svit
485/6 (2001), 22-28.

Krawchuk, “Religious Life”, 18. Der Synod der Griechisch-Katholischen Kirche
hat im Juli 2001, unmittelbar nach dem Papstbesuch in der Ukraine, die Griindung
zweier neuer Bistiimer in Donec’k und fiir Odessa und die Krim beschlossen.

47

48



30 Thomas Bremer

sich im Laufe der Geschichte sehr starke Latinisierungstendenzen durch-
gesetzt. Im 19. Jahrhundert und erneut unter Metropolit Septyc’kyj hat es
Bestrebungen gegeben, diese Latinisierungen auszumerzen, die jedoch nur
zum Teil erfolgreich waren.*® Der Anspruch der Griechisch-Katholischen
Kirche, Modell fiir eine kiinftige Kircheneinheit zwischen Katholischer und
Orthodoxer Kirche sein zu kénnen, wird dadurch entwertet, dass die heuti-
ge Gestalt der Griechisch-Katholischen Kirche fur die Orthodoxen Kirchen
nicht attraktiv ist; sie mussten auf eigene Traditionen verzichten und west-
liche annehmen, wenn sie die Griechisch-Katholischen Kirchen als Modell
fur Kircheneinheit akzeptierten.

Doch gibt es auch innerhalb der Griechisch-Katholischen Kirche ein
Spannungsverhéltnis zwischen einer mehr west- und einer mehr ostkirchli-
chen Ausrichtung. Das zeigt sich deutlich an den verschiedenen Orden, von
denen die Basilianer eher westlich orientiert sind, wahrend die von
Septyc’kyj zu diesem Zweck 1901 gegriindeten Studiten eine Riickkehr zu
den Ostlichen Quellen der Ukrainischen Katholischen Kirche anstrebten.
Diese Spannungen innerhalb der Griechisch-Katholischen Kirche in der
Ukraine sind noch nicht beseitigt; gewisse Unterschiede nicht nur zwischen
den Orden, sondern auch zwischen einzelnen Bistimern sowie zwischen
der Kirche im Lande und der Kirche in der Emigration flihren zuweilen
heute noch zu Konflikten.

Lange Zeit gab es auch in Rom kein Bewusstsein flr die Eigenarten der
katholischen @stlichen Kirchen; solange das Prinzip der praestantia ritus
Latini galt, bemiihte man sich, die nicht-lateinischen Riten weitgehend
nach den Grundsétzen der westlichen Kirche zu reformieren. Dazu kom-
men Bemihungen Roms, die Eigenarten der Ostlichen Katholiken auf ihr
Kerngebiet zu beschranken. So missen ukrainisch-katholische Priester, die
im Westen geweiht werden (etwa in den USA), z6libatar leben, wahrend
die Kirche in der Ukraine — der Ostlichen Tradition entsprechend — verhei-
ratete Priester kennt. Als Rom vor wenigen Jahren die Ehelosigkeit fir
griechisch-katholische Priester auch in Polen durchsetzen wollte, kam es zu
grofien Protesten und Auseinandersetzungen.

Die Griechisch-Katholische Kirche hat durch ihre historische Entwick-
lung also eine eigene konfessionelle Identitat entwickelt, die sich sowohl

#vgl. Johannes Madey, ,,Die Géttliche Liturgie in der ukrainischen Kirche: Ist eine

Reform heute moglich?, Ostkirchliche Studien 39 (1990) 300-318. Zur his-
torischen Entwicklung: Sophia Senyk, “The Ukrainian Church and Latinization”,
Orientalia Christiana Periodica 56 (1990) 165-187.



Konfrontation statt Okumene 31

von der romisch-katholischen als auch von der orthodoxen unterscheidet.
Diese ist gepragt durch die Erfahrung der vielfachen Verfolgungen, durch
den Einsatz flr die nationalen Anliegen der Ukrainer, besonders im 19.
Jahrhundert®, aber auch durch die Unterdriickung eigener dstlicher Tradi-
tionen durch die lateinische Kirche, insbesondere in ihrer polnischen Aus-
richtung.

Die Griechisch-Katholische Kirche in der Ukraine ist als GroRerzbis-
tum verfasst. Diesen Titel gibt es in der Katholischen Kirche nur zwei Mal
(neben der Ukraine flr die Syro-Malabaren in Indien); er steht im Rang
unter dem eines Patriarchats, ist ihm aber praktisch gleichgestellt. Die Kir-
che selbst erhebt den Anspruch, zu einem Patriarchat zu werden; die Syno-
de hatte im Mai 1992 den Papst um die Errichtung des Patriarchats gebe-
ten.”! Die Homepage der Kirche im Internet war im Vorfeld des Papstbe-
suchs bereits mit dem Titel ,,Patriarchale Kurie® tiberschrieben, und auch
heute wird der Titel ,,Patriarchat” zuweilen verwendet.>* Die Griechisch-
Katholische Kirche argumentiert, dass ihr nach den Grundséatzen des Il. Va-
tikanischen Konzils die Erhebung zum Patriarchat zustehe.”® Der Grund fiir
das Zb6gern Roms liegt sicher darin, dass man befiirchtet, mit einer solchen
Aufwertung die ohnehin gespannten Beziehungen zur Orthodoxie weiter zu
verschlechtern. In der Griechisch-Katholischen Kirche selbst werden im-
mer haufiger Eigenbezeichnungen wie ,,Kiever Kirche* oder ,,Kiever Gali-
zisches Patriarchat“ verwendet.”*

Zuweilen trifft man auf die Vorstellung, sowohl mit Konstantinopel
(und Moskau) als auch mit Rom in Verbindung stehen zu kénnen und so
ein Bindeglied zwischen Orthodoxer und Katholischer Kirche zu sein.>

0 Vgl. hierzu: Oleh Turii, ,,Die Griechisch-Katholische Kirche und die Entstehung
der ukrainischen nationalen Bewegung in Galizien“, Ostkirchliche Studien 47
(1998) 3-21.

L Der Christliche Osten 47 (1992) 265.

52 vgl. http://mww.ugcc.org.ua/ukr/ (Download: 05.12.2001). Allerdings wird in ei-

ner Ful3note auf die Problematik verwiesen.

GroBerzbischof Slipyj hatte bereits den Titel ,,Patriarch® in seinem Siegel gefiihrt,

und auch sein Nach-nachfolger Lubomyr Husar nennt ihn so: ,,La Chiesa greco-

cattolica in Ucraina oggi“, La Nuova Europa 297/3 (2001) 24-32, hier: 27.

Natalja Kotschan, ,,Die griechisch-katholische Kirche in der Ukraine heute. Ideolo-

gische Hindernisse fiir den Dialog mit der Orthodoxie®, Ost-West. Europaische

Perspektiven 1 (2000) 135-144, hier: 141.

Auch der damalige Sekretar (und jetzige Président) des papstlichen Einheitsrats,

Bischof Walter Kasper, duRerte sich im Sommer 2000 in &hnlicher Weise: Die ka-

tholischen Ostkirchen seien ,,eine Art Briicke zwischen Ost und West*: Josef Pum-

53

54

55



32 Thomas Bremer

Allerdings werden diese Vorstellungen von allen anderen Beteiligten mehr
oder weniger heftig abgelehnt. Von orthodoxer Seite werden die Grie-
chisch-Katholischen Kirchen nicht als Briicke, sondern eher als Briicken-
kopf Roms auf ihrem kanonischen Territorium verstanden.”® Es darf nicht
ubersehen werden, dass fur viele Vertreter der Griechisch-Katholischen
Kirche bei dieser Frage der Gedanke an ein nationales, ukrainisches Pat-
riarchat im VVordergrund steht.

Die Frage nach der Autokephalie und die neuesten Entwicklungen in der
ukrainischen Orthodoxie

Zwischen der UAOK und der UOK-PK gibt es, abgesehen von der Person
Filarets, kaum Unterschiede, die eine Trennung zwischen beiden Kirchen
rechtfertigen wirden. Die UAOK beansprucht, eine nationale Kirche der
Ukrainer zu sein. Sie hat sich dabei um eine gewisse Distanz zum Staat
bemiiht.>” Entsprechend der Tradition aus den 20er Jahren und aus der Zeit
des Zweiten Weltkrieges, auf die sie sich beruft, verwendet sie das Ukraini-
sche sowohl als Verwaltungs- als auch Liturgiesprache. Die UOK-PK hin-
gegen will die orthodoxe Nationalkirche der Ukraine sein.”® In der sensib-
len Frage der Kirchensprache verfahrt sie pragmatisch: Sie verwendet so-
wohl das Ukrainische als auch das Russische (bzw. in der Liturgie das Kir-
chenslavische in ukrainischer bzw. russischer Version), je nach den Ver-
haltnissen in der jeweiligen Gemeinde.> Damit tragt sie den ethnischen
Gegebenheiten im Lande Rechnung und kommt den Russen bzw. russo-
phonen Ukrainern im Osten und Slden der Ukraine entgegen. Die UAOK
hingegen hat den grof3ten Teil ihrer Glaubigen im Westen, wo es ein stark

berger, ,,Vermintes Gelidnde. Die Ukraine vor dem Besuch Johannes Pauls I1.,
Herder Korrespondenz 55 (2001) 302-306, hier: 303.

Jan Ter Laak, ,,Bezoek van de paus aan Oekraine 23 tot 27 juni 2001. Een winst-
en verliesrekening®, Oekraine magazine 2001 (im Druck).

Salmon, ,,Ukrainische Autokephale Orthodoxe Kirche®, 50.

Sie vertritt “the idea of territorial autocephaly, which would not have required an
immediate Ukrainianization of church life and would have been open to all Ortho-
dox believers in Ukraine, irrespective of their national orientation” (Serhii Plokhy,
“Kyiv vs. Moscow: The Autocephalous Movement in Independent Ukraine”, The
Harriman Review 9 [1996] 32-37, hier: 36).

Vgl. Salmon, ,,Ukrainische Autokephale Orthodoxe Kirche®“, 53. Die Frage nach
der Liturgiesprache war bereits wahrend der beiden friiheren Existenzphasen der
UAOK ein wichtiges Thema, vgl. Berkhoff, “Was There”, 539.

56

57
58

59



Konfrontation statt Okumene 33

entwickeltes Nationalbewusstsein gibt, das den Akzent mehr auf die ukrai-
nische Nation als auf den Staat Ukraine legt. Die Regierung unterstitzt die
Konzeption einer territorialen Autokephalie, da in den russisch gepréagten
Gebieten des Landes die Idee einer ukrainischen nationalkulturell ausge-
richteten Autokephalie nicht durchzusetzen wére.*

Hier zeigt sich die theologische bzw. kirchenrechtliche Unsicherheit
der Situation. Die Unterscheidung nach nationalen Kriterien gibt es nach
orthodoxem Verstandnis nicht. Was sich in der Ukraine abspielt, ist die
Auseinandersetzung um die Autokephalie einer orthodoxen Kirche, wie es
sie in anderen Kontexten auch gegeben hat und noch gibt.** Letzten Endes
ist entscheidend, wie der Begriff éthnos aus dem 34. Apostolischen Kanon
verstanden wird. Zwei Interpretationen stehen sich hier gegeniber, die sich
auch in den Positionen der UAOK sowie grundsatzlich auch der ROK bzw.
der UOK-MP einerseits und der UOK-PK andererseits wiederfinden: wenn
mit éthnos eine Nation im ethnischen Sinne (also ein ,,Volk*) gemeint ist,
dann miusste es also fur die (ethnischen) Ukrainer ebenso eine autokephale
Kirche geben wie fiir die ethnischen Russen. Bei der heutigen Bevolke-
rungsverteilung wéren zwei orthodoxe Kirchen auf dem Territorium der
Ukraine die logische Folge, eine ukrainische und eine russische. Diese L6-
sung kennt die Orthodoxie allerdings nur in Diasporasituationen wie etwa
in den USA, wo es auf dem gleichen Territorium DiGzesen mehrerer Kir-
chen gibt. Ansonsten wird der Aufbau nationaler Kirchen auf einem Terri-
torium, auf dem bereits eine orthodoxe Kirche existiert, als Phyletismus
verurteilt. Die von der UOK-PK vertretene Position hingegen versteht éth-
nos als Staat: In einem selbststdndigen Staat mit orthodoxer Mehrheitsbe-
volkerung muss es auch eine (und nur eine) orthodoxe Kirche geben.

Zu dieser unterschiedlichen Auffassung ist zu sagen, dass der Begriff
éthnos selbstverstandlich weder der einen noch der anderen Interpretation
standhalten kann, da hier moderne Vorstellungen auf einen spétantiken
Ausdruck angewendet werden. Hier zeigen sich Probleme der orthodoxen
Ekklesiologie, die auch an anderen Orten virulent geworden sind. Nach den
kanonischen Regeln der Orthodoxie ist die von der UOK-MP vertretene
Lésung unbestritten richtig; doch ist das kirchliche Problem im Lande, das
so eng mit dem nationalen verbunden ist, damit noch nicht gel6st.

% Pplokhy, “Kyiv”, 37.
o1 Vgl. hierzu: Theodor Nikolaou, ,,.Der Begriff e)/qnoj (,Nation‘) in seiner Bedeu-
tung fir das Autokephalon der Kirche*, Orthodoxes Forum 14 (2000) 5-23.



34 Thomas Bremer

Wichtig ist in diesem Zusammenhang, dass sich die Weltorthodoxie an
die Regel hilt, wonach eine Kirche nur durch Entlassung ihrer ,,Mutterkir-
che* Autokephalie erlangen kann. Die UOK-PK argumentiert, dass Auto-
kephalie immer zunéchst einseitig beansprucht und erst spéter gewéhrt
worden sei.?? Fiir die UAOK hingegen ist die ROK gar nicht die Mutterkir-
che, da sie sich auf die ungebrochene Kiever Tradition seit dem 10. Jahr-
hundert beruft.®®> Die Unterordnung unter das Moskauer Patriarchat 1686/
1687 sei unkanonisch gewesen.®* Aber trotz dieser Sichtweise betrachten
alle orthodoxen Kirchen in der Welt die UOK-MP als die einzige kanoni-
sche Kirche in der Ukraine und verweigern den anderen orthodoxen Kir-
chen im Lande daher die Anerkennung. Dieser Legitimationsmangel ist ein
groRes Problem fir die UOK-PK wie auch fiir die UAOK.

Patriarch Filaret versuchte, die internationale Isolierung seiner Kirche
dadurch zu durchbrechen, dass er Kontakt mit anderen Kirchen aufnahm,
deren kanonische Lage ebenfalls ungeklart war. Er unterstitzte in Bulga-
rien den Gegenpatriarchen Pimen und unterhielt Kontakte zu den griechi-
schen Altkalendariern, zur Kirche in Makedonien und anderen orthodoxen
Kirchen. Es schien, als wolle er dadurch eine ,,schismatische Internationa-
le“® schaffen, in der Kirchen ohne allgemeine Anerkennung vereint waren.
Filaret selbst hatte davon gesprochen, dass so eine zweite orthodoxe Kir-
chenfamilie entstehen konne. Allerdings ist nicht abzusehen, dass solche
Bemihungen erfolgreich wéren. Insbesondere ist zu beachten, dass zwi-
schen diesen Kirchen z.T. gewaltige ideologische Unterschiede liegen, et-
wa in Bezug auf 6kumenische Beziehungen zu westlichen Kirchen.

In dieser verworrenen Lage blieben die orthodoxen Kirchen der Ukrai-
ne in der zweiten Halfte der 90er Jahre. Die Situation war auRerdem ge-

62 So auch Gerus, “Church Politics”, 30: “Historically, therefore, efforts to establish

independent or autocephalic national Churches have always been strenuously op-
posed by the dominant imperial Church, be it Byzantine or Russian, on the pretext
that any new Church would be created in violation of Orthodox canon law. [...] Po-
litical forces and not spiritual decision normally determine questions of autoceph-
aly in Orthodox Churches”. Das gleiche Argument findet sich auch bei der Make-
donischen Orthodoxen Kirche, die in einer &hnlich unkanonischen Lage ist.

Auch die Griechisch-Katholische Kirche betont, dass Konstantinopel die Mutter-
kirche der ukrainischen Christen sei. Die Metropolie von Kiev sei ihrerseits Mut-
terkirche der Moskauer Orthodoxie.

Diese Position wird auch vom Okumenischen Patriarchat vertreten, vgl. Sysyn,
“Situation”, 20.

Georgios Tsetsis, ,,Eine schismatische ,Internationale‘ im orthodoxen Raum?“,
Orthodoxie Aktuell 3/3 (1999) 2f.

63

64

65



Konfrontation statt Okumene 35

kennzeichnet von wachsenden Spannungen zwischen der ROK und dem
Okumenischen Patriarchat von Konstantinopel, das von Moskau der Einmi-
schung in die kirchlichen Angelegenheiten der Ukraine beschuldigt wurde.
Tatsachlich war das Okumenische Patriarchat ja in mehrfacher Weise in die
Geschehnisse involviert: zum einen durch seine Bischofe ukrainischer Her-
kunft in den USA, die zum grofiten Teil die UAOK unterstutzten, zum an-
deren aber aufgrund der Tatsache, dass Konstantinopel formell die Juris-
diktion Moskaus Uber die Ukraine nie anerkannt hatte. Zudem hat der
Okumenische Patriarch ja die Aufgabe, bei zwischenkirchlichen Streitig-
keiten zu vermitteln. Wegen der Anspriiche sowohl der ROK als auch
Konstantinopels auf Gebiete der friiheren Sowjetunion (etwa in Estland)
oder der einst sozialistischen Lander (so in Ungarn) war es mehrfach zu
ernsteren Konflikten zwischen der zahlenméRig groRten Orthodoxen Kir-
che und der in der kanonischen Rangfolge Ersten gekommen. Die ROK
verdachtigte nun das Okumenische Patriarchat, auch in der Ukraine eigene
Interessen zu vertreten und sich entweder die ukrainische Orthodoxie unte-
rordnen oder aber durch eine Anerkennung der Autokephalie die Position
Moskaus schwéachen zu wollen.

Die Spannungen traten besonders nach dem Tod von Patriarch Dymy-
tryj (Jarema) am 25. Februar 2000 hervor, als wieder Bewegung in die zwi-
schenkirchlichen Beziehungen kam. Der Verstorbene hatte einen Bischof
aus den USA, Metropolit Konstantyn (Buggan), als seinen Nachfolger
empfohlen, der zur Jurisdiktion von Konstantinopel gehérte.*® GroRes Auf-
sehen rief hervor, dass dieser ein ausfuhrliches Beileidsschreiben sandte
sowie dass ein weiterer amerikanischer orthodoxer Bischof ukrainischer
Herkunft bei der Beisetzung des Patriarchen Dymytryj zelebrierte. Man
ging davon aus, dass diese Handlungen in Absprache mit dem Okumeni-
schen Patriarchat geschehen waren. In Konstantinopel sah man sich geno-
tigt, solche Vermutungen in mehreren Dementis und Erkl&rungen von sich
zu weisen, nachdem die Bischoéfe der UOK-MP bei einem Treffen im Juni
2000 einen scharf formulierten Brief an den Okumenischen Patriarchen
verfasst hatten.

Das Konzil der UAOK, das im September 2000 schliel3lich einen
Nachfolger flr Patriarch Dymytryj (Jarema) wéhlen sollte, verzichtete auf
eine Neuwahl und bestimmte statt dessen Bischof Mefodyj (Kudrjakov)

66 Vgl. Gerd Stricker, ,,Alles nur Millverstindnisse?*, Glaube in der 2. Welt 28/11
(2000) 12-14.



36 Thomas Bremer

zum Patriarchatsverweser und Metropolit Konstantyn zum spirituellen
Oberhaupt mit dem Titel ,,Geistlicher Hirte der Glaubigen der UAOK*. Er
wird auch in den Liturgiefeiern der Kirche kommemoriert. Die Anwesen-
heit Konstantyns (und zahlreicher anderer Glaubiger aus den USA) bei die-
ser Wahlversammlung sowie die Ergebnisse haben jedoch nicht dazu bei-
getragen, den russischen Verdacht gegen Konstantinopel abzubauen.

Eine weitere Folge dieser Schritte war eine gewisse Ann&herung zwi-
schen der UAOK und der UOK-PK. Die Nicht-Wahl eines Patriarchen lasst
den Weg flr einen gemeinsamen Kandidaten offen. Es gab auch Treffen
und Absprachen zwischen den Vertretern beider Kirchen; sie wurden durch
ukrainische Bischofe aus den USA vermittelt, die in Gemeinschaft mit dem
Okumenischen Patriarchat stehen.®” Im Hintergrund steht immer die Idee
einer einheitlichen ukrainischen orthodoxen Kirche. Nach Presseberichten
soll im Sommer 2001 eine Eucharistiegemeinschaft zwischen beiden Kir-
chen beschlossen worden sein, vereinbart zwischen den beiden Kirchen-
oberh&uptern Metropolit Mefodyj und Patriarch Filaret. Auch hier hatte ein
Bischof aus den USA, Vsevolod (Kolomijcev-Majdans’kyj), der schon an
der Beisetzung von Patriarch Dymytryj teilgenommen hatte, die Vermitt-
lung iibernommen.?® Spater wurde es Priestern der beiden Kirchen gestat-
tet, miteinander zu zelebrieren. Die Teilnehmer an der Vereinbarung sollen
den Okumenischen Patriarchen aufgerufen haben, die Autokephalie einer
ukrainischen orthodoxen Kirche nach der Vereinigung der beiden jetzt be-
stehenden anzuerkennen.®

Von Seiten der UOK-MP wird jede Vermittlung und auch jede Idee ei-
ner (Wieder-)Vereinigung ausgeschlossen, wobei die Kirche damit argu-
mentiert, dass der jetzige Grad von Selbstverwaltung unter der Jurisdiktion
Moskaus den Glaubigen gentige. Es ist davon auszugehen, dass diese Aus-
sage wenigstens fur den Westen und den Siiden des Landes zutrifft. Die
Voraussetzung fur die Aufnahme von eucharistischer Gemeinschaft ist flr
Moskau, das alle anderen orthodoxen Kirchen in der Ukraine als schisma-
tisch betrachtet, die Abgabe einer Reueerklarung des jeweiligen Bischofs

" Viktor Jelens’kyj, ,,"Ukrains’ke pytannja’ Konstantynopol’skoho patriarchaty: ryk

2000%, Ljudyna i svit 484/1 (2001) 29-31.

% vgl. Orthodoxie Aktuell 5/6 (2001) 7f. Im Artikel ,,Wo an Okumene noch nicht
einmal gedacht wird“, von Michael Ludwig, (FAZ vom 27. Februar 2001), wird
von einer Kommission beider Kirchen zur Vorbereitung ihrer Vereinigung berich-
tet, die unter Vermittlung des Okumenischen Patriarchats eingesetzt worden ist.

% vgl. die Pressemeldung der KNA, Okumenische Informationen 30 (24. Juli 2001)
2.



Konfrontation statt Okumene 37

bzw. Priesters. Erst dann sei Kirchengemeinschaft moglich. Jede Begeg-
nung zwischen Gleichrangigen oder Gleichberechtigten wird ausgeschlos-
sen.

Die Situation ist also trotz der Entwicklungen, die in der jlngsten Zeit
zu registrieren sind, noch duRRerst komplex. Vom Problem der Person Fila-
ret war bereits die Rede. So lange er in der UOK-PK eine prominente Posi-
tion einnimmt, ist mit einer volligen Kirchengemeinschaft zwischen den
beiden unkanonischen Kirchen nicht zu rechnen. Allerdings erscheint es als
gut moglich, dass die Differenzen zwischen diesen beiden Kirchen wegfal-
len werden, sobald Filaret einmal nicht mehr im Amt ist. Beide verbindet
vor allem die Gegnerschaft zur ROK und ihrer Gliederung in der Ukraine
sowie der Wunsch nach einer nationalen Kirche. Nach Schatzungen von
Beobachtern und auch von Mitgliedern der Griechisch-Katholischen Kirche
wirden bis zu 20 % der griechisch-katholischen Glaubigen einer solchen
orthodoxen nationalen Kirche beitreten.

Fir das kanonische Problem ist keine Losung zu sehen, da das Okume-
nische Patriarchat kaum eine Entscheidung gegen den ausdriicklichen Wil-
len der ROK als der auch von Konstantinopel als kanonisch anerkannten
Kirche durchzusetzen versuchen wird. Letzten Endes lasst sich der Konflikt
innerhalb der ukrainischen Orthodoxie also auf den zwischen der Linie der
UOK-MP und derjenigen der UOK-PK reduzieren.

Die Romisch-Katholische Kirche und die kleineren Glaubensgemeinschaf-
ten

Der Vollstandigkeit halber seien hier einige Anmerkungen zur Romisch-
Katholischen Kirche gemacht. Auf dem Gebiet der heutigen Ukraine um-
fasst die ROmisch-Katholische Kirche traditionell vor allem solche Glaubi-
ge, die ethnisch Polen sind. In den historischen Phasen, in denen Teile der
Ukraine zu Polen gehorten, konnte sich eine katholische Kirche des lateini-
schen Ritus bilden und halten; auch in den Zeiten russischer Herrschaft gab
es fir romisch-katholische Glaubige immer eine Moglichkeit des Uberle-
bens.

Besonders wichtig ist in diesem Zusammenhang die Zeit der polni-
schen Herrschaft tGber Galizien im 20. Jahrhundert, zwischen den beiden
Weltkriegen. Die Bevorzugung der lateinischen Kirche durch den polni-



38 Thomas Bremer

schen Staat sowie die versuchte Polonisierung Galiziens (Offiziere, Beam-
te) bewirkten, dass dort die Zahl der rémisch-katholischen Glaubigen zu-
nahm. Wahrend der Sowjetzeit waren die Aktivitaten der Kirche erheblich
eingeschréankt. Die Glaubigen unterstanden dem Erzbischof von Lettland.

Mit der Perestrojka entwickelte sich auch fur die Katholiken des rémi-
schen Ritus die Moglichkeit, neue Gemeinden zu griinden und Kirchliches
Leben zu entwickeln. Heute ist die ROmisch-Katholische Kirche in der Uk-
raine zwar immer noch sehr stark vom polnischen Element gepragt, doch
ist bei vielen Glaubigen die nationale polnische ldentitat nicht mehr so le-
bendig. Die Kirchenleitung bemiht sich auch darum, den Uberethnischen
Charakter der Kirche deutlich zu machen. In der ukrainischen Wahrneh-
mung gilt die Romisch-Katholische Kirche trotzdem immer noch als die
,,polnische Kirche, auch wenn heute neben dem Polnischen das Ukraini-
sche und das Russische Liturgiesprachen sind. Die Katholische Kirche des
lateinischen Ritus ist fir viele Menschen in der Ukraine attraktiv geworden,
die katholisch sein, sich von den nationalistischen Tendenzen in der Grie-
chisch-Katholischen Kirche jedoch distanzieren mdchten. Ebenso wie in
der Russischen Foderation bietet sie zudem fir suchende Menschen, vor
allem Intellektuelle, die sich von ihrer traditionellen kirchlichen Herkunft
geldst haben, ein religitses und spirituelles Angebot, das viele von ihnen
annehmen. Das fiihrt zur Kritik von orthodoxer Seite, ,,Rom* versuche,
.potenziell orthodoxe Gliubige*, d.h. Menschen ohne religiése Uberzeu-
gung, die aber aus einer urspringlich orthodoxen Familie stammen, katho-
lisch zu machen. Das wird der Katholischen Kirche als ,,Proselytismus*
zum Vorwurf gemacht.

Doch auch das Verhéltnis der Romisch-Katholischen Kirche zur Grie-
chisch-Katholischen ist nicht unproblematisch. Fiir die ,,Unierten” waren
die Lateiner traditionell NutznielRer der Unterdriickung der Union bzw. an
der Entfremdung der Griechisch-Katholischen Kirche von ihren urspringli-
chen Traditionen beteiligt. Die nationale Komponente, die bei der Grie-
chisch-Katholischen Kirche eine so wichtige Rolle spielt, ist bei der lateini-
schen Kirche naturgemaR nicht gegeben. Die offensichtliche Zuriickhaltung
des Vatikans hinsichtlich der Ausbreitung der Griechisch-Katholischen
Kirche Uber ihre traditionellen Gebiete hinaus bietet weiteren Anlass zu
innerkatholischen Spannungen, da sie sich natirlich nicht mit der Idee einer
ukrainischen Nationalkirche oder der Errichtung eines Patriarchats vertragt.



Konfrontation statt Okumene 39

Der Vatikan hat die Bistiimer der lateinischen Kirche in der Ukraine
neu geordnet; heute gibt es finf Bistiimer im Land. Das Oberhaupt, Erzbi-
schof Jaworski von L’viv, wurde Anfang 2001 zusammen mit GroBerzbi-
schof Husar’® in den Kardinalsrang erhoben.

Abgesehen von den genannten drei orthodoxen und zwei katholischen
Kirchen gibt es noch eine ganze Reihe Kleinerer Religionsgemeinschaften.
Einige seien kurz angeftihrt. Von den christlichen Kirchen haben Gemein-
schaften reformatorischer Herkunft einen groRen Zuwachs an Gemeinden
zu verzeichnen. Das lutherische Kirchengebaude von Kiev wurde vor eini-
ger Zeit der Gemeinde vom Staat zurtickgegeben; hier ist die urspriinglich
deutsche Pragung der lutherischen Gemeinde noch deutlich zu spiren. An
freikirchlichen Gemeinden gibt es Pfingstler und Baptisten in groRerer
Zahl. In der Ukraine existiert ferner eine Tradition der Armenier (vor allem
in L’viv). Nach den Spaltungen der russischen Orthodoxie zu verschiede-
nen Phasen der Geschichte gibt es heute auch einige kleinere Gemeinden
der Altglaubigen oder der ,,Wahren Orthodoxen Kirche*.

Traditionelle nicht-christliche Glaubensgemeinschaften in der Ukraine
sind die der Muslime und Juden. Vor allem auf der Krim, aber auch in ei-
nigen anderen Gebieten gibt es islamische Gemeinden, die vor allem von
Krimtataren gebildet werden. Das Gebiet der heutigen Ukraine war Zent-
rum des osteuropdischen Judentums. Nach dem Holocaust des Zweiten
Weltkriegs und den Aussiedlungen von Juden nach Israel wéhrend der
Sowjetzeit existieren heute nur noch 198 meist kleine Gemeinden. Aller-
dings werden sie finanziell und auch personell von Gemeinden aus Israel
und aus den Vereinigten Staaten unterstitzt.

SchlieRlich seien noch die neueren religiosen Gemeinschaften genannt,
die erst seit kurzem in der Ukraine tatig sind, wie Zeugen Jehovas oder an-
dere Sekten aus dem Ausland, doch auch ,,autochthone* Sekten wie die
,Weille Bruderschaft. Von den grolen Kirchen werden die Sekten als
massive Bedrohung aufgefasst, auch wenn die Zahl ihrer Anhanger sehr
Klein bleibt. Doch haben weder die Sekten noch die nicht-christlichen Reli-
gionen oder die kleineren Kirchen gréfieren gesellschaftlichen Einfluss.

©  Wir verwenden die Namensform ,,Husar statt der korrekten Transliteration ,,Hu-

zar“, da der im Westen aufgewachsene Groferzbischof seinen Namen selbst so
schreibt.



40 Thomas Bremer

Die Zahlenverhaltnisse

Im Zusammenhang mit der Frage nach den Beziehungen zwischen den
Kirchen stellt sich die Frage nach der Grolie der Kirchen in der Ukraine.
Nach dem (mit kleinen Veréanderungen) bis heute giltigen Religionsgesetz,
das am 23. April 1991 von der Verchovna Rada, dem Parlament des Lan-
des, erlassen wurde und auf dem sehr liberalen Religionsgesetz der UdSSR
vom Oktober 1990 basiert, missen sich Gemeinden registrieren lassen. Wir
verfligen also Uber die Zahl der offiziell registrierten Gemeinden, jeweils
zum 1. Januar eines jeden Jahres. Fir den Beginn des Jahres 2001 liegen

folgende Zahlen vor:

Name Oberhaupt | Zahlder |KIlGs- | Ordensleute | Pries- |Kir- | Kir-
Gemein- |ter ter chen |chen
den im
Bau
Ukrainische Metropolit 9049 122 | 3519 7509 | 7755 |840
Orthodoxe Kir- | VVolodymyr
che—Moskauer | (Sabodan) von
Patriarchat Kiev und der
ganzen Ukrai-
ne
Ukrainische Patriarch Fila- | 2781 22 113 2182 1825 |217
Orthodoxe Kir- | ret (Denisenko)
che —Patriarchat | von Kiev und
Kiev der ganzen
Rus’™-Ukraine
Ukrainische zzt.keinPat- | 1015 1 4 628 697 [101
Autokephale | riarch: Metro-
Orthodoxe Kir- | polit Mefodyj
che (Kudrjakov),
Metropolit
Konstantyn
(Buggan), USA




Konfrontation statt Okumene 41
Ukrainische Grol3erzbi- 3317 79 1168 1872 |2777 |305
Griechisch- schof Lubomyr
Katholische Kardinal Husar
Kirche
Romisch- Erzbischof 807 50 309 431 713 |74
Katholische Marian Kardi-
Kirche nal Jaworski

Quelle: Ljudyna i svit, 484/1 (2001) 35.™

Es zeigt sich, dass die UOK-MP mehr Gemeinden hat als alle anderen der
hier aufgefiihrten Kirchen zusammen. Allerdings gibt es keine Angaben
uber die Zahl der Gemeindemitglieder, denn das Innenministerium der Uk-
raine veroffentlicht lediglich die Zahlen der registrierten Gemeinden. Eine
zuverldssige Aussage Uber die Gemeindemitglieder ist nicht mdglich, und
zwischen den Kirchen ist umstritten, wie grol3 die Zahl ihrer Glaubigen
ist.”” Vertreter der Griechisch-Katholischen Kirche betonen gerne, dass ihre
Gemeinden in der Regel viele Hunderte von Mitgliedern umfassen, wah-
rend an den Gottesdiensten der Orthodoxen nur einige wenige Personen
teilndhmen, so dass die Zahl der Gemeinden nicht viel tber die Grolie der
Kirche aussage. Zuverléssige Zahlen gibt es aber nicht.

Aufféllig ist zudem, dass unter den orthodoxen Kirchen die Zahl der
Mdonche und Nonnen bei der UOK-MP (auch prozentual) erheblich héher
ist als bei den anderen. Das lasst sich wohl dadurch erklaren, dass Monche
in der Regel weniger dazu bereit sind, gegen die kirchlichen Kanones zu

b Insgesamt gab es am 1. Januar 2001 in der Ukraine 24.494 Gemeinden, die sich auf

50 Glaubensgemeinschaften verteilten. Neben den hier aufgefiihrten (mit zusam-
men 16.969 Gemeinden) sind vor allem noch die Baptisten mit ber 2.000 Ge-
meinden und die Pfingstler mit mehr als 1.000 Gemeinden zu nennen.

Michael Ludwig behauptet im Artikel ,,Ein Kreuzzug gegen den Papst™ (FAZ, 16.
Juni 2001), die UOK-PK habe mehr Anhénger als die UOK-MP. Protestantische,
freikirchliche, muslimische und jiidische Gemeinden sind jedenfalls viel kleiner als
die der grof3en Kirchen; vgl. Viktor Elenskij, ,,Religioznye obs¢iny v Ukraine: cifry
i kommentarii®, Religija i obicestvo 5 (2001) 1-8, hier: 4 (russische Ubersetzung
ausgewadhlter Artikel aus Ljudyna i svit sowie anderer Beitrdge, die in elektroni-
scher Form verbreitet werden). Er fuhrt auch die durchschnittlichen Gemeindegro-
Ren der Griechisch-Katholischen Kirche in Galizien an, die nach Eigenaussagen
1448 bis 1899 Personen (je nach Gebiet) betragen. Bei allen Kirchen scheint es
auch ,,Phantomgemeinden® zu geben, die gegriindet wurden, um den Anspruch auf
Kirchengeb&ude zu untermauern bzw. um die GroRRe der Kirche zu steigern. Nach
dem Religionsgesetz ist die Aufhebung solcher Gemeinden ziemlich schwierig.

72



42 Thomas Bremer

verstoBen, und daher bei der kanonisch anerkannten Kirche geblieben
sind.”® Es ist noch zu bemerken, dass fast alle Kléster Neu- oder Wieder-
grindungen sind, da es zur Zeit der Sowjetunion in der Ukraine nur neun
Kloster gegeben hat.

Interessant ist die regionale Verteilung der Gemeinden. Im Gebiet von
Luhans’k etwa, also im dufRersten Osten des Landes, hat die UOK-MP 275
Gemeinden, die UOK-PK zehn und die UAOK ganze drei. Hier gibt es
auch nur zwei griechisch-katholische Gemeinden.” Ahnlich verhalt es sich
in Odessa, Poltava, Charkiv, Cherson, Cerkasy oder auf der Krim. Der Os-
ten und der Stden des Landes sind also weitgehend von der kanonischen
orthodoxen Kirche dominiert. In Galizien hingegen ist es ganz anders: In
Ivano-Frankivs’k gibt es neben 682 griechisch-katholischen Gemeinden
nur 24 der UOK-MP, 308 der UOK-PK und 118 der UAOK. Ahnlich in
L’viv, wo 1.533 griechisch-katholischen Gemeinden 61 der UOK-MP, 390
der UOK-PK und 354 der UAOK entgegen stehen. Auch in Ternopil’ ist
die Zahl der griechisch-katholischen Gemeinden grof3er als die Gesamtzahl
aller orthodoxen Gemeinden. Die UAOK existiert fast nur im Westen des
Landes.” Es lasst sich also in doppelter Hinsicht von einer konfessionellen
Teilung der Ukraine sprechen: Zum einen dominieren die orthodoxen
Glaubigen im Osten und Siden des Landes, wahrend die griechisch-
katholischen vor allem in Galizien zu finden sind, was sich nattrlich histo-
risch erklaren l&sst. In den anderen Gebieten, wo sie jeweils nur einige we-
nige Gemeinden haben, sind das vor allem durch Strafmalinahmen der
Sowjetbehdrden oder berufliche Migration dorthin gelangte Glaubige, um
deren Seelsorge sich die Griechisch-Katholische Kirche bemiiht, obgleich
auch von Missionierungsmafnahmen in den 0Ostlichen Gebieten der Ukrai-

® 50 Benedikt Salmon, Die ukrainischen orthodoxen Kirchen, Kéln 1997 (Bundesin-

stitut fir ostwissenschaftliche und internationale Studien, Aktuelle Analysen, Nr.

41/1997) 5.
™ Die Angaben aus Ljudyna i svit, 484/1 (2001) 39-42. Alle folgenden Angaben be-
ziehen sich auf die Gebiete (oblast’).
Aleksej Krindaé, ,,Kirchenlandschaft Ukraine — Probleme, Kéampfe, Entwicklun-
gen®, Osteuropa 47 (1997) 1066-1092, hier: 1074, zeigt die regionale Verteilung
(fir das Jahr 1996): Die sechs westlichen Regionen des Landes wiesen bei 17,4 %
der Einwohner 46,8 % aller Gemeinden auf; in den Ostlichen Regionen waren bei
21,6 % der Einwohner aber nur 6,2 % der Gemeinden registriert. In Galizien war
die Religiositat immer Uberdurchschnittlich hoch; bei soziologischen Untersuchun-
gen der Sowijetzeit hat man z.T. die entsprechenden Werte nicht publiziert, weil sie
,erschreckend” hoch waren. Vgl. Viktor Jelens’kyj, ,,Relihijnist’ v ukrains’komu
suspil’stvi®, Ljudyna i svit 484/1 (2001) 20-26, hier: 20.

75



Konfrontation statt Okumene 43

ne berichtet wird.” Die andere Trennung geht durch die Orthodoxie: In den
Gebieten, in welchen auch die Griechisch-Katholische Kirche stark ist,
dominieren die beiden nicht-kanonischen orthodoxen Kirchen, die eine na-
tionale Kirche anstreben. Es zeigt sich also, dass die nationale Ausrichtung
der Kirchen ebenfalls eine wichtige Rolle spielt. Das Kirchenproblem der
Ukraine lasst sich nicht nur als konfessionelles Problem betrachten, son-
dern es weist auch eine wichtige nationale Dimension auf.”’

Interessant ist zudem die Frage nach dem Wachstum der verschiedenen
Religionsgemeinschaften. Von 1991 bis 1996 haben vor allem die RO0-
misch-Katholische Kirche, protestantische Gemeinden, die islamische Ge-
meinschaft und die neueren religidsen Gemeinschaften an Zahl zugenom-
men. Allerdings lassen sich die Zahlen nur eingeschrankt verwenden, da
1991 die Ausgangszahlen oft sehr gering waren.”® Rechnet man die Zahlen
von 1996 auf das Jahr 2001 weiter, so ergeben sich folgende Werte:

1996 2001 Wachstumsfaktor

Gesamtzahl von Gemeinden  18.105 24.494 1,35
UOK-MP 6.674 9.049 1,36
UOK-PK 1.354 2.781 2,05
UAOK 1221 1.015 083
Griech.-Kath. 3.147 3317 1,05
Rom.-Kath. 724 807 111
Baptisten 1.779 2446 1,37
Pfingstler 1.108 1622 146
Adventisten 535 749 14

Muslime 180 391 217

® " Sophia Senyk, “A Victim to Nationalism: The Ukrainian Greek-Catholic Church in

its Own Words”, Het Christelijk Oosten 51 (1999) 167-188. Aus diesem Artikel hat
sich eine Polemik entwickelt, vgl. die Stellungnahme von Peter Galadza, “A Re-
sponse to Sophia Senyk on Nationalism and Proselytism among Greek-Catholics in
Ukraine: An Outsider’s Inside View”, Het Christelijk Oosten 53 (2001) 125-142,
sowie die Reaktion von Sophia Senyk, “A Response to a Response: Several Com-
ments on Peter Galadza’s Position”, Het Christelijk Oosten 53 (2001) 143-148. Al-
lerdings lagen Anfang 2001 noch mehr als 95 % der griechisch-katholischen Ge-
meinden in Galizien und Transkarpathien, vgl. Elenskij, ,,Religioznye obsCiny*, 4.

7 Aleksej Krindag, ,,Kirchenlandschaft Ukraine, 1067.

® 5o stellt die Zunahme von zwei auf 28 lutherischen Gemeinden rechnerisch eine
Zunahme von 1.400 % dar.



44 Thomas Bremer

Das UbergroRe Wachstum der UOK-PK und der Rickgang der Zahl von
Gemeinden der UAOK ist mit den inneren Entwicklungen in diesen Kir-
chen zu erkléren. Bei den katholischen Gemeinden beider Riten scheint ei-
ne gewisse Séttigung erreicht zu sein, wahrend die protestantischen Ge-
meinden und die Freikirchen eher tiberdurchschnittlich zunehmen.” Auf-
fallend ist das Wachstum bei den islamischen Gemeinden. Die absoluten
Zahlen zeigen jedoch die insgesamt relativ geringe Verbreitung des Islam,
der sich mit 295 Gemeinden auf die Krim konzentriert, wo die Krimtataren,
die nach ihrer Umsiedlung unter Stalin langsam wieder in ihre alte Heimat
zurlickkehren, in ihrer groRen Mehrheit muslimisch sind.

Zur Religiositat der Bevolkerung in der Ukraine

Wie verhalt es sich nun mit der Religiositat der ukrainischen Bevélkerung?
Es gibt einige Untersuchungen zu dieser Frage, allerdings — nach Ansicht
eines Religionssoziologen — keine groBangelegten Projekte.®® Bei einer rep-
rasentativen Umfrage im Jahr 1997 wurde nach dem Kirchenbesuch ge-
fragt:** 46 % besuchten die Kirche ,.praktisch nie®, 30 % ,.cinmal oder ei-
nige wenige Male im Jahr*, 12 % ,,wenigstens einmal im Monat“, 11 %
waochentlich und 1 % taglich. Mehr als 75 % der Bevolkerung lasst sich
dem zufolge also nicht zu den halbwegs regelmél3igen Kirchenbesuchern
zahlen. Bemerkenswert ist, dass gleichzeitig religitse Institutionen grof3es
Vertrauen genieBen. Auf die Frage, ob man einer solchen Institution ver-
traue, antworteten 39 % positiv, 33 % negativ und 28 % gaben keine Ant-
wort. Neben der Armee waren die Kirchen diejenigen Einrichtungen, denen
die Bevolkerung das meiste Vertrauen entgegenbrachte. Alle politischen
Institutionen des Staates, Parteien etc. lagen in ihren Werten weit darun-
ter.%

" Die protestantischen Gemeinden haben aber in der Regel weniger Mitglieder, vgl.

Viktorija Ljubaséenko, ,,Protestantyzm i ,pidvodni kameni‘ statystyky, Ljudyna i

svit 485/6 (2001) 28-30, hier: 30.

Jelens’kyj, ,,Relihijnist’, 20.

81 Angaben nach Orthodoxie Aktuell 1/9 (1997) 19f.

82 Das bestatigt auch eine Umfrage von Juli 2001, wonach 36 % der Befragten der
Kirche vertrauten, hingegen nur 7 % dem Prasidenten und gerade 6 % der Regie-
rung. Quelle: Religious Information Service of Ukraine, 6. August 2001.

80



Konfrontation statt Okumene 45

Auch andere Untersuchungen kommen zu &hnlichen Ergebnissen. Eine
groRangelegte Studie Uber die Religiositat in Ostmitteleuropa beschreibt
die Religiositat in der Ukraine (nach Faktoren wie christlicher Glaube, reli-
gibse Praxis, religiose Erfahrungen und Empfindungen sowie nach dem
Selbstverstindnis der Biirger) als , tendenziell eher nichtreligios®. Nur in
der ehemaligen DDR und in der Tschechischen Republik l&sst sich ein ho-
herer Grad an Nichtreligiositét feststellen.?* Nach den aus dem Jahr 1998
stammenden Angaben sind 68 % der Bevolkerung konfessionslos (davon
interessanterweise der groRte Teil getauft, aber nicht kirchlich gebunden),
22 % orthodox und 7 % katholisch.*® Dennoch bezeichnen sich 55 % der
Birger der Ukraine als religios, so dass es also einen groRen Anteil an Uk-
rainern gibt, die keiner Kirche oder Konfession angehoren, obgleich sie
sich als religios sehen.®® Dafiir spricht auch die Tatsache, dass 77 % die
Frage, ob sie an Gott glaubten, positiv beantworteten ,*” und dass die Uk-
raine nach den traditionell katholischen Staaten Polen, Litauen und Kroa-
tien mit 7 % den geringsten Anteil an Atheisten aufweist.®® Eine andere
Studie spricht von einer ,,entindividualisierten Kirchlichkeit™ in der Ukrai-
ne:

Keiner anderen gesellschaftlichen Institution wird so vertraut wie der Kir-
che. Gleichzeitig aber wird der individuelle Bedarf an Religion und Kirche
eher als niedrig eingeschatzt. Der Anteil derer, die meinten, Religion sei
nutzlich fur die Gesellschaft, liberstieg deutlich den Anteil derer, die Religi-
on fiir sich selbst persénlich als hilfreich ansahen.®

Es entspricht dem Befund auch anderer osteuropéischer Staaten, dass sich
flr eine Uberwiegende Mehrheit der Befragten die Beziehung zur Religion

8 Miklés Tomka/Paul M. Zulehner, Religion im gesellschaftlichen Kontext

Ost(Mittel)Europas, Ostfildern 2000, 14.

Untersucht wurden auBerdem noch Kroatien, Litauen, Polen, Ruménien (Sieben-

birgen), die Slowakei, Slowenien und Ungarn.

8 Miklés Tomka/Paul M. Zulehner, Religion in den Reformlandern Ost(Mittel)Eu-
ropas, Ostfildern 1999, 27.

% Ebd., 45.

8 Bei 11 % negativen Antworten und 12 %, die mit ,,weil} ich nicht* antworteten,
ebd., 164.

% Ebd., 206.

8 Detlef Pollack, »Religioser Wandel in Mittel- und Osteuropa®, in: Detlef Pol-
lack/Irena Borowik/Wolfgang Jagodzinski (Hg.), Religiéser Wandel in den post-
kommunistischen Landern Ost- und Mitteleuropas, Wirzburg 1998, 9-52, hier: 35.
Vgl. im selben Band auch den Aufsatz von Viktor Jelensky/Viktor Perebenesjuk,
,»Die Neustrukturierung von Religion und Kirche in der posttotalitdren Ukraine®,
479-500.

84



46 Thomas Bremer

in den letzten Jahren verbessert hat. In der Ukraine trifft das in besonderem
MagRe fiir die Jugendlichen zu.”

Ohne Zweifel wird die weitere Entwicklung der Religiositat der ukrai-
nischen Bevolkerung in starkem MaRe davon abhé&ngen, wie sich die Kir-
chen verhalten, ob sie also dem Vertrauen gerecht werden kénnen, das von
vielen Menschen des Landes in sie gesetzt wird. Die hier nur grob zusam-
menfassend angegebenen statistischen und religionssoziologischen Daten
zeigen den engen Zusammenhang zwischen religidser Identifizierung und
nationalem Bewusstsein.

Die Fahigkeit oder Unféhigkeit der traditionellen Kirchen, ihre inneren
Probleme zu Iésen und eine Antwort auf die Herausforderung des posttotali-
taren Chaos zu finden, kann zum entscheidenden Faktor fiir die Verénde-
rungen in der Religiositat der ukrainischen Bevolkerung in naher Zukunft
werden.®*
Bislang sind alle Kirchen jedoch immer noch mehr mit der Ordnung ihrer
inneren Verhéltnisse und der Auseinandersetzung mit den anderen Konfes-
sionen beschaftigt. Lediglich in der Griechisch-Katholischen Kirche sind
Ansétze einer tieferen und kritischen Auseinandersetzung mit der gesell-

schaftlichen Wirklichkeit der Ukraine zu erkennen.

4. Die aktuellen Probleme

Es lasst sich sagen, dass die Trennlinien zwischen den christlichen Kirchen
in der Ukraine nicht so sehr konfessioneller als vielmehr nationaler Art
sind. Es gibt Kirchen, die das ukrainische nationale Element betonen, ndm-
lich die beiden nicht-kanonischen orthodoxen Kirchen sowie die Grie-
chisch-Katholische Kirche. Daneben gibt es die Orthodoxe Kirche des
Moskauer Patriarchats, die haufig als russisch verstanden wird, und die Ka-
tholische Kirche des lateinischen Ritus, die als polnische Kirche gilt. Fak-
tisch sind die Verbindungen zwischen den drei ,,ukrainischen* Kirchen viel
enger als etwa die zwischen der Lateinischen und der Griechisch-
Katholischen Kirche, obwohl sie beide katholisch sind, oder als die zwi-
schen den drei orthodoxen Kirchen.

Das dufRert sich u.a. darin, dass die Griechisch-Katholische Kirche re-
lativ gute Okumenische Beziehungen mit den beiden nicht-kanonischen

0 g elensky/Perebenesjuk, ,,Die Neustrukturierung*, 492.

%1 Ebd., 496.



Konfrontation statt Okumene 47

orthodoxen Kirchen unterhdlt und zuweilen sogar 6kumenische Gottes-
dienste veranstaltet, wogegen es praktisch keine Kontakte zur UOK-MP
gibt.* Das erschwert die internationalen 8kumenischen Beziehungen der
Katholischen Kirche erheblich, weil sie nur die ROK und die mit ihr in
Verbindung stehende UOK-MP als offizielle Vertreterin der Orthodoxie in
der Ukraine ansieht. Im Zusammenhang mit dem Papstbesuch des Jahres
2001 spitzte sich die Situation zu.

Der Papstbesuch im Juni 2001

Bereits bei den ersten Ankindigungen eines moglichen Besuchs des Bi-
schofs von Rom in der Ukraine kam es zu verbalen Protesten von orthodo-
xer Seite, insbesondere durch das Moskauer Patriarchat. Dem Papst lag ei-
ne Einladung des Staatsprasidenten zu einem Gegenbesuch vor (1995 hatte
Président Ku¢ma Rom besucht), so dass fiir ihn die Moglichkeit bestand,
das Land unabhdngig von einer Einladung der Orthodoxen Kirche zu besu-
chen. Der Papst stand zwischen den beiden Interessen, einerseits, den 6ku-
menischen Dialog nicht vollig abreilen zu lassen, wie es von orthodoxer
Seite fir den Fall eines falschen Schritts angedroht wurde, und anderer-
seits, der Griechisch-Katholischen Kirche die angemessene Anerkennung
fur ihr Festhalten an der Gemeinschaft mit Rom auch unter schwierigsten
historischen Umstanden zu zollen. Es handelte sich also um einen regel-
rechten Balance-Akt. Dazu kam, dass der Besuch in Rumanien 1999 sehr
erfolgreich verlaufen war, und auch die Papstvisite in Georgien im gleichen
Jahr nicht mit einem Misserfolg geendet hatte, so dass seitens des Vatikan
gehofft wurde, auch der Besuch in der Ukraine werde einen &hnlichen Ver-
lauf nehmen. Allerdings lief3 sich die Situation in diesen Landern nicht mit
jener in der Ukraine vergleichen. Die Griechenland-Reise des Papstes war
zeitlich zu nahe an der Ukraine-Reise, als dass sie in Vortuberlegungen hét-
te einbezogen werden konnen.

Als deutlich wurde, dass der Besuch im Sommer 2001 stattfinden wir-
de, richtete Metropolit VVolodymyr, Oberhaupt der UOK-MP, zusammen
mit seinem Synod am 22. Januar 2001 einen Brief an den Papst. In diesem
Schreiben, das im Ton korrekt, in der Sache aber eindeutig war, duBerte

% Vgl. Andrij Starodub, ,,Paps’kyj vizyt i pravoslavni v Ukraini“, Ljudyna i svit

484/1 (2001) 32-34.



48 Thomas Bremer

man zwar Verstandnis fir den Wunsch des Papstes, die Einladung des
Staatsprésidenten anzunehmen und die katholischen Kirchen des Landes zu
besuchen, doch gleichzeitig wurde daran erinnert, dass die Mehrheit der
Bewohner der Ukraine orthodox gewesen sei und bleibe, und es wurde die
Verwunderung darlber zum Ausdruck gebracht, dass die Planung und
Vorbereitung ohne irgendeine Benachrichtigung der orthodoxen Kirche
geschehen sei. Der Papst wurde aufgefordert, seinen Besuch zu verschie-
ben, bis bessere Beziehungen zwischen den Kirchen bestiinden und die
orthodoxe Kirche sich auch offiziell an den VVorbereitungen beteiligen kon-
ne. Als Griinde wurden zwei Problemkreise angegeben: die ungel6ste Fra-
ge der Beziehungen zwischen den Griechisch-Katholischen und den Ortho-
doxen in der Westukraine, welche als ,,aufs dulerste gespannt* beschrieben
wurden, sowie die schwierige Situation zwischen den orthodoxen Kirchen
im Lande. In dem Brief an den Papst hiel3 es:

Wenn jedoch im Laufe Ihres Besuchs eine Begegnung Eurer Heiligkeit mit
irgendeinem der Fuhrer der Spaltungsstrukturen stattfinden wird, besonders
mit dem Pseudo-Patriarchen Filaret, der von unserer Kirche mit dem Ana-
thema belegt ist, wird das bedeuten, dass die ROmisch-Katholische Kirche
die Prinzipien der kanonischen Beziehungen zwischen den Kirchen ignoriert
und sich auf grobe Weise in unsere inneren Angelegenheiten einmischt, in-
dem sie die Spalter mit ihrer Autoritat unterstiitzt. Dieses kann die unange-
nehmsten Folgen fur die Beziehungen zwischen der Rémisch-Katholischen
Kirche und den Orthodoxen nach sich ziehen. Der Verzicht auf die Einhal-
tung der ekklesiologischen Prinzipien der zwischenkirchlichen Beziehungen
wird den praktischen Abbruch jedweder Beziehungen zwischen unseren
Kirchen bedeuten.*®
Dieses Schreiben brachte Rom in die unangenehme Situation, einen Besuch
gegen den erklarten Willen der Mehrheitskirche durchzufiihren. Der Papst
antwortete dem Metropoliten am 26. Marz, nachdem es zundchst Unklar-
heiten darliber gegeben hatte, ob der Brief aus Kiev in Rom eingetroffen
war. Der Papst versicherte VVolodymyr, dass er nicht die Absicht habe, in
der Ukraine Orthodoxe zum Ubertritt zur Katholischen Kirche zu bewegen,
und verlieh seiner Hoffnung auf ein Treffen mit dem Metropoliten Aus-
druck. AulRerdem bot er an, die Beziehungen zwischen beiden Kirchen
noch einmal kritisch untersuchen zu lassen. An den Reiseplanen &nderte
dieser Briefwechsel jedoch nichts.
Ein wichtiges Problem stellte die Frage nach dem Kontakt mit den an-

deren Orthodoxen Kirchen dar. Patriarch Filaret von der UOK-PK hatte —

% Der gesamte Text des Briefes in deutscher Ubersetzung: Orthodoxie Aktuell 5/2

(2001) 18-20.



Konfrontation statt Okumene 49

Im Gegensatz zum Metropoliten — im Vorfeld des Papstbesuchs erklért,
dass er bereit sei, mit dem Oberhaupt der Katholischen Kirche zusammen-
zutreffen, vorausgesetzt, dieser betitige sich in der Ukraine nicht ,,uniatis-
tisch®. Fiir Filaret und die UOK-PK hatte eine Begegnung mit dem Papst
eine grolle Aufwertung bedeutet, da er — neben dem Prasidenten — den
Anspruch hétte unterstreichen kénnen, die Staatskirche der Ukraine zu ver-
treten, zumal wenn keine andere orthodoxe Kirche in Erscheinung getreten
waére. Ein solches Treffen ware von Seiten der kanonischen Kirche, wie aus
dem vorhin zitierten Brief deutlich wird, als Einmischung in die inner-
orthodoxen Angelegenheiten betrachtet worden. In der UAOK gab es keine
einheitliche Position zum Papstbesuch: Es fanden sich sowohl ablehnende
Stimmen, die ein Abkommen zwischen Rom und Moskau Uber die Auftei-
lung der Ukraine vermuteten, als auch solche, die dem Besuch eher offen
gegeniiber standen.*

Nachdem der Vatikan im Vorfeld offiziell ein Treffen mit Filaret abge-
lehnt hatte, war dieser dann jedoch bei der Begegnung des Papstes mit dem
,ZAll-ukrainischen Rat der Kirchen und der religiosen Organisationen® an-
wesend. Dieses Gremium war auf Druck der Présidialadministration ge-
schaffen worden und l&sst sich von daher nicht mit den entsprechenden
Gremien in westlichen L&ndern vergleichen, bei denen es sich um freiwilli-
ge Zusammenschlisse auf Grund der Einsicht in die Notwendigkeit 6ku-
menischer Zusammenarbeit handelt. Metropolit Volodymyr hat seiner An-
kiindigung entsprechend an diesem Treffen nicht teilgenommen, auch sonst
war kein Représentant der UOK-MP anwesend.

Fir den Papstbesuch in Kiev und in L’viv stellte es ein weiteres Prob-
lem dar, dass der Papst ja keine Einladung der Orthodoxen Kirche hatte,
jedoch von Staatsprisident Ku¢ma offiziell eingeladen war. Man behalf
sich schlieRlich, indem man den Besuch in Kiev zu einem Staatsbesuch er-
klarte (ungeachtet der Tatsache, dass der Papst dort zwei Liturgien feierte),
wihrend der Aufenthalt in L’viv als Pastoralbesuch deklariert wurde. Der
Papst besuchte also die Hauptstadt der Ukraine als Souverdn des Vatikan-
staates, wihrend er nach L’viv als Oberhaupt der Katholischen Kirche fuhr.
Inwieweit eine solche Unterscheidung — bei aller protokollarischen Not-
wendigkeit — Giberzeugend sein kann, sei dahingestelit.

% Starodub, »Paps’kyj vizyt®“, 34.



50 Thomas Bremer

Johannes Paul 1l. reiste also wie geplant in die Ukraine®™ und hielt sich
zwei Tage in der Hauptstadt sowie zwei Tage in L’viv auf. Umfragen zeig-
ten, dass ein grofRer Teil der ukrainischen Bevolkerung, also auch die
Mehrheit der Orthodoxen, dem Besuch grundsatzlich positiv gegentber
stand. Man sah darin eine Aufwertung des eigenen Landes in der interna-
tionalen Politik. Auch fir den skandalgeschiittelten Prasidenten, der mit
vielen Indizien der Urheberschaft des Mordes an einem kritischen Journa-
listen verdachtigt wurde, bedeutete der Besuch eine Stabilisierung seiner
Position.

Bereits in seiner ersten Ansprache liel} das Oberhaupt der Katholischen
Kirche versohnliche Téne anklingen und versuchte seinen orthodoxen Kri-
tikern dadurch entgegen zu kommen, dass er (dhnlich wie zuvor in Grie-
chenland) eine Bitte um Vergebung formulierte. Seine Ansprachen waren
deutlich von dem Bemiihen geprégt, zur Versdhnung innerhalb des Landes
wie auch zwischen den Kirchen beizutragen.®

In Kiev kamen trotz der positiven Einstellung der 6ffentlichen Mei-
nung erheblich weniger Menschen zu den beiden Gottesdiensten, als das
von den Organisatoren erwartet worden war.”” Die Demonstrationen, die
vor allem von Anhéngern der UOK-MP sowohl im Vorfeld der Papstreise
als auch wahrend seines Aufenthaltes in Kiev gegen den Besuch organisiert
worden waren, beschrankten sich auf kleine Gruppen. Der Wunsch des
Papstes, die beiden bekanntesten christlichen Statten in Kiev zu besuchen,
ndmlich die Sophienkathedrale (heute Museum in staatlichem Besitz) und
das Hohlenkloster (heute zum Teil Museum, zum Teil im Besitz der UOK-
MP), die beide aus dem 11. Jahrhundert stammen, wurde durch Proteste
bereits im Vorfeld verhindert. Dafiir kam es zu einem Gebet flr die Opfer
des Holocaust in der Ukraine, das der Papst gemeinsam mit dem Oberrab-
biner verrichtete.

Ganz anders verhielt es sich in L’viv. Hier kamen weit mehr Menschen
zu den beiden Liturgien, als die Stadt Einwohner hat, und zwar nicht nur

% Wegen der Koinzidenz mit dem Jahrestag des Kriegsbeginns war die Reise bereits

frihzeitig um einen Tag verschoben worden. Zur Reise vgl. Eberhard Heyken,
,,Der Besuch des Papstes in der Ukraine®, Osteuropa 51 (2001) 1009-1021, sowie
Gerd Stricker, ,,In heikler Mission®, Glaube in der 2. Welt 29/9 (2001) 12-17.

Alle Ansprachen des Papstes wahrend dieser Reise sind auf der Homepage des Va-
tikans unter http://www.vatican.va/holy father/john_paul_ii/travels/sub_index/
trav_ukraine-2001_it.htm (Download: 05.12.2001) zu finden.

Auch hier gibt es keine genauen Zahlen; doch scheint nur etwa ein Finftel der er-
warteten Gottesdienstteilnehmer gekommen zu sein.

96

97


http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/travels/sub_index/trav_ukraine-2001_it.htm
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/travels/sub_index/trav_ukraine-2001_it.htm
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/travels/sub_index/trav_ukraine-2001_it.htm

Konfrontation statt Okumene 51

aus Galizien, sondern auch aus Polen, Weilrussland und anderen Staaten.
Der Papst sprach wahrend der romisch-katholischen Messe zwei und wah-
rend der griechisch-katholischen Liturgie weitere 28 Glaubige selig, von
denen die meisten Martyrer der Sowjetzeit®™ waren. So erinnerte der Auf-
enthalt in L’viv an eine Papstreise in ein katholisches Land, wozu nicht nur
die groRBe Zahl der Besucher, sondern auch Elemente wie die Seligspre-
chungen und eine Begegnung mit Jugendlichen beitrugen.

Zur Bewertung des Papstbesuchs

Wie l&sst sich der Besuch bewerten? Fur die katholischen Kirchen in der
Ukraine war er sicher positiv, denn sie haben durch den Besuch ihres
Oberhauptes eine Aufwertung erfahren. Insbesondere die beiden Tage in
L’viv haben die feste Verwurzelung der Griechisch-Katholischen Kirche in
Galizien gezeigt. Doch auch fir die Romisch-Katholische Kirche hat der
Besuch grolie Bedeutung gehabt. Der Besuch war insofern eine Manifesta-
tion des katholischen Glaubens in der Ukraine.

Die ROK und die UOK-MP hingegen haben sich durch ihre Haltung
eher isoliert. Das gilt sowohl hinsichtlich ihrer Position in der Ukraine als
auch beztglich der zwischenkirchlichen Beziehungen. Patriarch Aleksij II.,
der sich gleichzeitig in Weildrussland aufhielt und dort die Einheit der
orthodoxen Slaven beschwor, hat nicht nur wegen des relativ geringen
Interesses an seinem Besuch, sondern auch wegen der Weigerung seiner
Kirche, die Vergebungsbitte des Papstes (und des Oberhauptes der Grie-
chisch-Katholischen Kirche, Grol3erzbischof Kardinal Husars) zur Kenntnis
zu nehmen bzw. ihr Bedeutung zuzumessen, erheblich an Verstandnis fir
seine Position eingebilt. Die Vergebungsbitte wurde mit wenigen Worten
abgetan. Es hat sich gezeigt, dass die antiokumenische Haltung, die in den
letzten Jahren in der ROK so grofie Bedeutung erlangt hat, zu einer Isolie-
rung dieser Kirche beigetragen hat, die in niemandes Interesse sein kann.
Fur die anderen Kirchen wirft das die Frage nach dem Umgang mit dieser
grofiten orthodoxen Kirche auf. Es ist interessant, dass Vertreter der UOK-
MP héufiger noch etwas zuriickhaltender in ihren diesbeziiglichen AuRe-
rungen sind als die der Orthodoxen Kirche in Russland.

% Ein Verzeichnis mit kurzen biographischen Hinweisen etwa in La Nuova Europa,

298/4 (2001) 60-71.



52 Thomas Bremer

Zudem ist die Argumentation der ROK hinsichtlich der Lage in Gali-
zien kaum noch nachzuvollziehen. Ihre Behauptung, dass es nur noch we-
nige Orte in der Westukraine gibt, wo sie Liturgie feiern kdnne, hangt we-
niger damit zusammen, dass die Glaubigen der UOK-MP dort an der Aus-
ubung ihres Glaubens gehindert wiirden, als vielmehr mit der Tatsache,
dass sich eben die meisten Bewohner der westlichen Gebiete des Landes
entweder fur die Griechisch-Katholische Kirche oder fiir die UAOK ent-
schieden haben. Die Auseinandersetzungen um die Kirchengeb&ude hatten
also faktisch viel mehr mit der Entwicklung des nationalen Bewusstseins in
der Westukraine zu tun, das historisch sehr eng mit der Griechisch-
Katholischen Kirche bzw. mit der Autokephalen Orthodoxen Kirche ver-
bunden war. Die Romische Kirche hat dort nach der ,,Wende* praktisch
keine aktive Uniatisierungspolitik betrieben, hat also nicht bewusst und mit
Missionsmethoden orthodoxe Glaubige zur Griechisch-Katholischen Kir-
che ,bekehrt”. Die Orthodoxe Kirche des Moskauer Patriarchats wird in
Galizien als eindeutig russisch verstanden, und wie alles Russische demzu-
folge abgelehnt.

Durch den Papstbesuch hat sich auch die Position eines eigentlich Un-
beteiligten verbessert, namlich die des Okumenischen Patriarchen. Fir den
Fall einer weiteren Annaherung zwischen den unkanonischen Kirchen und
einer Ubereinkunft zwischen ihnen hinsichtlich der Griindung eines Pat-
riarchats wird er, zumal angesichts der weiteren Isolierung der UOK-MP,
in die ukrainischen Kirchenangelegenheiten weiter einbezogen werden. In
Konstantinopel gibt es ein Bewusstsein fiir die Tatsache, dass die ukraini-
sche Kirchenfrage nicht nur ein kanonisches Problem ist, wonach alle Bi-
schofe unter die Jurisdiktion der kanonischen Kirche zurlickkehren missen,
sondern dass es sich auch und vielleicht sogar in erster Linie um ein pasto-
rales Problem handelt, da viele Millionen orthodoxer Gléubiger in einer
kanonisch ungeklarten Situation leben, fir die eine Losung gefunden wer-
den sollte. In Moskau hingegen scheint die Sache grundsatzlich als geldst
betrachtet zu werden; man verweist auf die kanonisch (vermeintlich) ein-
deutige Situation.

Fur den Staatsprasidenten handelte es sich ebenfalls um ein positives
Ereignis. Leonid Kuéma hat durch den Besuch des Papstes mehrere Berei-
che abgedeckt: Zunéchst konnte er erfolgreich von den zahlreichen Skanda-
len ablenken, mit denen er in der ersten Jahreshélfte 2001 zu tun hatte. Es
ist wohl nicht zu weit spekuliert, wenn man annimmt, dass sich Ku¢ma oh-



Konfrontation statt Okumene 53

ne den Besuch des Papstes nicht in seinem Amt hétte halten kdnnen. Seine
Anwesenheit bei fast allen 6ffentlichen Auftritten von Johannes Paul II. in
der Ukraine und die Ubertragung dieser Ereignisse im Fernsehen haben
sein Ansehen erheblich gesteigert. Zusétzlich konnte er die internationale
Position der Ukraine starken. Die Isolierung der UOK-MP bedeutet indi-
rekt auch eine Isolierung Moskaus, so dass die Ukraine ihren Rang als
unabhangiger Staat unterstreichen konnte. Der Sprecher des Vatikan beeilte
sich auch, auf entsprechende Nachfragen zu erklaren, dass die Papstreise
nicht als ein erster Schritt zu einer Reise nach Moskau verstanden werden
solle, sondern als Wert fir sich betrachtet werde. Der Président ist zudem
seinem Ziel ndher gekommen, eine Staatskirche fur die Ukraine zu schaf-
fen. Das geschieht zwar zunéchst um den Preis der immer noch fehlenden
Kanonizitat, wird aber wohl auf Grund der genannten kirchenpolitischen
Entwicklungen in Kauf genommen.

Schlie3lich ist nach der Bewertung des Besuchs fiir die Katholische
Kirche auf Weltebene zu fragen. Der Prasident des Papstlichen Einheits-
rats, Kardinal Kasper, hat als Erfolg hervorgehoben, dass es nicht zu den
befiirchteten Ausschreitungen gekommen sei und eingeraumt, dass man
nun nach neuen Wegen der Verstandigung mit der russischen Orthodoxie
suchen miisse.”® Diese Formulierung muss wohl als Umschreibung dafiir
gesehen werden, dass der Besuch flir Rom nicht als Erfolg gewertet werden
kann. Die Begegnung mit Patriarch Filaret im Rahmen des Treffens mit
dem Kirchenrat ist gerade noch an einem Skandal vorbei gegangen, zumal
Filaret ja auch personlich diskreditiert ist. AuRerdem sind die Beziehungen
zur ROK schlechter als je seit den 50er Jahren. Dabei kann es nicht im
Interesse Roms liegen, die ROK in eine Lage zu bringen, in der sie auch
innerorthodox immer mehr isoliert ware Auf Grund der bisherigen Erfah-
rungen und der dem Besuch vorausgehenden Korrespondenz war klar, dass
die Durchflihrung der Reise zu einer erheblichen Verschlechterung der Be-
ziehungen fihren musste. Das wurde offensichtlich im Vorfeld des Be-
suchs nicht in geniigendem Male bedacht. Die Erklarungen, die nach der
Reise abgegeben wurden, verstarken diesen Eindruck eher noch. Die posi-
tiven Anséatze wie die Vergebungsbitte und die Zusage, keinen Proselytis-
mus zu betreiben, kamen wegen dieser Umstéande auch nicht in dem MaRe

% Walter Kasper, ,,Papstreise in die Ukraine hat der Okumene geniitzt, KNA Oku-

menische Information 27 (3. Juli 2001) 3. Der Kurienkardinal sagte in einem Inter-
view, man miisse jetzt sehen, ,,wie wir mit dem Patriarchat in Moskau wieder ins
Gesprach kommen®.



54 Thomas Bremer

zur Geltung, in dem sie es verdient hatten. Das hangt nattrlich auch mit der
stark antiokumenischen Haltung in der ROK und der UOK-MP zusammen.
Grundsatzlich wird man sich jedoch in Rom Uberlegen missen, wie die Be-
ziehungen zur russischen Orthodoxie in Zukunft gestaltet werden sollen,
wobei die spezifischen Umstédnde der ROK und ihre Haltung zur Katholi-
schen Kirche einer groReren Berticksichtigung bedurfen, auch wenn sie aus
katholischer Sicht oft nur schwer zu verstehen sind. Abgesehen von der
Starkung und Bestétigung der Katholischen Kirche in der Ukraine ist also
kritisch zu Uberlegen, ob es sinnvoll und richtig gewesen ist, die Reise in
dieser Form durchzuftihren.

Theologische Reflexion

Neben den kirchenpolitischen und gesellschaftlichen Aspekten des Papst-
besuchs ist auch auf theologischer Ebene zu bedenken, wie er zu bewerten
ist. Es gibt also auf3er der ldentifizierung von Gewinnern und Verlierern
auch noch die Frage, welche Auswirkungen der Besuch in Hinsicht auf die
okumenische Theologie und die Ekklesiologie hat. Hierbei sind verschie-
dene Aspekte zu unterscheiden.

Zunachst wére die Frage nach den Beziehungen zwischen den ver-
schiedenen orthodoxen Denominationen in der Ukraine zu nennen. Es ist
selbstverstéandlich, dass die Katholische Kirche hiertiber kein Urteil zu fal-
len hat. Es gibt auch kein katholisches Dokument, das sich in dieser Frage
festlegen wiirde. Vielmehr ist hier auf das Il. Vatikanische Konzil zu ver-
weisen, das den 6stlichen Kirchen das Recht zuerkennt, sich nach ihren ei-
genen Regeln und Traditionen zu verwalten.'® Es liegt nahe (und erinnert
an manche Auseinandersetzung des 1. Jahrtausends), dass sich Kirchen mit
unklarem kanonischen Status um bessere Beziehungen zu Rom bemiihen,
um dadurch ihre Position aufzuwerten. Vor allem die Makedonisch-
Orthodoxe Kirche konnte hier als Beispiel genannt werden. Doch ist die
Zuriickhaltung der Katholischen Kirche in dieser Frage sehr wichtig, um zu
zeigen, dass das genannte Prinzip des Il. Vaticanums fiir die Beziehungen
zwischen westlicher und 6stlicher Kirche Giltigkeit hat. Jede andere Hal-

100 ynitatis Redintegratio, Nr. 16 (etwa in: Lexikon fiir Theologie und Kirche, Ergén-
zungshd. 2, 21967, 102-105).



Konfrontation statt Okumene 55

tung Roms kdnnte als jurisdiktioneller Anspruch verstanden werden, was
weit reichende Folgen hétte.

Die Lage in der Ukraine zeigt jedoch auch, dass das Problem der Auto-
kephalie in der orthodoxen Kirche noch nicht befriedigend geldst ist. Im
Fall der Ukraine wird dieses Faktum durch die Verworrenheit der Situation
zusatzlich erschwert. Die Frage nach den Kriterien flr die Entlassung in die
Autokephalie steht auf der Tagesordnung des geplanten Grofien Panortho-
doxen Konzils, und es bleibt zu hoffen, dass sie eine Losung findet. Wie
allerdings die nationalen Interessen ausgeglichen werden sollen, die eng
mit den Schlussfolgerungen aus historischen Ereignissen verbunden sind,
ist nicht abzusehen. Insofern scheinen die ebenfalls offenen Fragen der
orthodoxen Kirchen von Amerika oder von Makedonien viel einfacher zu
I0sen zu sein. Eine Unterscheidung zwischen Nationalkirche und Landes-
kirche, die ja auch von orthodoxen Theologen vehement abgelehnt wird,
greift hier zu kurz. Das zu Grunde liegende Problem ist, dass wir in der
Moderne einen anderen Begriff von Nation haben, der nicht mehr ohne
weiteres von éethnos gedeckt ist, so dass die alten Kanones also weiter
interpretiert werden missen. Eine solche Interpretation kann jedoch, wie
die Geschichte gezeigt hat, nur von der Gesamtorthodoxie als verbindlich
festgelegt werden. Daraus ergeben sich Probleme flir zwei verschiedene
Situationen:

e Orthodoxe Glaubige leben heute in Landern, in denen es traditionell
keine orthodoxe Kirche gegeben hat, und schwanken dort oft zwi-
schen Bindung an ihre Herkunftskirche und Inkulturation. Mit der
wachsenden Zahl von Orthodoxen der dritten und vierten Generati-
on in westlichen Landern wird sich diese Frage immer deutlicher
stellen.

e Es sind neuen Staaten entstanden, in denen es h&ufig ungeklarte
Probleme hinsichtlich der Fragen von Mehrheit und Minderheit,
Beziehung zum Nachbarstaat etc. gibt, welche sich auch auf die
Kirchliche Situation auswirken.

In beiden Féllen kann es zu Konflikten zwischen verschiedenen autokepha-
len orthodoxen Kirchen kommen, die unterschiedliche Lésungen sehen.
Fur die Orthodoxie werden diese Fragen weiterhin auf der Tagesordnung
bleiben, und die Ukraine ist nur ein (wenn auch hochst kompliziertes) Bei-
spiel flr die Problematik, die in der Autokephaliefrage steckt.



56 Thomas Bremer

Der Ukrainebesuch des Papstes hat auch die Frage der (inner)katho-
lischen Ekklesiologie nochmals zum Thema gemacht. Wir haben es in der
Westukraine mit dem hochst seltenen Fall zu tun, dass eine katholische
Kirche des 6stlichen Ritus die Mehrheitskirche darstellt, wéhrend die latei-
nische Kirche viel kleiner ist. In der Ukraine zeigt sich, dass die katholi-
sche Ekklesiologie zwar eigentlich eine LOsung fiir diese Frage kennt, wo-
nach es Ortskirchen (ecclesiae particulares) gibt, die ihre eigenen theologi-
schen, liturgischen und kanonischen Traditionen haben, doch dass dieses
Prinzip bislang in der Praxis der Katholischen Kirche keine besondere Rol-
le gespielt hat. Die nicht-lateinischen katholischen Kirchen sind in der Ge-
schichte der Kirche nie gleichberechtigt gewesen. Das ist auch ein Grund
dafir, dass sie fir die orthodoxen Kirchen kein Modell fiir eine mogliche
Kircheneinheit darstellen konnen. Dabei ist wichtig, dass es in diesem
Punkt einen wichtigen Unterschied in der Wahrnehmung der gemeinsamen
Geschichte des ersten Jahrtausends gibt, vor allem beziglich der Fragen,
wie weit der VVorrang des romischen Bischofs damals ging, wie er realisiert
wurde und wie verschiedene Appellationen 6Ostlicher Bischofe an Rom zu
bewerten sind.

Die Griechisch-Katholische Kirche entwickelt vor allem in der Ukraine
ein immer deutlicheres Selbstbewusstsein gegenuber Rom, das die Eigens-
tandigkeit der 6stlichen Tradition betont. Hier wird die Spannung zwischen
der Autonomie einer katholischen Ostkirche und ihrer Zugehorigkeit zur
Weltkirche spirbar. Géabe es nicht die Probleme von Kanonizitat und natio-
naler Pragung in der Orthodoxie, so wére eine Annaherung zwischen Grie-
chisch-Katholischer und Orthodoxer Kirche in der Ukraine moéglich. In die-
sem Falle konnte eine nationale Kirche 6stlicher Pragung entstehen, die
Rom vor erhebliche Probleme stellen wiirde. Es gibt bei den katholischen
Ostkirchen Beispiele fir eine Anndherung an die Orthodoxie (besonders
bei den Melkiten). Falls es zur Aufnahme von Kirchengemeinschaft zwi-
schen einer katholischen Ostkirche und einer orthodoxen Kirche k&me, oh-
ne dass Kirchengemeinschaft zwischen Rom und der Orthodoxie besteht,
ware eine neue und komplizierte Situation gegeben. Wie sich Rom dann
verhalten wirde, ist kaum abzusehen.

Auch hier zeigt sich das mangelnde Bewusstsein der traditionellen la-
teinischen Ekklesiologie fiir ein Verstandnis von Kirche, das sie als Ge-
meinschaft von autonomen Kirchen mit je eigenen Traditionen betrachten
wirde. Die Diskussion zwischen den Kardindlen Ratzinger und Kasper



Konfrontation statt Okumene 57

(damals noch Bischof) in den letzten Jahren um den Vorrang von Ortskir-
che und Gesamtkirche im katholischen Verstandnis zeigt, wie grof? der Kla-
rungsbedarf der Theologie hier noch ist. Ohne Zweifel bleibt jedoch, dass
die Frage nach der Rolle des romischen Bischofs fiir die Gesamtkirche ent-
scheidend davon abhéngt, wie man Kirche versteht.

Des Weiteren stellt sich die Frage nach den ékumenischen Beziehun-
gen in der Ukraine. Nach dem genannten Grundsatz ist die An- oder Aber-
kennung der Kanonizitat nicht Sache der Katholischen Kirche. Allerdings
waére es eine Vereinfachung zu sagen, dass sie deswegen mit allen orthodo-
xen Kirchen des Landes gleiche Beziehungen unterhalten soll. Zur Aner-
kennung der Orthodoxie als Schwesterkirche mit ihren eigenen Werten und
Traditionen gehort auch, ihr Urteil Gber die Kanonizitat einer orthodoxen
Kirche anzuerkennen. Die Tatsache, dass insbesondere die Griechisch-
Katholische Kirche mit den nicht-kanonischen Kirchen zusammen arbeitet,
nicht hingegen mit der UOK-MP, l&sst sich nicht mit der mangelnden
okumenischen Aufgeschlossenheit der kanonischen Kirche rechtfertigen,
auch wenn diese sicher erheblich zu wiinschen Gbrig l&sst. Die Griechisch-
Katholische Kirche in der Ukraine sollte sich nicht auf gewagte kanonische
Konstruktionen zur Rechtfertigung ihres Verhaltens einlassen, sondern die
Orthodoxie Ernst nehmen, wenn sie auch selber Ernst genommen werden
will. Dass dies ein anstrengender und hochst komplizierter Weg ist, bleibt
auler Zweifel.

Vor allem die ROK und (wenn auch in geringerem Malie) die UOK-
MP weisen heute noch immer wieder auf die Lage in Galizien hin, auch
wenn diese sich inzwischen faktisch nicht mehr so darstellt. Insbesondere
wird in der Argumentation der ROK zu wenig beachtet, dass es sich bei
den Entwicklungen in der Westukraine nicht um eine gesteuerte und von
Rom geplante und beabsichtigte Entwicklung handelte, sondern dass das
kirchliche und das nationale Zugehorigkeitsgefiihl der Bevoélkerung den
Ausschlag fiir die Entscheidung gegeben hat, zur Griechisch-Katholischen
(oder einer nicht-kanonischen) Kirche tberzutreten. Damit soll nicht be-
stritten werden, dass die Griechisch-Katholische Kirche aus dem westli-
chen Ausland erhebliche Unterstiitzung erhalten hat und noch weiter erhalt;
schlielich hatte sie ja auch wegen ihrer jahrzehntelangen Unterdriickung
eine schwierige Ausgangslage. Doch lasst sich eben nicht von einer geplan-
ten Aktion sprechen. Ein solcher Vorwurf greift zu kurz und tbergeht die
komplizierten kirchlichen Verhaltnisse in Galizien. Die ROK hatte die Si-



58 Thomas Bremer

tuation nach 1946, als die Zwangsmalinahmen die griechisch-katholischen
Glaubigen zur Orthodoxie brachten, als endgultige und unumkehrbare
Entwicklung angesehen und nicht damit gerechnet, dass das griechisch-
katholische Bewusstsein sich in so starkem Malie erhalten sollte. Die Tat-
sache, dass in der UdSSR weder freies kirchliches Handeln noch Aufarbei-
tung der gemeinsamen Geschichte maglich war, hat ein Ubriges getan. Ei-
ne leidenschaftslose und gemeinsame Analyse der historischen Ereignisse,
wie sie ja auch im Dokument von Balamand gefordert wird, ist notwendige
Voraussetzung fiir eine Verbesserung der zwischenkirchlichen Beziehun-
gen. Allerdings ist nicht abzusehen, dass Bestrebungen in dieser Richtung
unternommen wirden.

Neben den innerukrainischen 6kumenischen Beziehungen sind auch die
auf Weltebene berihrt. Bekanntlich haben die oben beschriebenen Ereig-
nisse in der Ukraine den offiziellen 6kumenischen Dialog zwischen den
beiden Kirchen erheblich belastet und praktisch zum Stillstand gebracht.
Ohne Zweifel spielen hier auch divergierende Interessen innerhalb der
Orthodoxie eine Rolle. Die Spannungen zwischen Moskau und Konstanti-
nopel werden durch komplizierte Beziehungen zwischen den grie-
chischsprachigen orthodoxen Kirchen, vor allem zwischen dem Okumeni-
schen Patriarchat und der Kirche von Hellas, noch zusatzlich erschwert.
Die Katholische Kirche steht in dem Dilemma, einerseits ihre Kirchen 0st-
lichen Ritus anzuerkennen und zu ihnen zu stehen, andererseits sich den
orthodoxen Kirchen anzunéhern, fur die die katholischen Ostkirchen in der
Regel nicht akzeptabel sind. Das Problem zeigt sich oft bei Hierarchen aus
katholischen Ostlichen Kirchen, die etwa als Mitglieder dkumenischer
Kommissionen oder offizieller Delegationen benannt werden und dann
normalerweise von der orthodoxen Seite als Gesprachspartner abgelehnt
werden. Das Problem scheint nicht I6sbar zu sein, so lange die katholischen
Ostkirchen von den orthodoxen Kirchen nicht als gleichberechtigt aner-
kannt werden. Damit das aber geschieht, muss sich das Verhaltnis der Ka-
tholischen Kirche zu ihren 6stlichen Kirchen als Ortskirchen andern. Aus
diesem Grund hat die Frage der ,,6stlichen Okumene* so grofe Bedeutung
fur die Ekklesiologie der Katholischen Kirche Gberhaupt.



Konfrontation statt Okumene 59

5. Schlussbemerkung

Es zeigt sich, dass die kirchliche Situation in der Ukraine auf3erst kompli-
ziert ist. Von Okumene kann kaum die Rede sein, zumal punktuelle Zu-
sammenarbeit in der Regel andere, namlich nationale Motive hat, nicht
aber 6kumenische. Die Interessen des Staates, vor allem des Présidenten,
der nach verschiedenen Skandalen in einer duerst bedréngten Position ist,
erschweren die Lage zusatzlich. Der Besuch des Oberhauptes der Katholi-
schen Kirche und seine Implikationen kdnnen nicht verstanden werden oh-
ne den Kontext der orthodox-katholischen Beziehungen berhaupt, die ge-
rade durch die Geschehnisse in Galizien belastet wurden.

Es ist zu betonen, dass auch die Probleme der ROK bzw. der Orthodo-
xen Kirche in der Ukraine, die in Gemeinschaft mit ihr steht, im Kontext
der allgemeinen Beziehungen zwischen Katholischer Kirche und Orthodo-
xer Kirche zu sehen sind. Wie angedeutet, haben diese Probleme jedoch in
der Ukraine ihren Ausgang genommen. Hierbei sind zwei Aspekte wichtig.
Zum Ersten ist es der erwadhnte Streit um die Gemeinde- und Kirchenge-
bé&ude, der inzwischen vor allem deswegen abgeflaut ist, weil viele neue
Kirchen gebaut wurden bzw. Gemeinden sich einigen konnten, in welcher
Reihenfolge sie Kirchengebdaude nutzen werden. Dennoch ist die Orthodo-
xe Kirche mit der Situation dufRerst unzufrieden, weil sie vor der Wiederzu-
lassung der Griechisch-Katholischen Kirche in Galizien die grofite Zahl an
Gemeinden hatte und von dort ein erheblicher Teil des Priesternachwuch-
ses kam. Zum Zweiten (und damit zusammenhéngend) wird der Besuch des
Papstes ebenso wie die Errichtung lateinischer und griechisch-katholischer
Kirchenstrukturen in vielen osteuropdischen Landern als Expansion ver-
standen, die die ,,Uniatisierung™ oder Ausmerzung der Orthodoxen zum
Ziel habe. So hat Patriarch Aleksij II. Ende Mérz dieses Jahres von der ,,ka-
tholischen polnischen Expansion auf das Gebiet von Russland, der Ukraine,
WeiBrussland und Kasachstan“™®" gesprochen. Sie sei eine Art von Revan-
che fur den misslungenen Versuch, Russland im 17. Jahrhundert zu katho-
lisieren. Der Katholischen Kirche ist es bislang offensichtlich nicht gelun-
gen, diese Beflirchtungen, die in der Gesamtorthodoxie weit verbreitet sind,
zu zerstreuen. Sie wird versuchen mussen, zwischen dem berechtigten An-

101 7it. nach Viktor Jelens’kyj, ,,Prystrasti navkolo vizytu*, Ljudyna i svit 487 (2001)

40-43, hier: 43.



60 Thomas Bremer

liegen der Seelsorge an ihren Glaubigen und dem Interesse an geschwister-
lichen Beziehungen zur Orthodoxie einen Ausgleich zu finden.

Weiterhin ist zu bedenken, dass die innerorthodoxen Streitigkeiten
nicht ohne die Rolle des Okumenischen Patriarchen verstanden werden
konnen. Urspringlich war ein Besuch des Patriarchen fiir Ende Mai in der
Ukraine geplant, der jedoch nach massiven Protesten der UOK-MP abge-
sagt wurde. Ahnlich wie in anderen postsowjetischen Staaten (vor allem in
Estland) ist in der Ukraine ein Konflikt zwischen dem Okumenischen Pat-
riarchat und dem Moskauer Patriarchat um die jurisdiktionelle Zugehorig-
keit der Gemeinden entbrannt. In einem Schreiben an Patriarch Bartholo-
maios verweisen die russischen Bischofe des Moskauer Patriarchats darauf,
dass es sich um eine innerukrainische Angelegenheit handle, die nicht von
aufl’en gelost werden konne. Sie verneinen jede Moglichkeit einer Vereini-
gung mit den anderen orthodoxen Kirchen, ohne dass ein BuRakt der ent-
sprechenden Bischofe vorausgegangen sei. Die Glaubigen seien mit dem
Autonomiestatus, den die Orthodoxe Kirche habe, zufrieden. In einem ahn-
lichen Sinne, ndmlich in strikter Ablehnung jeder Vermittlung durch den
Okumenischen Patriarchen, hatte sich einige Tage nach dem Griechenland-
Besuch des Papstes in Moskau der russische Patriarch und Erzbischof
Christodoulos von Athen geauRert.

Fir die faktisch isolierte ROK ist die Situation jetzt sehr schwierig.
Nach den Verséhnungsangeboten des Papstes und seinen zahlreichen Er-
klarungen, er wolle niemanden von der Orthodoxie abwerben, ist es fiir die
kanonische Kirche um so schwerer, jetzt noch das Angebot zur Zusammen-
arbeit auszuschlagen. Sie wird sich einen Weg suchen missen, zwischen
ihren berechtigten Interessen und der zweifellos fiir sie sprechenden kano-
nischen Lage einerseits und den Interessen zahlreicher Orthodoxer in der
Ukraine andererseits auszugleichen. Das wird ohne eine gewisse 6kumeni-
sche Offnung kaum mdglich sein. Diese wiederum scheint angesichts der
vielen ,,Falken* im Episkopat wie auch unter den Glaubigen nur schwer zu
verwirklichen. Daher ist kaum zu erwarten, dass fiir die komplizierte kirch-
liche Situation in der Ukraine bald eine Losung gefunden wird.



Zum Autor

Thomas Bremer, Dr. theol., Univ.-Prof. fiir Okumenik und Friedensfor-
schung an der Katholisch-Theologischen Fakultat der Universitat Minster.
Geb. 1957, Studium der Katholischen Theologie, der Slavischen und der
Klassischen Philologie in Mlnchen und Belgrad, 1985-1995 wissenschaft-
licher Mitarbeiter am (damaligen) Katholisch-Okumenischen Institut der
Universitat Minster, 1990 Promotion mit einer Arbeit zur Ekklesiologie in
der Serbischen Orthodoxen Kirche, 1996-1999 Geschéftsfuhrer der Deut-
schen Gesellschaft fur Osteuropakunde (Berlin), zum Sommersemester
1999 Berufung nach Minster. Gastprofessuren an den Theologischen Fa-
kultdten der ,,European Humanitarian University” Minsk und der Universi-
tdt Lund/Schweden. Mitglied des Executive Committee des ,,International
Council for Central and East European Studies®; Vorstandsmitglied der
,,Deutschen Gesellschaft fiir Osteuropakunde*; Fachberater fiir Ostkirchen-
kunde des Lexikon fiir Theologie und Kirche; Redaktionsmitglied der Zeit-
schrift Ost-West. Europaische Perspektiven; Mitherausgeber der Zeitschrif-
ten Stdosteuropa, Una Sancta und Crkva u svijetu; Mitglied der Wissen-
schaftlichen Arbeitsgruppe beim Sekretariat der Deutschen Bischofskonfe-
renz.

Wichtige Publikationen: Ekklesiale Struktur und Ekklesiologie in der Serbi-
schen Orthodoxen Kirche im 19. und 20. Jahrhundert, Wirzburg 1992; Reli-
gion und Nation im Krieg auf dem Balkan (Hg.), Bonn 1996; Serbiens Weg in
den Krieg. Kollektive Erinnerung, nationale Formierung und ideologische
Aufristung (Hg. mit N. Popov und H.-G. Stobbe), Berlin 1998; Orthodoxie
im Dialog. Bilaterale Dialoge der orthodoxen und der orientalisch-
orthodoxen Kirchen 1945-1997 (Hg. mit J. Oeldemann und D. Stoltmann),
Trier 1999; sowie zahlreiche Aufsatze.



