
Erfurter Vorträge  

zur Kulturgeschichte des Orthodoxen Christentums 

1/2001 

 
 

 
 
 
 
THOMAS BREMER 
 

 

 

KONFRONTATION STATT ÖKUMENE. 

ZUR KIRCHLICHEN SITUATION IN DER UKRAINE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hg.: Vasilios N. Makrides, Dirk Uffelmann 

 
 
 

 

 
Religionswissenschaft (Orthodoxes Christentum)



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
Erfurter Vorträge  
zur Kulturgeschichte des Orthodoxen Christentums, 1/2001 
Edited by Vasilios N. Makrides, Dirk Uffelmann 
ISSN 1618-7555 
 
 
© 2001 by the University of Erfurt 

Chair of Religious Studies (Orthodox Christianity) 
P.O.Box 900 221 
D-99105 Erfurt 
Germany 
 
 



Vorwort 
 

 
 

Mit dem ersten Heft der Erfurter Vorträge zur Kulturgeschichte des Ortho-

doxen Christentums startet eine wissenschaftliche Reihe, die auf die besonde-

re Ausrichtung des Erfurter Lehrstuhls für Orthodoxes Christentum zurück-

geht. Die Verortung des Lehrstuhls innerhalb der Religionswissenschaft und 

im breiteren Rahmen der kulturwissenschaftlichen Orientierung der Universi-

tät Erfurt ist innerhalb der deutschsprachigen Universitätslandschaft bislang 

ein Unikum. Der Schwerpunkt der Lehre und Forschung liegt auf der Kultur 

des Orthodoxen Christentums in ihrer ganzen, ideellen wie materiellen Brei-

te, der konzept- wie sozialgeschichtlichen Eigenart dieser Kultur und ihrer 

Bedeutung für die Geschichte der orthodoxen Völker Ost- und Südosteuro-

pas. Die tiefgreifenden soziopolitischen Umwälzungen, die in den 1990er 

Jahren in Osteuropa, also in vielen Ländern mit mehrheitlich orthodoxer Kul-

tur (z.B. Russland, Jugoslawien), abliefen, rückten die kulturellen Implikatio-

nen des Orthodoxen Christentums in den Mittelpunkt breiter Aufmerksam-

keit.  

 

Mit dem vorliegenden Vortrag wird ein wichtiges Problemfeld in der heuti-

gen orthodoxen Welt ausgeleuchtet, nämlich Schwierigkeiten, welche die 

Koexistenz der verschiedenen christlichen Kirchen in der Ukraine nach sich 

zieht. Heutzutage ist kein anderes überwiegend orthodox geprägtes Land 

nach dem Zusammenbruch des ehemaligen Ostblocks so gespalten wie die 

Ukraine. In den 90er Jahren bestanden allein drei konkurrierende Orthodoxe 

Kirchen: die des Moskauer Patriarchats, die des einseitig ausgerufenen Kie-

ver Patriarchats und die Ukrainische Autokephale Orthodoxe Kirche. Darü-

ber hinaus existiert in der Westukraine eine starke Griechisch-Katholische 

Kirche des byzantinischen Ritus, die, zu Sowjetzeiten verfolgt, seit der Wen-

de staatliche Anerkennung genießt, sowie die Römisch-Katholische Kirche. 

All dies schafft im Zusammenhang mit vielen anderen Faktoren (etwa den 

immensen wirtschaftlichen Problemen des Landes, dem Fehlen funktionie-

render Sozialsysteme, mit Korruption, steigender Kriminalität und Alkoho-

lismus sowie der inneren national-kulturellen Spaltung zwischen Ost- und 

Westukraine, die Huntington im “Clash of Civilisations” als Paradebeispiel 

für seine These vom Ost-West Binarismus anführt) zusätzliche Integrations-

probleme und interreligiöse Spannungen.  



Mit Prof. Dr. Thomas Bremer von der Universität Münster konnte ein aus-

gewiesener Kenner der gegenwärtigen religiösen Situation in Ost- und Sü-

dosteuropa für diesen Beitrag gewonnen werden, der die komplexe religiöse 

Lage in der heutigen Ukraine ausführlich und facettenreich beleuchtet. Der 

dieser Publikation zugrundeliegende Vortrag wurde auf gemeinsame Initiati-

ve des Lehrstuhls für Religionswissenschaft (Orthodoxes Christentum) der 

Universität Erfurt und des Lehrstuhls für Kirchengeschichte des Mittelalters 

und der Neuzeit der Theologischen Fakultät Erfurt (Prof. Dr. Josef Pilvousek) 

am 15. Mai 2001 in Erfurt gehalten. Prof. Pilvousek gilt dafür wie auch für 

die fruchtbare Lehrstuhlkooperation besondererer Dank. Für das Zustande-

kommen dieses Heftes war der Beitrag von Silke Graupner, M.A., von ent-

scheidender Bedeutung. Ihr danken wir dafür vielmals. Dasselbe gilt auch für 

Brigitte Kanngießer, die bei der Korrektur des Manuskriptes mitwirkte, sowie 

für Diana Püschel, die Sekretärin des Lehrstuhls, die das Unternehmen orga-

nisatorisch begleitete. Die finanzielle Unterstützung der Universität Erfurt 

ermöglichte dankenswerter Weise den Druck.  

 

Erfurt, im Dezember 2001 

 

Vasilios N. Makrides                              Dirk Uffelmann  
  

 



Konfrontation statt Ökumene. 

Zur kirchlichen Situation in der Ukraine 

 

Thomas Bremer  

 

 

Die Ukraine ist wohl derjenige von allen postsozialistischen Staaten Osteu-

ropas, in dem die Situation der Kirchen und Religionsgemeinschaften am 

kompliziertesten und unübersichtlichsten ist. Das wurde im Verlauf des 

Jahres 2001 besonders deutlich, als der Besuch von Papst Johannes Paul II. 

in der Ukraine näher rückte und schließlich auch stattfand: Die Positionen 

der christlichen Kirchen zu diesem Besuch reichten von völliger Ableh-

nung bis zu rückhaltloser Unterstützung. Der politische Hintergrund nicht 

nur dieser Reise, sondern auch der zwischenkirchlichen Beziehungen in der 

Ukraine wurde hierdurch sehr deutlich. Wie groß die Gegensätze waren, 

lässt sich an zwei Beispielen ablesen: 

Ende des Jahres 2000 veröffentlichten die katholischen Bischöfe der 

Ukraine einen Hirtenbrief, der sich vor allem mit dem für Ende Juni 2001 

geplanten Besuch beschäftigt.  

„Wir sind überzeugt“, so sagen sie in dem Schreiben, „dass nicht nur die 

Katholiken, sondern alle Menschen die Ankunft des Heiligen Vaters mit ei-

nem Gefühl der tiefen Hochachtung erwarten werden, und wir wünschen, 

dass er als Gesandter der Liebe und des Friedens allen Gottes Segen bringen 

möge, weil jeder Besuch des Heiligen Vaters reiche Früchte trägt“. Etwas 

weiter heißt es: „Der Besuch des Heiligen Vaters in der Ukraine ist ein gro-

ßes Geschenk und eine Gnade der Vorsehung, die unserem Land großen 

Nutzen bringt.“
1
  

Auf einer orthodoxen russischen Internetsite hingegen las man folgenden 

Satz: 

Der jetzige Besuch des römischen Papstes auf dem kanonischen Territorium 

der Russischen Orthodoxen Kirche erweist sich nicht nur als feindliche 

Handlung, sondern als provozierender und verräterischer Schritt, als Akt der 

Aggression.  

                                                           
1
  Der Text findet sich etwa auf der Homepage der Römisch-Katholischen Kirche in 

der Ukraine unter http://www.rkc.lviv.ua (Download: 5.12.2001). 

http://www.rkc.lviv.ua/


Thomas Bremer 

   

6 

Der Artikel ist überschrieben mit den Worten „Der Besuch des Papstes fällt 

mit dem 60. Jahrestag des Angriffs Hitlers zusammen“, und auf der ersten 

Seite findet sich ein Foto deutscher Wehrmachtsflugzeuge, die gerade 

Bomben abwerfen. Der Artikel endet mit den Worten:  

Am 22. Juni werden wir uns an ein furchtbares Jubiläum erinnern, den 60. 

Jahrestag des Angriffs eines verrückten Fanatikers, Diktators und Mörders 

von Millionen auf der russischen Erde. An diesem Tag wurde Kiev bombar-

diert. [...] Versteht der römische Papst, welche blutigen Assoziationen sein 

Besuch hervorruft? Wird er auf die Stimme der Vernunft hören oder die lo-

gische Kette von Übereinstimmungen zum furchtbaren totalitären Ende füh-

ren?
2
 

Diese beiden Zitate zeigen, dass der Besuch des Papstes in der Ukraine von 

den beiden großen christlichen Kirchen, der Katholischen Kirche und der 

Russischen Orthodoxen Kirche (künftig: ROK) sowie der mit ihr in Ge-

meinschaft stehenden Orthodoxen Kirche in der Ukraine, völlig unter-

schiedlich bewertet wurde, zumal diese Zitate zwar willkürlich ausgewählt 

sind, aber durchaus die allgemein verbreitete Stimmung in den beiden Kir-

chen wiedergeben. Die Ukraine, historisches Kernland der heutigen ostsla-

vischen Staaten, von wo die Christianisierung des ostslavischen Raumes 

ihren Ausgang genommen hat, lebt heute in einer äußerst verworrenen reli-

giösen Situation, die durch die schwierigen politischen Verhältnisse im 

Lande noch verkompliziert wird.  

Um die Zusammenhänge historisch einordnen zu können, soll zunächst 

ein kurzer geschichtlicher Überblick über die kirchliche und staatliche 

Entwicklung der Ukraine gegeben werden. In einem zweiten Teil werden 

die kirchlichen Geschehnisse seit der Zeit der Perestrojka beschrieben, an-

schließend sollen die heute existierenden orthodoxen und katholischen Kir-

chen im Land dargestellt werden. Der letzte Teil ist den aktuellen Konflik-

ten und Auseinandersetzungen, vor allem angesichts des Papstbesuchs, ge-

widmet. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
2
  http://www.pravoslavie.ru/analit/papainvasion.htm (Download: 05.12.2001). 

http://www.pravoslavie.ru/analit/papainvasion.htm


Konfrontation statt Ökumene  7 
_____________________________________________________________________________________ 

1. Die historische Entwicklung der Ukraine 

 

„U-kraine“ bedeutet eigentlich Grenzland, Randgebiet. Die Bezeichnung 

weist darauf hin, dass es sich um eine Außensicht handelt
3
. Von Moskau 

aus gesehen, lag die Ukraine eben am Rand. Allerdings vernachlässigt die 

Bezeichnung die Tatsache, dass die Anfänge der russischen Kultur, der 

Staatsbildung und eben auch des Christentums in Kiev
4
 lagen, das deswe-

gen auch „Mutter der russischen Städte“ genannt wird.  

 

 

Die Anfänge des Christentums in der Ukraine und die Ablösung von Mos-

kau 

 

Zum Ende des 10. Jahrhunderts, wahrscheinlich im Jahr 988, hat sich 

Großfürst Vladimir (ukr.: Volodymyr) taufen lassen und seinen Untertanen 

ebenfalls die Annahme des Christentums befohlen.
5
 Zu jener Zeit bildeten 

die ostslavischen Stämme einen lockeren Verbund von Fürstentümern, an 

deren Spitze ein Großfürst stand. Bereits vorher hatte es Kontakte zum 

Christentum gegeben, aber unter Vladimir wurde das Christentum gleich-

sam Staatsreligion. Relikte der vorchristlichen Religion der Slaven konnten 

sich jedoch lange Zeit halten, so dass etwa das dvoeverie, das Vorhanden-

sein von heidnischen Elementen in der christlichen Volksfrömmigkeit, über 

Jahrhunderte hinweg bei den Ostslaven präsent blieb.  

Trotz verschiedener Kontakte zum christlichen Westen übernahmen die 

Ostslaven das Christentum von Konstantinopel und damit in seiner östli-

chen, byzantinischen Form. Das sollte weit reichende Folgen für die ge-

samte osteuropäische Geschichte haben. Die ersten Bischöfe, die von 

Konstantinopel aus nach Kiev entsandt wurden, waren Griechen, und auch 

in den nächsten Jahrhunderten gab es eine Reihe von Griechen auf dem 

                                                           
3
  Allerdings gibt es auch die Interpretation von „Ukraine“ als Grenzland zur Steppe 

hin: vgl. Andreas Kappeler, Kleine Geschichte der Ukraine, München 1994, 17. 

Siehe hierzu auch: Hans Hecker, „Die Ukraine – Grenzland zwischen Ost und 

West“, Ost-West. Europäische Perspektiven 2 (2001) 83-94. 
4
  In diesem Text wird nicht die ukrainische Bezeichnung Kyjiv, sondern das einge-

deutschte Kiev verwendet; ebenso Krim statt Krym und Odessa statt Odesa. Bei al-

len anderen ukrainischen Bezeichnungen wird die wissenschaftliche Transkription 

benutzt. 
5
  Zu den näheren Umständen dieses Geschehens vgl. Ludolf Müller, Die Taufe Ruß-

lands, München 1987. 



Thomas Bremer 

   

8 

Metropolitenstuhl von Kiev. Formal blieb die ostslavische Kirche bis zum 

15. Jahrhundert eine Metropolie innerhalb des Patriarchats von Kon-

stantinopel. Noch Metropolit Isidor, Teilnehmer am Konzil von Ferrara-

Florenz 1438/ 1439 und letzter der Metropoliten von Kiev, war ethnischer 

Grieche.  

In den Jahrhunderten nach der Christianisierung der Ostslaven entwi-

ckelte sich das Kiever Reich, die Rus’, zu einem bedeutenden Machtfaktor 

im östlichen Europa. Kulturell war es vom Christentum in seiner östlichen, 

byzantinischen Form geprägt, wobei allerdings der frühe Gebrauch der sla-

vischen Sprache in der Liturgie und in der kirchlichen Literatur einen eige-

nen, wichtigen Akzent setzte. In der Folgezeit wurden weitere Bistümer 

gegründet, die Suffragane des Metropoliten von Kiev blieben. 

Ab dem 12. Jahrhundert verlagerte sich der Schwerpunkt des Reiches 

nach Norden; die Fürstentümer im Nordwesten und in den Gebieten um 

Moskau herum erlangten immer größere Bedeutung. Schließlich wurde 

auch der Sitz des Großfürsten und damit das Zentrum des Reichs dorthin 

verlegt. An der Wende vom 13. zum 14. Jahrhundert übersiedelte der Met-

ropolit nach Vladimir (nordöstlich von Moskau) an den Hof des Großfürs-

ten, behielt aber seinen Titel „Metropolit von Kiev“ bei. 1326 verlegte er 

seinen Sitz endgültig nach Moskau. Die Stadt Kiev selbst verlor an Bedeu-

tung; sie fiel 1362 an das Großfürstentum Litauen. 

Diese soeben skizzierte Entwicklung wird von der russischen und der 

ukrainischen Geschichtsschreibung völlig unterschiedlich bewertet. Von 

den Russen wird sie verstanden als Verlagerung des Schwerpunktes der 

Rus’ von Kiev nach Norden, so dass eine Kontinuität zwischen dem Kiever 

Reich und dem Moskauer Reich gesehen wird. Auch die traditionelle 

deutschsprachige Osteuropageschichte hat weitgehend diese Ansichtsweise 

übernommen; jede der gängigen Geschichten Russlands beginnt in Kiev. 

Die ukrainischen Historiker dagegen bemühen sich, das Kiever Reich und 

das Moskauer Reich als zwei völlig unterschiedliche Phänomene zu behan-

deln. Sie versuchen, die Kontinuität des Kiever Reichs auch nach dem 13. 

Jahrhundert in Kiev, das heißt in Litauen und eben in der späteren Entwick-

lung darzustellen, während die Staatenbildung im Norden als eigene, sepa-

rate Entwicklung verstanden wird.
6
 Sicherlich hat es nicht die großen Be-

                                                           
6
  Hieraus ergeben sich auch die Probleme einer Geschichte der Ukraine, auf die 

Kappeler in seiner Einleitung verweist: Kappeler, Kleine Geschichte, 8-11; vgl. 

auch: ebd., 35-40. 



Konfrontation statt Ökumene  9 
_____________________________________________________________________________________ 

völkerungswanderungen gegeben, von denen die russischen Historiker tra-

ditionell ausgegangen sind (wonach die Bevölkerung des Kiever Reichs 

nach Norden gewandert sei); allerdings ist zu beachten, dass die Metro-

politen durch die Beibehaltung ihres Titels „von Kiev“ die Kontinuität be-

tonen wollten.
7
 Sie verstanden also offensichtlich (wie auch die Fürsten) 

die Verlagerung des Machtschwerpunktes nach Norden in Kontinuität zur 

bisherigen historischen Erfahrung. Völlig unhistorisch ist es jedenfalls, zu 

dieser Zeit von nationalen Vorstellungen („Russen“ und „Ukrainer“) aus-

zugehen. Die sprachliche und kulturelle Unterscheidung erfolgte erst spä-

ter, und ein nationales Bewusstsein (im modernen Sinne) lässt sich ohnehin 

erst für die Neuzeit nachweisen. 

Ab dem 14. Jahrhundert kam es auf dem Gebiet der heutigen Ukraine 

zu einer unterschiedlichen Entwicklung im Westen und im Osten: Zum ei-

nen erlangten in den westlichen Gebieten das Fürstentum Litauen und das 

polnische Königreich, die sich 1569 zu einer Personalunion verbanden, 

immer größere Bedeutung. Für die ostslavische orthodoxe Bevölkerung 

hatte das schwerwiegende Konsequenzen, da sie (nach der Christiani-

sierung Litauens im 14. Jahrhundert) in einem katholisch geprägten Staat 

leben musste. Es gab verschiedene Versuche, die orthodoxe Bevölkerung 

unter einem Metropoliten zu organisieren, der nicht in Moskau lebte, so 

etwa die kurzlebige Metropolie von Halyč (1303-1347). Diese Bemühun-

gen sind nur zu verstehen angesichts der erfolgreich abgeschlossenen 

„Sammlung der russischen Länder“, d.h. der Konsolidierung des russi-

schen (moskovitischen) Staates. Für das westlich gelegene Staatswesen mit 

seinem hohen Anteil an orthodoxer Bevölkerung, die in kirchlicher Hin-

sicht dem in Moskau residierenden Metropoliten von Kiev unterstand, stell-

te die Idee eines einheitlichen ostslavischen, „russischen“, orthodoxen 

Staates eine potenzielle Bedrohung dar.  

Nach dem misslungenen Versuch des Metropoliten Isidor, die Union 

von Ferrara-Florenz nach 1439 in Moskau durchzusetzen, hatte sich die 

Moskauer Kirche von Konstantinopel unabhängig gemacht, indem sie ei-

nen Metropoliten wählte (also nicht mehr aus Konstantinopel erbat), der 

nun den Titel „von Moskau“ trug. Daraufhin gründete Litauen im Jahre 

1458 eine Metropolie in Kiev, die von Konstantinopel abhängig war. Die-
                                                           
7
  Vgl. hierzu: Jaroslaw Pelenski, “The Origins of the Muscovite Ecclesiastical 

Claims to the Kievan Inheritance (Early Fourteenth Century to 1458/1461)”, in: 

Boris Gasparov/Olga Raevksy-Hughes (eds.), Slavic Cultures in the Middle Ages, 

Berkeley/Los Angeles/Oxford 1993, 102-115. 



Thomas Bremer 

   

10 

ser Metropolie sollten die Orthodoxen in Litauen unterstehen, doch konnte 

sie auf Grund verschiedener Umstände (vor allem wegen der Eroberung 

Konstantinopels durch die Osmanen) keine große Bedeutung erlangen. 

Neben dieser Entwicklung im westlichen Teil der heutigen Ukraine 

lässt sich in der Ostukraine eine gewisse Instabilität durch das wiederholte 

Eindringen von Steppenvölkern, insbesondere der Tataren, die 1482 sogar 

Kiev eroberten, registrieren. Als eine wichtige Begleiterscheinung ist das 

Aufkommen der Kosaken zu betrachten, die sich an den Rändern der Step-

pe zu einem bedeutenden Machtfaktor entwickeln sollten. Sie stellten ein 

Gegengewicht zum polnisch-litauischen Machtschwerpunkt im Westen dar. 

Die Zweiteilung, die die religiöse und nationale Entwicklung der Ukraine 

in den späteren Jahrhunderten prägen sollte, ist hier schon angelegt.  

 

 

Die Union von Brest und die Zweiteilung der Ukraine 

 

1595/1596 wurde die berühmte Union von Brest geschlossen. Die orthodo-

xen Bischöfe im Königreich Polen-Litauen einigten sich darauf, mit dem 

Papst in Verhandlungen über eine Kirchenunion einzutreten, in der sie ihre 

Autonomie behalten könnten, wenn sie die Oberhoheit des Papstes aner-

kennen würden. 1596 kam es tatsächlich zum Abschluss einer solchen Uni-

on, die sich jedoch unter den Orthodoxen in Polen-Litauen allgemein nicht 

durchsetzen konnte, zumal auch einige Bischöfe sehr bald wieder von die-

sem Vorhaben abrückten. Die Folge war eine Zweiteilung der orthodoxen 

Bevölkerung in „unierte“ (griechisch-katholische) Christen und in solche, 

die orthodox blieben. 

Den griechisch-katholischen Christen war eine Reihe von Privilegien 

zugesagt worden, vor allem hinsichtlich der Verwendung ihrer liturgischen 

Traditionen. Allerdings erwies es sich bald, dass die katholische Kirche des 

lateinischen Ritus immer eine bevorzugte Stellung innehaben sollte. Die 

den „Unierten“ gewährten Privilegien wurden nicht nur faktisch rasch ein-

geschränkt, sondern z.T. auf der Synode von Zamość 1720 auch offiziell 

beseitigt. Die Versprechungen, die den orthodoxen Bischöfen beim Uni-

onsabschluss gemacht worden waren, nämlich ihre Eigenheiten beibehalten 

zu können, wurden also nur zum Teil erfüllt. 

Grundsätzlich lässt sich sagen, dass die Griechisch-Katholische Kirche 

gegenüber der Orthodoxie immer dann bevorzugt behandelt wurde, wenn 



Konfrontation statt Ökumene  11 
_____________________________________________________________________________________ 

die entsprechenden Gebiete unter „katholischer“ Herrschaft standen (Polen, 

Habsburgerreich), und dass ihr immer dann Ungemach bis hin zum völli-

gen Verbot drohte, wenn sie unter „orthodoxer“, d.h. russischer Herrschaft 

leben musste. Genau umgekehrt verhielt es sich für die Orthodoxen, auch 

wenn die Verfolgungen in der Regel nicht so rigoros waren.  

Zur Bereitschaft der orthodoxen Bischöfe zu einer Union hatte sicher 

auch die Gründung eines orthodoxen Patriarchats in Moskau 1589 beiget-

ragen, das (als Patriarchat „der ganzen Rus’“) theoretisch auch den Ans-

pruch auf Oberhoheit über die Orthodoxen in Polen-Litauen erhob. In den 

östlichen Gebieten der Ukraine, die nicht von Polen-Litauen kontrolliert 

wurden, konnte sich die Union natürlich nicht durchsetzen. Die Kosaken 

verstanden sich immer mehr als Schutzherren der Orthodoxie und gingen 

schließlich 1654 die berühmte Vereinbarung von Perejaslavl‟ mit dem rus-

sischen Zaren ein, mit der sie sich ihm durch einen Treueeid unterstellten 

(wobei die Frage nach dem Umfang dieses Bündnisses zwischen ukraini-

schen und russischen Historikern strittig ist). „Seither ist die ukrainische 

Geschichte eng mit der russischen verbunden.“
8
 Nach einigen weiteren 

kriegerischen Auseinandersetzungen wurde 1686 im „Ewigen Frieden“ 

zwischen Moskau und Polen-Litauen die bereits vorher angedeutete Tei-

lung der Ukraine besiegelt. 

Diese Situation sollte für die Ukraine weit reichende Folgen haben, 

denn sie wurde zweigeteilt: Die rechtsufrige Ukraine, westlich des Dnjepr, 

gehörte zu Polen-Litauen. Hier konnte sich neben den polnischen katholi-

schen Magnaten und der orthodoxen (oder unierten) Landbevölkerung all-

mählich auch ein ukrainischer Kleinadel mit einem gewissen Bewusstsein 

einer nationalen Zugehörigkeit bilden. Dazu ist die jüdische Bevölkerung 

zu nennen, die häufig als Steuerpächter für die polnischen Adeligen tätig 

und daher bei der orthodoxen Landbevölkerung äußerst unbeliebt war. In 

der Ukraine östlich des Dnjepr, also der linksufrigen Ukraine (allerdings 

unter Einschluss der Stadt Kiev), war der kosakische bzw. russische ortho-

doxe Einfluss dominierend. Hier gab es weder polnischen Adel noch katho-

lische Kirche, vielmehr verstand sich dieser Teil der Ukraine als Be-

schützerin und Hüterin der orthodoxen Identität, wovon auch die Einrich-

tung der wichtigen Kiever Akademie Zeugnis ablegt.
9
 Auf Grund ihrer in-

                                                           
8
  Kappeler, Kleine Geschichte, 67. 

9
 Allerdings war diese Akademie ihrerseits auch von westlichen Einflüssen geprägt, 

da eine Reihe ihrer Dozenten im Westen ausgebildet worden war. 



Thomas Bremer 

   

12 

tellektuellen Kapazität konnte sie einen wichtigen Einfluss auf Russland, 

insbesondere auf die Reformen der ROK unter Peter dem Großen, ausüben.  

Mit der endgültigen Aufhebung der Autonomie des Hetmanates, also 

des kosakischen Staatsgebildes, im Jahre 1686 wurde die Jurisdiktion über 

die Orthodoxe Kirche in der Ukraine dem Moskauer Patriarchat übertragen. 

Die ukrainischen Metropoliten der verschiedenen Machtbereiche hatten in 

den wirren Jahrzehnten vor dem „Ewigen Frieden“ (1686) versucht, unter 

der Jurisdiktion von Konstantinopel zu bleiben. Moskau hingegen hatte be-

reits früh seinen Anspruch auf die kirchliche Oberhoheit geltend gemacht. 

Schließlich begann es, die von ihm kontrollierten Gebiete der Jurisdiktion 

des russischen Patriarchen unterzuordnen.  

Diese Vorgänge sind äußerst umstritten, da die Übertragung der Juris-

diktion an Moskau vom Ökumenischen Patriarchat von Konstantinopel be-

reits damals nicht anerkannt wurde, was sie jedoch aufgrund der Machtver-

hältnisse hinnehmen musste. Für Konstantinopel erstreckt sich also die Ju-

risdiktion von Moskau eigentlich nicht auf das Gebiet der heutigen Ukrai-

ne. Diese Sichtweise wurde erneut im Synodalschreiben („Tomos“) deut-

lich, mit dem 1924 der Polnisch-Orthodoxen Kirche (die ja der ukraini-

schen Tradition entstammt) vom Ökumenischen Patriarchat die Autokepha-

lie gewährt wurde. Der unterschiedlichen Bewertung der Ereignisse von 

1686/1687 entstammen grundsätzlich viele der heutigen Spannungen zwi-

schen Moskau und Konstantinopel hinsichtlich der Ukraine. Mit der be-

schriebenen Entwicklung kam es auch zu einer immer stärkeren Russifizie-

rung der ukrainischen Orthodoxie im Osten, während die westlichen Bis-

tümer nach und nach zur Union übergingen.
10

 

Diese Zweiteilung der Ukraine blieb grundsätzlich über die Teilungen 

Polens am Ende des 18. Jahrhunderts hinaus in fast gleicher Weise erhal-

ten, wenn es auch territoriale Verschiebungen gab. Während des gesamten 

19. Jahrhunderts stand der größte Teil der Ukraine (mit Ausnahme Gali-

ziens) unter der Herrschaft Moskaus. Die Griechisch-Katholische Kirche 

wurde in jener Zeit verboten. Ihre Angehörigen wurden gezwungen, sich 

entweder der Römisch-Katholischen Kirche anzuschließen oder aber zur 

Orthodoxie zu konvertieren. In weiten Bereichen, in denen die Union zahl-

reiche Anhänger hatte, ist sie auf Grund dieser Maßnahmen praktisch völlig 

verschwunden (etwa auf dem Gebiet des heutigen Weißrussland). Sie 

konnte sich nur in Galizien behaupten, das unter der Herrschaft Österreich-

                                                           
10

  Vgl. hierzu: Orest Subtelny, Ukraine. A History, Toronto ²1998, 193f. 



Konfrontation statt Ökumene  13 
_____________________________________________________________________________________ 

Ungarns stand. Die Griechisch-Katholische Kirche und vor allem ihr Kle-

rus wurden zu einem der wichtigsten Träger des ukrainischen nationalen 

Bewusstseins; die Pflege von ukrainischer Sprache, Literatur und Kultur 

war bestimmendes Merkmal des österreichischen Galizien.
11

 Dazu gehörte 

auch die Einrichtung von theologischen Ausbildungsstätten für die grie-

chisch-katholische Geistlichkeit, die zunächst in Wien, dann in L‟viv und 

im 19. Jahrhundert auch in Przemyśl angesiedelt wurden.
12

  

 

 

Die kirchliche Entwicklung der Ukraine im 20. Jahrhundert 

 

Bis zum Ersten Weltkrieg gehörte der Großteil der Ukraine zu Russland, 

Galizien jedoch zum Habsburgerreich. Die Ereignisse im Zusammenhang 

mit dem Weltkrieg und der russischen Revolution führten zum Versuch 

einer ukrainischen Staatsbildung, dem jedoch nur kurzzeitiger Erfolg be-

schieden war. In der Orthodoxen Kirche des Landes kam es nach 1917 zu 

Bemühungen um eine autokephale, von Moskau unabhängigen Kirche, die 

von der Regierung gefördert wurden.
13

 Doch fand sich kein Bischof, der 

bereit gewesen wäre, diese Kirche zu unterstützen. In dieser Situation ent-

schloss sich eine Versammlung orthodoxer Priester und Gläubiger, unter 

Berufung auf eine angebliche Praxis des 2. Jahrhunderts, einem von ihnen 

gemeinsam die Hände aufzulegen und ihn so zum Bischof zu weihen – ein 

Vorgehen, das nach orthodoxem Verständnis nicht möglich ist. So entstand 

die „Ukrainische Autokephale Orthodoxe Kirche“ (UAOK), der stets der 

Makel mangelnder Kanonizität anhaftete. Sie wurde auch nach der Bildung 

der Ukrainischen Sowjetrepublik von den Behörden zunächst akzeptiert
14

, 

                                                           
11

  Vgl. John-Paul Himka, Religion and Nationality in Western Ukraine. The Greek 

Catholic Church and the Ruthenian National Movement in Galicia 1870-1900, 

Montreal/Kingston 1999.  
12

  Vgl. hierzu: Ernst Chr. Suttner, „Österreichs Politik gegenüber der griechisch-

katholischen Kirche Galiziens“, Ostkirchliche Studien 46 (1997) 3-14, hier: 11f. 
13

  Vgl. Vasyl‟ Ul'janovs‟kyj, Cerkva v Ukraïns‟kij deržavi 1917-1920 rr. (doba Uk-

raïns‟koï Central‟noï Rady), Kiev 1997; ders., Cerkva v Ukraïns‟kij deržavi 1917-

1920 rr. (doba Het‟manatu Pavla Skoropads‟koho), Kiev 1997; Bohdan R. Boci-

urkiw, “The Rise of the Ukrainian Autocephalous Orthodox Church, 1919-1922”, 

in: Geoffrey A. Hosking (ed.), Church, Nation and State in Russia and Ukraine, 

London 1991, 228-249. 
14

  Das hängt damit zusammen, dass sie als Gegengewicht zur ROK gesehen wurde. 



Thomas Bremer 

   

14 

1930 allerdings im Zusammenhang mit dem Kampf gegen jede Erschei-

nungsform von Religion liquidiert. 

Neben diesen Ereignissen brachte die Revolution von 1917 für die Uk-

raine zwei wichtige Veränderungen mit sich: Zum einen wurden die galizi-

schen Gebiete dem wiedererstandenen polnischen Staat zuerkannt, der so-

wohl in nationaler als auch in religiöser Hinsicht eine Polonisierungspolitik 

betrieb. Die Griechisch-Katholische Kirche wurde zwar toleriert, doch ge-

noss die lateinische Kirche zahlreiche Vorteile. Metropolit Andrej 

Šeptyc‟kyj (1865-1944), fast ein halbes Jahrhundert, von 1901 bis zu sei-

nem Tod, Oberhaupt der Griechisch-Katholischen Kirche, prägte diese 

durch sein Bemühen, zu den östlichen Wurzeln zurück zu gelangen, den 

Ritus zu entlatinisieren und ihre soziale Tätigkeit zu entwickeln.
15

  

Zum anderen entstand im Rahmen der Sowjetunion eine ukrainische 

Sowjetrepublik. Zwischen den beiden Weltkriegen hatte die Sowjetunion 

zunächst versucht, die nationalen Eigenheiten der einzelnen Nationen zu 

stärken, da sie die Bildung der Sowjetunion auch als Befreiung dieser Na-

tionen vom russischen zaristischen Imperialismus betrachtete. Als Folge 

dessen wurden die ukrainische Sprache und die ukrainische Kultur (natür-

lich nur soweit sie dem Sowjetregime genehm war) von offizieller Seite 

stärker gefördert als jemals zuvor. Das war auch einer der Gründe, warum 

die eigenständige ukrainische orthodoxe Kirche für einige Zeit toleriert 

wurde, bis sich die antireligiöse Kirchenpolitik der Sowjetunion durchsetz-

te und jegliches religiöses Leben verbot. 

Während des Zweiten Weltkriegs waren weite Teile der Ukraine von 

der deutschen Wehrmacht besetzt. Die Besatzer bemühten sich, einerseits 

die Kirchen wieder zuzulassen, die unter der sowjetischen Herrschaft ver-

folgt worden waren, um das Vertrauen der Bevölkerung zu gewinnen, und 

andererseits ukrainisches Nationalbewusstsein im Gegensatz zum russi-

schen zu stärken. Das hatte zur Folge, dass die autokephale Kirchengrün-

dung von 1921 wieder zu neuen Ehren kam, da die Reste dieser Kirche aus 

der Emigration jetzt die Chance erhielten, orthodoxes kirchliches Leben zu 

organisieren. Allerdings brach diese Kirchlichkeit mit dem Abzug der 

Deutschen zusammen.
16

 

                                                           
15

  Vgl. hierzu: Andrii Krawchuk, Christian Social Ethics in Ukraine. The Legacy of 

Andrei Sheptytsky, Toronto 1997. 
16

  Karel C. Berkhoff, “Was There a Religious Revival in Soviet Ukraine under the 

Nazi Regime?”, The Slavonic and East European Review 78 (2000) 536-567, zeigt, 

dass das religiöse Leben in der Sowjetukraine zu Kriegsbeginn bereits weitgehend 



Konfrontation statt Ökumene  15 
_____________________________________________________________________________________ 

Nach dem Zweiten Weltkrieg verschob sich die Grenze der So-

wjetunion nach Westen, und auch Galizien gelangte endgültig zur ukraini-

schen Sowjetrepublik.
17

 1946 wurde die Griechisch-Katholische Kirche auf 

einer vom Sowjetregime organisierten Versammlung („Synode“)
18

 verbo-

ten und konnte fortan nur in der westlichen Emigration und im Untergrund 

weiter existieren. Die Priester der verbotenen Griechisch-Katholischen Kir-

che hatten damals nur die Möglichkeit, entweder zur Orthodoxie überzutre-

ten oder auf ihr Amt zu verzichten und oft Gefängnis, Lagerhaft oder sogar 

den Tod in Kauf zu nehmen. Die Ukrainisierung der Republik machte jetzt 

einer verstärkten Russifizierung Platz; in allen Bereichen wurden vermehrt 

russische Kader eingesetzt.  

Mit der Perestrojka änderte sich die Lage in der Ukraine erheblich. Na-

tionale Bewegungen konnten jetzt offen auftreten und führten schließlich 

mit dem Zerfall der Sowjetunion zur Unabhängigkeit der Ukraine. Die 

Griechisch-Katholische Kirche trat aus dem Untergrund an die Öffentlich-

keit (nach dem historischen Besuch von Michail Gorbačev beim Papst En-

de 1989), und es konnten zahlreiche neue Bistümer geschaffen werden. Die 

Ereignisse jener Zeit sollen im Folgenden ausführlich betrachtet werden. 

 

 

2. Die Ereignisse seit Beginn der Perestrojka 

 

Zur Mitte der achtziger Jahre finden wir also in der Ukraine folgende reli-

giöse Situation vor: Die mit weitem Abstand größte Glaubensgemeinschaft 

war die ROK, die den überwiegenden Teil ihrer Gemeinden in dieser Sow-

jetrepublik besaß. Die Orthodoxe Kirche war in der Ukraine konstituiert als 

Exarchat des Moskauer Patriarchats; der Metropolit trug also den Titel 

„Exarch“. Die Frage nach Selbstständigkeit, also Autonomie oder gar Au-

tokephalie, stellte sich nicht; die orthodoxen Gläubigen in der Ukraine ge-

                                                                                                                                                                          

zum Erliegen gekommen war. Vgl. auch die anderen Arbeiten des Autors zu dieser 

Frage. 
17

  Bohdan R. Bociurkiw, The Ukrainian Greek Catholic Church and the Soviet State 

(1939-1950), Toronto 1996. 
18

  Vgl. Ernst Chr. Suttner, „Die Unterdrückung der Ukrainischen Unierten Kirche 

unter Stalin und das Moskauer Patriarchat“, Stimmen der Zeit 211 (1993) 560-572; 

vgl. auch: Bohdan R. Bociurkiw, “The Suppression of the Ukrainian Greek Catho-

lic Church in Postwar Soviet Union and Poland”, in: Dennis J. Dunn (ed.), Religion 

and Nationalism in Eastern Europe and the Soviet Union, Boulder/London 1987, 

97-119. 



Thomas Bremer 

   

16 

hörten zum Moskauer Patriarchat. Orthodoxes ukrainisches Kirchenleben 

unabhängig von Moskau gab es nur in der Emigration, im westlichen Aus-

land.  

Die Katholische Kirche existierte offiziell nur im römischen Ritus. Au-

ßer in Litauen, das mehrheitlich katholisch ist, wurden die Gemeinden in 

der Sowjetunion von einzelnen Priestern pastoral versorgt; es gab keine 

geregelte Hierarchie, wieder mit Ausnahme von Litauen. In Riga existierte 

ein Priesterseminar. In der Ukraine gab es nur einige wenige Priester, die 

die Gläubigen betreuten. Sie kommemorierten zumeist den Bischof, der sie 

geweiht hatte bzw. dem sie sich zugehörig fühlten. Für das Erzbistum L‟viv 

gab es in Polen einen Apostolischen Administrator. Die Griechisch-

Katholische Kirche existierte offiziell nicht, sie lebte aber sehr wohl im 

Untergrund, in der Illegalität. Sie hatte dort feste Strukturen, Bischöfe, 

Ausbildungsstätten, Klöster und Gemeinden. Daneben gab es als staatlich 

registrierte Glaubensgemeinschaft nur noch die Baptisten.
19

 Mit dem Ein-

setzen der politischen Lockerungen durch die Perestrojka sollte sich diese 

Situation rasch ändern.
20

 

 

 

Die Griechisch-Katholische Kirche 

 

Mit der Perestrojka und den gewaltigen Umwälzungen in der UdSSR, die 

ja schließlich zur Unabhängigkeit der Ukraine und zur Auflösung des Sow-

jetstaates führten, veränderte sich auch die religiöse Landschaft völlig. Die 

ersten Bewegungen waren hinsichtlich des Schicksals und der Existenz der 

Griechisch-Katholischen Kirche wahrzunehmen. Zwar wussten Beobach-

ter, dass diese Kirche im Untergrund fortlebte, doch wurde ihre Existenz 

von Vertretern des Staates und auch der ROK immer bestritten, wenn (vor 

allem von Besuchern aus westlichen Kirchen) danach gefragt wurde. Die 

Tatsache, dass es in der westlichen Emigration (in Nord- und Südamerika 

und Westeuropa) ein florierendes Leben der Griechisch-Katholischen Kir-

che ukrainischer Tradition gab, hielt das Bewusstsein von der Existenz der 

Kirche wach. Von den Bischöfen dieser Kirche, die 1946 im Amt waren, 

                                                           
19

  Wie überall in der UdSSR, so waren auch in der Ukraine die Baptisten gespalten in 

die „Unionsbaptisten“ und die „Nichtregistrierten“. 
20

  Einen guten Überblick bietet Katrin Boeckh, „Aus dem kirchlichen Leben der post-

sowjetischen Ukraine“, Kirche im Osten 42/43 (1999/2000) 144-155. 



Konfrontation statt Ökumene  17 
_____________________________________________________________________________________ 

überlebte nur ein einziger die Verfolgungsmaßnahmen, nämlich der be-

rühmte Metropolit Josyf Slipyj, Nachfolger von Metropolit Šeptyc‟kyj, der 

während des II. Vatikanischen Konzils nach Rom ausreisen durfte und dort 

1984 verstarb. 

Bereits in den frühen 80er Jahren hatte es im Untergrund verstärkte Ak-

tivitäten der „Unierten“ gegeben, so 1983 die Gründung eines „Komitees 

zur Verteidigung der Rechte der Ukrainisch-Katholischen Kirche“, seit 

1984 die Publikation einer Chronik.
21

 Im Sommer 1987 trat eine größere 

Gruppe von Mitgliedern der Kirche an die Öffentlichkeit, und seither gab 

es zahlreiche Appelle und Aktionen, um die Wiederzulassung der Grie-

chisch-Katholischen Kirche in der Ukraine zu erreichen. Gottesdienste mit 

zahlreichen Teilnehmern wurden unter freiem Himmel abgehalten, De-

monstrationen organisiert, wodurch auf die Behörden Druck ausgeübt wur-

de. Die Griechisch-Katholische Kirche, die zu diesem Zeitpunkt wohl über 

acht Bischöfe und mehrere Hundert Priester verfügte
22

, war zu einem Fak-

tor geworden, der (vor allem in der Westukraine) nicht mehr übersehen 

werden konnte. 

Im Zusammenhang mit dem Besuch von Michail Gorbačev bei Papst 

Johannes Paul II. am 1. Dezember 1989 genehmigten schließlich die Be-

hörden die Registrierung der ersten griechisch-katholischen Gemeinden. 

Das hatte zur Folge, dass der größte Teil der orthodoxen Gemeinden in der 

westlichen Ukraine zur Union übertrat bzw. zurückkehrte. Zuweilen ge-

schah das durch die Entscheidung des Gemeindepfarrers in Übereinstim-

mung mit der Gemeinde, zuweilen im Konflikt, und in nicht wenigen Fäl-

len führte dies zum Bruch in der Gemeinde. Die ROK verlor jedenfalls fast 

alle ihre Gemeinden in der Westukraine. Da sie dort in der sowjetischen 

Zeit die meisten ihrer Gläubigen überhaupt hatte, bedeutete das einen gro-

ßen Verlust, und zwar auch an finanziellen Mitteln sowie an Kandidaten 

für das Priesteramt; auch diese kamen zum großen Teil aus Galizien. 

Ein großes Problem bestand darin, dass die wieder entstehende Kirche 

häufig über keine Kirchengebäude verfügte. Die Kirchen, die bis 1946 von 

griechisch-katholischen Gemeinden genutzt worden waren, waren entweder 

der ROK zur Verfügung gestellt oder zweckentfremdet worden. In den Jah-

                                                           
21

  Gerd Stricker, „Ist die Ukrainische Kirche zugelassen?“, Glaube in der 2. Welt 18/1 

(1990) 21-25, hier: 21. 
22

  Lubomyr Husar, „Die Situation der Griechisch-Katholischen Kirche in der Westuk-

raine und ihre Beziehungen zu den anderen christlichen Konfessionen“, Ostkirchli-

che Studien 48 (1999) 63-67, hier: 64. 



Thomas Bremer 

   

18 

ren der Perestrojka wurden viele dieser Kirchen wieder religiösen Zwecken 

zugeführt, aber zunächst nur der einzigen offiziell existierenden Kirche 

übergeben, nämlich der ROK. Die Praxis, Gottesdienste unter freiem 

Himmel abzuhalten, zu der die Griechisch-Katholische Kirche lange ge-

zwungen war, wurde nun fortgesetzt, wenn auch nicht mehr heimlich, son-

dern oft auf öffentlichen Plätzen. 

Die Situation wurde dadurch verschärft, dass häufig mehrere Gemein-

den beider jetzt legaler Kirchen ein und dasselbe Kirchengebäude beans-

pruchten. Die griechisch-katholischen Gläubigen machten oft historische 

Gründe geltend, nämlich dann, wenn das Gebäude vor 1946 bereits von 

ihnen genutzt worden war; orthodoxerseits stellte man sich auf einen lega-

listischen Standpunkt oder beharrte einfach auf dem status quo. Formal ge-

hörten die Gebäude dem Staat, der sie den Gemeinden lediglich zur Nut-

zung überließ. Die staatliche bzw. regionale Politik gegenüber den Glau-

bensgemeinschaften spielte also eine entscheidende Rolle. Vor allem in 

Galizien, wo die Griechisch-Katholische Kirche große Sympathien genoss 

und die ROK als fremde, als russische Kirche empfunden wurde, übereig-

neten die Behörden häufig Kirchen an die Katholiken des östlichen Ritus. 

Oft kam es zu gewalttätigen und blutigen Auseinandersetzungen, in welche 

die Miliz eingreifen musste. Dass solche Ereignisse dem Zusammenleben 

der Konfessionen nicht förderlich waren, liegt auf der Hand. Ein Akt von 

großer symbolischer Bedeutung war die Rückgabe der St.-Georgs-

Kathedrale von L‟viv an die Griechisch-Katholische Kirche, die nach lan-

gen Querelen im August 1990 erfolgte.
23

 Die Verhandlungen einer Kom-

mission mit Vertretern der beteiligten Parteien (ROK, Orthodoxe Kirche in 

der Ukraine, Griechisch-Katholische Kirche, Vatikan), die diese Probleme 

lösen sollte, wurden im März 1990 ergebnislos abgebrochen.
24

 Die Strei-

tigkeiten um die Kirchen zogen sich viele Jahre dahin und waren letztlich 

erst dann gelöst, als zahlreiche Neubauten entstanden waren. 

Die Liberalisierung des Umgangs der Sowjetbehörden mit den Religi-

onsgemeinschaften führte zunächst also vor allem zu einem Wiedererstar-

ken der Griechisch-Katholischen Kirche in der Ukraine und im Zusam-

menhang damit zu Auseinandersetzungen mit der Orthodoxen Kirche um 

den Kirchenbesitz. Im Hintergrund steht auch die Erfahrung, dass diejenige 

                                                           
23

  Die Entscheidung hierzu war im Stadtrat von L‟viv mit 124 gegen sechs Stimmen 

gefallen, was von der Stimmung zu Gunsten der „Unierten“ in Galizien zeugt. 
24

  Der Christliche Osten 45 (1990) 285.  



Konfrontation statt Ökumene  19 
_____________________________________________________________________________________ 

Glaubensgemeinschaft, die die Verfügungsgewalt über eine Kirche inne 

hatte, faktisch auch die Gemeinde zu ihren Gläubigen zählen konnte. Das 

galt insbesondere auf dem Lande, wo es kaum möglich war, den Gottes-

dienst in einer anderen Gemeinde zu besuchen. Darin ist auch der Grund zu 

sehen, dass die (theoretisch ja denkbare) gemeinsame Nutzung von Kirchen 

(Gottesdienste zu verschiedenen Zeiten) nur in ganz wenigen Fällen ge-

lang.  

 

 

Die Spaltungen in der ukrainischen Orthodoxie 

 

Auch in der Orthodoxie der Ukraine kam es im Gefolge der Perestrojka 

und der Wiederzulassung der Griechisch-Katholischen Kirche zu Verände-

rungen. Zunächst war insbesondere bei denjenigen Gläubigen, die ein uk-

rainisches Nationalbewusstsein hatten, aber orthodox bleiben wollten, 

wachsende Unzufriedenheit damit zu registrieren, dass sich die Leitung der 

Orthodoxen Kirche außerhalb der Ukraine befand, und zwar ausgerechnet 

in Russland, wo man der Ukraine am ehesten die nationale Eigenständig-

keit streitig machen wollte. Man besann sich auf die (wenn auch kurzlebi-

ge) Tradition einer selbstständigen ukrainischen Kirche und verwies auf die 

Geschichte der Kiever Metropolie unter Konstantinopel, um die Notwen-

digkeit einer ukrainischen orthodoxen Kirche herauszustellen. Es ist kein 

Zufall, dass ebenfalls in L‟viv, dem Zentrum der Griechisch-Katholischen 

Kirche, der orthodoxe Priester Volodymyr Jarema mit seiner St.-Peter-und-

Paul-Gemeinde 1989 zur „Ukrainischen Autokephalen Orthodoxen Kirche“ 

(UAOK) übergetreten war, die bislang nur in der Emigration hatte wirken 

können.
25

 Jarema kritisierte den Kiever Metropoliten des Moskauer Patriar-

chats Filaret als „moskauhörig“, wandte sich aber ebenso heftig gegen die 

Griechisch-Katholische Kirche, in der er wegen der Latinisierungen und 

des römischen Primatsanspruchs eine Entstellung der ursprünglichen östli-

chen kirchlichen Tradition sah. Kurz darauf konvertierte auch ein Bischof 

der ROK zur UAOK.
26

 Im Juni des Jahres 1990 konstituierte sich dann die 

Synode der UAOK. Sie wählte den greisen Bischof Mstyslav (Skrypnyk) in 

                                                           
25

  Vgl. Benedikt Salmon, „Die Ukrainische Autokephale Orthodoxe Kirche als natio-

naler Faktor in Geschichte und Gegenwart“, Ethnos-Nation 5 (1997) 33-54. 
26

  Vgl. Oleh W. Gerus, “Church Politics In Contemporary Ukraine”, The Ukrainian 

Quarterly 52 (1996) 28-46, hier: 34. 



Thomas Bremer 

   

20 

Abwesenheit zu ihrem Patriarchen.
27

 Mstyslav, zum Zeitpunkt seiner Wahl 

92 Jahre alt, war bereits 1942 Bischof geworden und damit der letzte noch 

lebende Hierarch der UAOK, die zur Zeit der deutschen Besatzung in der 

Ukraine gewirkt hatte. Seit Kriegsende lebte er in der Emigration, seit 1971 

als Erzbischof von Philadelphia (USA). Am 18. November 1990 wurde er 

in Kiev feierlich inthronisiert. Damit existierte in der Ukraine eine „natio-

nale“ orthodoxe Kirche, die sich in Gegensatz zur ROK stellte und den 

Anspruch erhob, zugleich die nationalen Interessen der Ukrainer und die 

religiösen der orthodoxen Gläubigen zu vertreten. Zwar verfügte die ortho-

doxe Kirche, die in Gemeinschaft mit dem Moskauer Patriarchat stand, 

immer noch (und bis heute) über die größte Zahl der Gemeinden
28

, doch 

war der wachsende Einfluss der anderen Kirchen deutlich zu spüren.  

Die ROK bemühte sich, den nationalen Ansprüchen dadurch gerecht zu 

werden, dass sie der Orthodoxie in der Ukraine die Selbstverwaltung
29

 ge-

währte. Auf einer Sitzung des Synods der ROK in Moskau wurde ein ent-

sprechender Beschluss gefasst und durch ein Dekret vom 27. Oktober 1990 

bestätigt.
30

 Die Kirche erhielt den Namen „Ukrainische Orthodoxe Kirche“ 

(UOK-MP
31

), also nicht mehr „Ukrainisches Exarchat“, und ihr Oberhaupt, 

Metropolit Filaret (Denisenko), blieb zwar Mitglied im Synod der ROK, 

konnte aber die Verwaltung der Kirche mit seinen Bischöfen selbst regeln. 

Die ROK war insofern in einer schwierigen Lage, als sie sowohl den Be-

dürfnissen der russischen Bevölkerung in der Ukraine entgegen kommen 

musste, die auf die Verbindung mit dem Moskauer Patriarchen Wert legte, 

als auch zugleich auf den Wunsch nach einer nationalen Kirche reagieren 

                                                           
27

  Frank E. Sysyn, “The Situation of Orthodoxy in Contemporary Ukraine”, Ethnos-

Nation 5 (1997) 9-32, hier: 22, behauptet, dass die UAOK zuvor erfolglos Konstan-

tinopel um die Zuerkennung der Autokephalie gebeten habe. 
28

  Das hängt vor allem damit zusammen, dass die UOK-Moskauer Patriarchat selbst 

zahlreiche neue Gemeinden gründen und damit den Verlust der zu anderen Kirchen 

übergetretenen Gemeinden zahlenmäßig ausgleichen konnte.  
29

  Hiermit ist ausdrücklich nicht die Autonomie gemeint, die das orthodoxe Kirchen-

recht als besondere Form der Selbstständigkeit einer Kirche kennt und die die Vor-

stufe zur Autokephalie (völlige Unabhängigkeit) darstellt. Im Beschluss wird von 

„Unabhängigkeit und Selbständigkeit ihrer Verwaltung“ gesprochen; vgl. den deut-

schen Text, Stimme der Orthodoxie 31 (Februar 1991) 2f. 
30

  Irina Kirillova, “The Orthodox Church in the Ukraine. Divisions and Conflicts”, in: 

Paschalis M. Kitromilides/Thanos Veremis (eds.), The Orthodox Church in a 

Changing World, Athen 1998, 71-86, hier: 78f. 
31

  Der Abkürzungszusatz „MP" (für Moskauer Patriarchat) wird hier schon einge-

führt, um die Kirche von der später entstehenden Ukrainisch-Orthodoxen Kirche – 

Patriarchat von Kiev zu unterscheiden.  



Konfrontation statt Ökumene  21 
_____________________________________________________________________________________ 

musste. Die Selbstverwaltung der ukrainischen Orthodoxie schien in dieser 

Situation der geeignete Mittelweg zu sein. Doch griff diese Maßnahme für 

viele ukrainische orthodoxe Gläubige zu kurz. Sie wollten eine ukrainische 

orthodoxe Kirche, die völlig selbstständig sein sollte. 

Die Lage erhielt eine neue Dimension, als das Parlament der Ukraine 

nach dem gescheiterten Putsch gegen Staatspräsident Gorbačev am 14. Au-

gust 1991 die Unabhängigkeit erklärte. Mit dem Jahresende hörte die Sow-

jetunion auf zu existieren. Für die UAOK bedeutete das die Chance, durch 

eine Einigung mit der UOK-MP eine einheitliche orthodoxe Kirche für das 

ganze Land zu bilden. Auf einer Sitzung im September 1991 riefen die Bi-

schöfe der UAOK (allerdings ohne Patriarch Mstyslav, der in den USA 

weilte) die UOK-MP auf, gemeinsam das alte Kiever Patriarchat wieder 

herzustellen, und boten Kirchengemeinschaft an. Allerdings regte sich in-

nerhalb der UAOK großer Widerstand gegen dieses Angebot; insbesondere 

die Bruderschaften, deren Einfluss als sehr groß anzusehen ist, protestierten 

dagegen. Formal begründeten sie ihre Ablehnung damit, dass außer den 

Bischöfen kein Mitglied der Kirche an der Beschlussfassung beteiligt 

war;
32

 offensichtlich ist aber, dass weder die Idee einer Vereinigung mit der 

„russischen“ Kirche noch die Person von Metropolit Filaret für sie akzep-

tabel waren. Bereits hier zeichnete sich eine Spannung innerhalb der 

UAOK ab, die während der folgenden Jahre bestehen bleiben sollte: Zum 

einen widerspricht die Existenz mehrerer orthodoxer Kirchen in der Ukrai-

ne der Idee von einer einzigen autokephalen Kirche im unabhängigen Staat, 

andererseits ist für viele Bischöfe, Priester und Gläubige jede Art von Zu-

sammenarbeit mit der UOK-MP oder mit der Griechisch-Katholischen Kir-

che undenkbar. Es sollte sich zeigen, dass diese Spannung immer dann 

deutlich zu Tage trat, wenn ein Hierarch der UAOK einen Vorstoß in die 

eine oder die andere Richtung unternahm. 

Mit der Unabhängigkeit der Ukraine erwachte aber auch beim ersten 

Präsidenten des Landes, Leonid Kravčuk, sowie bei der Regierung das 

Interesse an einer nationalen Kirche. Man vermutete, dass durch eine uk-

rainische Kirche die nationale Identität gewahrt bzw. gestärkt werden kön-

ne. Metropolit Filaret, der selbst in der Ukraine geboren war (er war seit 

weit mehr als 100 Jahren der erste Ukrainer auf dem Metropolitensitz von 

Kiev), schloss sich seit etwa Ende 1991 den Forderungen an und verlangte 

                                                           
32

  Auf Grund der Geschichte ihrer Entstehung hat die Beteiligung von niedrigem Kle-

rus und Laien an den Entscheidungen in der UAOK traditionell große Bedeutung.  



Thomas Bremer 

   

22 

vom Synod der ROK die Autokephalie der Kirche. Hätte die ROK diesem 

Verlangen zugestimmt, so hätte das für Filaret bedeutet, Patriarch einer 

unabhängigen und kanonischen Kirche zu werden.  

Die russische Kirche widersetzte sich jedoch dem Verlangen Filarets. 

Er bat daher um die Entbindung von seiner Position als Oberhaupt der 

UOK-MP, was der Synod auf seiner Sitzung am 4. April 1992 akzeptier-

te.
33

 Der Synod dankte ihm ausdrücklich für seine Dienste und stimmte sei-

nem Wunsch zu, einen anderen Bischofssitz in der Ukraine zu erhalten. Als 

Filaret von der Sitzung des Synods aus Moskau in die Ukraine zurückge-

kehrt, seinen Rücktrittswunsch zurücknahm, wurde er am 7. Mai faktisch 

seines Amtes enthoben.
34

 Am 11. Juni schließlich wurde er seiner priester-

lichen Funktionen entkleidet und in den Laienstand zurückversetzt.
35

 Die 

kurze Zeitspanne, in der diese schwerwiegenden Entscheidungen getroffen 

wurden, zeigt die Dynamik der Entwicklungen in der ukrainischen Ortho-

doxie jener Zeit. Die etwa gleichzeitig publizierten Anschuldigungen gegen 

Filaret wegen seines persönlichen Lebenswandels und wegen seiner Zuar-

beit für den KGB scheinen keine zentrale Rolle bei den Entscheidungen des 

Synods gespielt zu haben. In allen Dokumenten der ROK wird er seither 

nur als Michail Denisenko, also mit seinem Taufnamen bezeichnet. Das 

Ökumenische Patriarchat von Konstantinopel bestätigte die Absetzung kurz 

darauf. Filaret wurde schließlich im Februar 1997 vom Synod der ROK 

auch exkommuniziert.
36

  

Bei einer Synode der UOK-MP im Mai 1992, die in der Stadt Charkiv, 

dem Sitz des rangältesten Bischofs, stattfand, wurde der bisherige Metropo-

lit von Rostov, Volodymyr (Sabodan), zum Nachfolger von Filaret als Met-

ropolit von Kiev und der ganzen Ukraine gewählt. Die Regierung, die bis-

lang Filaret unterstützt hatte, wandte sich daraufhin verstärkt zunächst der 

UAOK zu. Filaret hingegen kündigte die Gründung einer eigenen Kirche 
                                                           
33

  „Beschlüsse zur Autokephalie der Ukrainischen Orthodoxen Kirche“, Stimme der 

Orthodoxie 32 (Juni/Juli 1992) 4f. Es ist bemerkenswert, wie zurückhaltend der 

Synod der ROK das Thema der Autokephalie behandelt: Da sie vor allem in der 

westlichen Ukraine gefordert, in der östlichen aber abgelehnt werde, solle ein Lan-

deskonzil entscheiden. Somit wurden grundsätzlich alle Wege offen gehalten. Der 

Beschluss ist auch von Filaret unterzeichnet.  
34

  „Disziplinarverfahren gegen Metropolit Philaret“, Stimme der Orthodoxie 32 (Ju-

ni/Juli 1992) 9. 
35

  „Das Urteil des Kirchengerichts“, Stimme der Orthodoxie 32 (August/September 

1992) 3-5. 
36

  „Akt ob otlučenii ot Cerkvi monacha Filareta (Denisenko)“, Žurnal Moskovskoj 

Patriarchii 4 (1997) 19f. 



Konfrontation statt Ökumene  23 
_____________________________________________________________________________________ 

an. Zu diesem Zweck nahm er Verhandlungen mit Vertretern der UAOK 

auf, allerdings ohne Wissen von Patriarch Mstyslav, der sich in den USA 

aufhielt. Ende Juni fand eine Versammlung je einiger Bischöfe aus der 

UOK-MP und der UAOK statt, die sich als „Vereinigungssynode“ betrach-

tete und von Präsident Kravčuk unterstützt wurde. Sie beschloss, die 

UAOK in „Ukrainische Orthodoxe Kirche – Patriarchat von Kiev“ (UOK-

PK) umzubenennen. Die Gründer betrachteten diese Kirche als die legitime 

Nachfolgerin der UAOK und Patriarch Mstyslav als ihr Oberhaupt; Metro-

polit Filaret wurde sein Stellvertreter. Der inzwischen 94jährige Mstyslav 

lehnte aus den USA seine Wahl ab, da er nichts mit Filaret zu tun haben 

wollte und die Vorgänge für unkanonisch hielt. Erst nach seiner Rückkehr 

in die Ukraine ließ er sich davon überzeugen, die Wahl doch anzuneh-

men.
37

 Aufgrund des hohen Alters von Mstyslav und wegen seines häufi-

gen Aufenthalts in Nordamerika war Filaret faktisch Leiter dieser Kirche. 

Bei der Gründung der UOK-PK ist interessant, dass der Begriff der 

„Autokephalie“ nicht mehr im Namen erscheint, was wohl unter anderem 

mit der faktischen Unabhängigkeit der Kirche zusammenhängt.
38

 Hier wird 

der Anspruch deutlich, auch in Kontinuität zur bisherigen ROK eine Natio-

nalkirche für die Ukraine zu schaffen. Dazu passt die Tatsache, dass Met-

ropolit Filaret im Laufe des Jahres 1992 zwei Mal, im Juni und im Dezem-

ber, nach Konstantinopel reiste, um vom Ökumenischen Patriarchat die 

Anerkennung der Autokephalie zu erreichen. Das Ökumenische Patriarchat 

war in mehrfacher Weise in die ukrainischen Kirchenverwirrungen verwi-

ckelt: zum einen durch die Bemühungen sowohl der UOK-PK als auch der 

ukrainischen Regierung, eine nationale orthodoxe Kirche als autokephal 

anerkennen zu lassen, zum anderen durch die Tatsache, dass Patriarch 

Mstyslav und seine Bischöfe in der Emigration sich kirchenrechtlich bis-

lang Konstantinopel unterstellt hatten. Von ihren Aktivitäten in der Ukraine 

(die von Konstantinopel nicht gebilligt wurden) war das Ökumenische Pat-

riarchat also auch betroffen. Das führte weiterhin zu Spannungen mit der 

ROK, die die Jurisdiktion über die Orthodoxie in der Ukraine beanspruchte 

und befürchtete, Konstantinopel könne durch eine einseitige (und aus Mos-

kauer Sicht unkanonische) Anerkennung der Autokephalie Tatsachen 

schaffen. 

                                                           
37

  Kirillova, “Orthodox Church”, 85. 
38

  Vgl. Gerus, “Church Politics”, 38. 



Thomas Bremer 

   

24 

Einige Bischöfe der bisherigen UAOK verweigerten jedoch nach der 

„Vereinigungssynode“ weiterhin jede Zusammenarbeit mit Filaret; für sie 

war Mstyslav nach wie vor Patriarch der UAOK. Die oben beschriebene 

Spannung hatte hier zu einem faktischen Schisma geführt, das im darauf 

folgenden Jahre 1993, nämlich nach dem Tod von Patriarch Mstyslav, sich-

tbar ausbrechen sollte. Beide Gruppen in der bisherigen UAOK, sowohl die 

Anhänger als auch die Gegner Filarets, wählten jeweils einen neuen Pat-

riarchen als Nachfolger. Die UOK-PK bestimmte im Juni auf einer Ver-

sammlung von 150 Delegierten Metropolit Volodymyr (Romanjuk) zu ih-

rem Oberhaupt mit dem Titel „Patriarch von Kiev und der ganzen Ukraine-

Rus‟“. Sein Stellvertreter wurde wiederum Filaret, der bei der Wahl unter-

legen war, doch seine bestimmende Position in der Kirche behielt. Eine 

kleine Gruppe von Bischöfen und einigen Priestern und Laien bestimmte 

Dymytrij Jarema, den Priester aus L‟viv, der sich 1989 als erster mit seiner 

Gemeinde der UAOK unterstellt hatte, zum Nachfolger von Mstyslav als 

Oberhaupt der UAOK. Somit existierten spätestens seit dem Sommer 1993 

drei orthodoxe Kirchen in der Ukraine neben- und gegeneinander.  

 

 

Der politische Faktor 

 

Das Jahr 1993 brachte jedoch noch eine wichtige politische Neuorientie-

rung: Der bisherige Präsident Kravčuk wurde durch Leonid Kučma abge-

löst, dem eine größere Nähe zu Russland nachgesagt wurde. In kirchlicher 

Hinsicht wurde von Kučma daher auch eher Unterstützung für die UOK-

MP erwartet, die zudem nach wie vor die einzige dieser Kirchen war, die 

von der Gesamtorthodoxie anerkannt wurde, denn sowohl die UOK-PK als 

auch die UAOK wurden von allen anderen orthodoxen Kirchen in der Welt 

als schismatisch und unkanonisch betrachtet. Tatsächlich zeigte sich an ei-

nigen symbolischen Akten (etwa der Teilnahme an Gottesdiensten) eine 

Annäherung zwischen dem neuen Präsidenten und der kanonischen Ortho-

doxen Kirche in der Ukraine. 

Hier ist die Bedeutung der staatlichen Religionspolitik und überhaupt 

der Haltung des Staates und seiner Vertreter zu den verschiedenen Kirchen 



Konfrontation statt Ökumene  25 
_____________________________________________________________________________________ 

zu erwähnen.
39

 Der Rat für religiöse Angelegenheiten, eine Behörde, die 

noch aus der Sowjet-Bürokratie stammte, unterstützte in den ersten beiden 

Jahren der ukrainischen Unabhängigkeit Metropolit Filaret, der ja immer 

stärker für eine ukrainische Autokephalie eintrat. Der Präsident versuchte 

auf diese Weise, eine Staatskirche zu schaffen, die sich auf kanonischem 

Weg aus der Moskauer Jurisdiktion würde lösen können. Filaret und 

Kravčuk werden als eng miteinander befreundet beschrieben. In dieser Zeit 

spielte die UAOK keine Rolle in der staatlichen Kirchenpolitik. Erst als 

Filaret von Moskau abgesetzt und durch Metropolit Volodymyr (Sabodan) 

ersetzt wurde, wandte sich die Gunst der staatlichen Organe der neuen 

UOK-PK zu. Das stellt eine nicht zu unterschätzende Wendung dar, denn 

so wie sich Filaret in der Sowjetzeit immer gegen Autokephaliebestrebun-

gen gewendet hatte und nun selbst faktisch an der Spitze einer Kirche 

stand, die sich als legitime Nachfolgerin der UAOK sah, so hatten die Be-

hörden bislang immer die Kanonizität als wichtiges Kriterium betrachtet 

und sich deswegen um die UOK-MP bemüht, trotz ihrer engen Verbindung 

zu Moskau. Die UOK-PK schien nun die Chance zu bieten, alle Orthodo-

xen des Landes in einer selbstständigen ukrainischen Kirche zu vereinen. 

Der Leiter des Rates für Religiöse Angelegenheiten, Arsen Zinčenko, be-

kannte sich als Anhänger der UOK-PK und setzte alle ihm zur Verfügung 

stehenden Mittel zur Unterstützung dieser Kirche ein. Die Griechisch-

Katholische Kirche spielte insofern eine Sonderrolle, als sie deutlich die 

nationalen Interessen vertrat, aber aus verständlichen Gründen nicht mit der 

Orthodoxen Kirche eine gemeinsame kirchliche Körperschaft bilden konn-

te.  

Der Katholischen Kirche gegenüber war Präsident Kravčuk zunächst 

zurückhaltend; die Ukraine unterhielt lange Zeit nicht einmal eine diploma-

tische Vertretung beim Vatikan, und auch die Forderung nach der Errich-

tung eines Griechisch-Katholischen Patriarchats wurde durch die Regie-

rung nicht unterstützt. Erst später begann man staatlicherseits, von Ortho-

doxer und Griechisch-Katholischer Kirche als den beiden „traditionellen“ 

Kirchen in der Ukraine zu sprechen. 

Mit dem Regierungsantritt von Präsident Kučma änderte sich das we-

sentlich. Kučma hatte die Wahl vor allem durch die Stimmen der Wähler in 

                                                           
39

  Vgl. hierzu vor allem: Serhii Plokhy, “Church, State and Nation in Ukraine”, Reli-

gion in Eastern Europe 19/5 (1999) 1-28, der die Grundlage für die folgenden Aus-

führungen bietet. 



Thomas Bremer 

   

26 

den Gebieten gewonnen, die von Russen und russophonen Ukrainern be-

wohnt sind. Zu den Veränderungen gehörte zunächst die Beendigung der 

Isolation der kanonischen Kirche durch die staatlichen Behörden. Einer der 

ersten Akte war die Abschaffung des Rates für Religiöse Angelegenheiten; 

die Behörde wurde in das Nationalitätenministerium integriert. Ein Berater 

Kučmas, der gegen die Unterstützung der UOK-PK eingestellt war, wurde 

dort verantwortlicher Abteilungsleiter und wandte das Interesse der Behör-

den der UOK-MP zu. 1997 unterzeichneten hochrangige Vertreter aller 

größeren Kirchen eine Erklärung, in der sie sich zu einer gewaltlosen Lö-

sung der Streitfragen verpflichteten.
40

 

Zu größerer Bewegung in der Frage der ukrainischen orthodoxen Kir-

chen kam es erst wieder 1995. Im Juli verstarb nach knapp zweijähriger 

Amtszeit Patriarch Volodymyr (Romanjuk).
41

 Seine Beisetzung führte zu 

einem offenen Konflikt zwischen der UOK-PK und der Regierung, als die 

Polizei unter Anwendung massiver Gewalt verhinderte, dass der Leichnam 

in der berühmten Sophienkathedrale beigesetzt wurde. Der Beerdigungs-

zug, verstärkt durch Anhänger nationalistischer Gruppierungen, wurde in 

blutigen Auseinandersetzungen von der Polizei gestoppt, und der Sarg 

wurde notdürftig in einer kleinen Grünanlage an der Straße unmittelbar vor 

dem Eingang in den Komplex der Sophienkathedrale beigesetzt. Die UOK-

PK wollte auf diese Weise ihren Anspruch auf die erste Kirche Kievs (die 

in staatlichem Besitz war und als Museum diente) unterstreichen, da sie 

befürchtete, der Staat gebe (im Rahmen der Neuordnung der Religionspoli-

tik) der UOK-MP zu viele Kirchen zurück und benachteilige so die UOK-

PK.  

Im Oktober 1995 wurde Filaret zum Nachfolger von Patriarch Volo-

dymyr (Romanjuk) gewählt, obgleich die Regierung diese Wahl verhindern 

wollte. Vier Bischöfe sowie einige Priester der UOK-PK, die einen anderen 

Kandidaten favorisiert hatten, traten darauf hin zur UAOK über. Außerdem 

gingen auch zahlreiche Gemeinden, vor allem in der Westukraine, zur 

UAOK über.
42

 Das führte jedoch zunächst nicht zu einer Stärkung der Au-
                                                           
40

  Vgl. Nikolaus Wyrwoll, „Drei orthodoxe Kirchen in der Ukraine“, Ost-West. Eu-

ropäische Perspektiven 2 (2001) 107-118, der ausführlich aus dem Dokument zi-

tiert (117f.).  
41

  Nach offizieller Version verstarb der Patriarch an einem Herzinfarkt. Die genauen 

Todesumstände bleiben jedoch unklar, und von nahen Verwandten des Verstorbe-

nen wurde Metropolit Filaret beschuldigt, seinen Tod verursacht zu haben. Eine 

Anzeige gegen Filaret führte allerdings zu keinem Ergebnis.  
42

  Plokhy, “Church, State”, 18. 



Konfrontation statt Ökumene  27 
_____________________________________________________________________________________ 

tokephalen, da diese Bischöfe bald in Verhandlungen mit der UOK-MP 

traten, was wiederum zu starken Spannungen und im Herbst 1996 sogar zu 

einer weiteren, nach einem Jahr jedoch wieder behobenen Spaltung der 

UAOK führen sollte, so dass es bis Herbst 1997 sogar vier orthodoxe Kir-

chenorganisationen gab. Die Gespräche mit der UOK-MP führten zu kei-

nen Ergebnissen, da es wohl außer der Ablehnung von Filaret kaum Ge-

meinsamkeiten zwischen beiden Gruppen gab. Man konnte sich nicht ein-

mal auf eine Tagesordnung einigen und sah nach einigen Gesprächsrunden 

von weiteren Treffen ab. Die Bischöfe der ukrainischen Orthodoxie in 

Nordamerika, die unter Mstyslav in Gemeinschaft mit der UAOK gestan-

den hatten, gaben diese im März des Jahres 1995 auf und unterstellten sich 

der Jurisdiktion des Patriarchats von Konstantinopel, das dadurch wieder 

mehr in die Ereignisse einbezogen wurde.
43

 Damit war grundsätzlich eine 

Lage der Orthodoxen Kirche in der Ukraine gegeben, die für einige Zeit so 

bleiben sollte. 

Deutlich ist zu sehen, welche große Rolle die Person von Patriarch Fi-

laret
44

 spielt. Aufgrund seiner Vergangenheit als Metropolit der ROK und 

seiner persönlichen Eigenschaften sowie seines Lebenswandels ist er für 

viele Bischöfe unannehmbar. Wegen seiner Haltung in den Jahren zwi-

schen 1990 und 1992 und seiner Weigerung, die gegen ihn verhängten Kir-

chenstrafen zu akzeptieren, ist er auch für die ROK kein Gesprächspartner 

mehr.  

 

 

3. Die heutige Lage der Kirchen  

 

In der unabhängigen Ukraine gibt es auf Grund der gültigen Religionsge-

setzgebung keine großen Beschränkungen für Religionsgemeinschaften. 

Sie können sich formieren und ohne große Schwierigkeiten registrieren las-

sen. 

 

                                                           
43

  Auch die Lage der verschiedenen ukrainischen Kirchenorganisationen in der Emig-

ration ist äußerst verworren. Vgl. hierzu den Bericht „Ukrainische Jurisdiktionen 

vereint“, Orthodoxie Aktuell 1/1 (1997) 10f. 
44

  „Patriarch“ ist der Titel, den Filaret beansprucht und den die UOK-PK ihm zuer-

kennt. Durch die Verwendung des Titels in diesem Aufsatz (ohne Anführungszei-

chen) soll keinerlei kirchenrechtliche Gültigkeit impliziert werden.  



Thomas Bremer 

   

28 

 

Die heutige Lage der Griechisch-Katholischen Kirche  

 

Heute hat sich die Situation der Griechisch-Katholischen Kirche weitge-

hend konsolidiert. Sie ist in der West-Ukraine fest verwurzelt und gründet 

in geringem, aber zunehmendem Maße auch in den zentralen und östlichen 

Landesteilen Gemeinden. In den ersten Jahren nach der Wiederzulassung 

hatte es zuweilen Spannungen zwischen drei Gruppen von Priestern gege-

ben: denjenigen, die illegal im Untergrund gewirkt hatten, denjenigen, die 

in der ROK ausgebildet und geweiht worden waren und jetzt zur Grie-

chisch-Katholischen Kirche kamen, sowie den ukrainischen Priestern aus 

dem Westen, die nach der Wende in die Ukraine kamen, um vor allem in 

der Ausbildung zu helfen. Die Zahl der Neupriester stieg sehr rasch an, und 

die genannten Spannungen zwischen den Gruppen können zwar noch nicht 

als überwunden gelten, haben aber an Schärfe verloren.
45

  

Für das Verhältnis zur Orthodoxie gilt für die Griechisch-Katholische 

Kirche in der Ukraine grundsätzlich das, was auch für die katholischen 

Kirchen östlicher Riten in Rumänien oder im Nahen Osten gilt: Sie werden 

von den orthodoxen Kirchen als Verräterinnen am Glauben der Väter be-

trachtet, die einer durch Zwang herbeigeführten, jedenfalls unkanonischen 

Abtrennung von der Orthodoxie entstammen. Als diese Kirchen in der Uk-

raine sowie in Rumänien wieder zugelassen wurden und sich dabei heraus-

stellte, dass ihre Gläubigen nicht in der Orthodoxie aufgegangen waren, 

sondern eine eigene konfessionelle Identität entwickelt hatten, die nach wie 

vor lebendig war, wurde das zu einer großen Belastung im offiziellen öku-

menischen Dialog zwischen der Orthodoxie und der Katholischen Kirche.
46

  

                                                           
45

  Andrii Krawchuk, “Religious Life in Ukraine: Continuity and Change”, Religion in 

Eastern Europe 16 (1996) 16-26, hier: 18, spricht von “psychological and some-

times deeply personal tensions”. Nikolaj Mitrochin berichtet im Artikel „Quo va-

dis, Ecclesia ucrainica?“, Glaube in der 2. Welt 29/6 (2001) 15-18, hier: 16, dass 

diese drei Gruppen heute noch heterogen seien. Von Seiten der Ukrainischen Grie-

chisch-Katholischen Kirche ist dieser Darstellung inzwischen widersprochen wor-

den; vgl. den Leserbrief von Iwan Dačko in Glaube in der 2. Welt 29/9 (2001) 3f.  
46

  Die Orthodoxen Kirchen haben beschlossen, über keine weiteren Themen mit der 

Katholischen Kirche zu verhandeln, solange das Problem der „Unierten“ nicht ge-

löst ist. Das 1993 gemeinsam verabschiedete Dokument von Balamand erklärt ei-

nerseits, dass die Union nicht der richtige Weg zu einer Kircheneinheit ist, erkennt 

aber andererseits die Existenzberechtigung der heute existierenden Griechisch-

Katholischen Kirchen an. Allerdings hat diese gemeinsame Erklärung auch nicht zu 

einer Verbesserung der Situation geführt, zumal die orthodoxen Kirchen (insbe-



Konfrontation statt Ökumene  29 
_____________________________________________________________________________________ 

Von Seiten Roms wird die Griechisch-Katholische Kirche in der Uk-

raine aus diesen Gründen mit gemischten Empfindungen betrachtet: Zum 

einen haben die Angehörigen der Kirche wegen ihrer Treue zu Rom und 

zum Papst große Entbehrungen und Verfolgungen hinnehmen müssen. 

Zum anderen stellt allein die Existenz der Griechisch-Katholischen Kirche 

eben ein großes Hindernis im Dialog mit der Orthodoxie da, dem aber in 

Rom große Wichtigkeit beigemessen wird und der durch die konkreten Ak-

tionen der Griechisch-Katholischen Kirche nicht gerade befördert wird. Die 

Beziehung ist also geprägt von der Solidarität mit dieser katholischen Kir-

che, zugleich aber auch von einem häufig anzutreffenden Unbehagen über 

ihr Verständnis von Ökumene.
47

 Zu dieser reservierten Haltung gehört et-

wa, dass Rom bislang die Zustimmung zur Gründung von griechisch-

katholischen Diözesen in den östlichen Gebieten der Ukraine verweigert,
48

 

während die Katholische Kirche des römischen Ritus Bistümer gründen 

konnte, so dass sie in Relation zur Zahl ihrer Gläubigen (bzw. Gemeinden) 

viel mehr Bistümer hat als die Griechisch-Katholische Kirche. 

In der Griechisch-Katholischen Kirche ist zuweilen der Vorwurf zu hö-

ren, Rom setze den Akzent auf die ökumenischen Beziehungen zur Ortho-

doxie und vernachlässige dabei die eigene Kirche des östlichen Ritus. Zu 

dieser Auffassung hat die Tatsache beigetragen, dass der Vatikan Gesprä-

che mit der ROK zur Lösung des Problems geführt hat, an denen jedoch 

keine Vertreter der Griechisch-Katholischen Kirche beteiligt waren. Auch 

in den offiziellen ökumenischen Dialogen zwischen der Katholischen Kir-

che und der Orthodoxie fühlt sich die Griechisch-Katholische Kirche unter-

repräsentiert. 

Innerhalb der Griechisch-Katholischen Kirche in der Ukraine haben 

                                                                                                                                                                          

sondere die ROK) die Wiederentstehung der Griechisch-Katholischen Kirche als 

„Proselytismus“ der Katholischen Kirche bewerten. Das Dokument von Balamand 

findet sich etwa in Una Sancta 48 (1993) 256-264.  
47

  Der Synod der Griechisch-Katholischen Kirche erarbeitet zur Zeit eine „Konzepti-

on der ökumenischen Position der Ukrainischen Griechisch-Katholischen Kirche“. 

Ein Entwurf hierzu, der in ukrainischer Sprache veröffentlicht wurde, betont sehr 

stark die Eigenständigkeit der Griechisch-Katholischen Kirche der Ukraine. Inzwi-

schen liegt auch eine italienische Übersetzung vor: „La posizione ecumenica della 

Chiesa greco-cattolica ucraina“, La Nuova Europa 299/5 (2001) 6-14. Vgl. hierzu 

kritisch: Natalija Kočan, „Pro Ecumenism: Dokumenty 2000 roku“, Ljudyna i svit 

485/6 (2001), 22-28.  
48

  Krawchuk, “Religious Life”, 18. Der Synod der Griechisch-Katholischen Kirche 

hat im Juli 2001, unmittelbar nach dem Papstbesuch in der Ukraine, die Gründung 

zweier neuer Bistümer in Donec‟k und für Odessa und die Krim beschlossen.  



Thomas Bremer 

   

30 

sich im Laufe der Geschichte sehr starke Latinisierungstendenzen durch-

gesetzt. Im 19. Jahrhundert und erneut unter Metropolit Šeptyc‟kyj hat es 

Bestrebungen gegeben, diese Latinisierungen auszumerzen, die jedoch nur 

zum Teil erfolgreich waren.
49

 Der Anspruch der Griechisch-Katholischen 

Kirche, Modell für eine künftige Kircheneinheit zwischen Katholischer und 

Orthodoxer Kirche sein zu können, wird dadurch entwertet, dass die heuti-

ge Gestalt der Griechisch-Katholischen Kirche für die Orthodoxen Kirchen 

nicht attraktiv ist; sie müssten auf eigene Traditionen verzichten und west-

liche annehmen, wenn sie die Griechisch-Katholischen Kirchen als Modell 

für Kircheneinheit akzeptierten.  

Doch gibt es auch innerhalb der Griechisch-Katholischen Kirche ein 

Spannungsverhältnis zwischen einer mehr west- und einer mehr ostkirchli-

chen Ausrichtung. Das zeigt sich deutlich an den verschiedenen Orden, von 

denen die Basilianer eher westlich orientiert sind, während die von 

Šeptyc‟kyj zu diesem Zweck 1901 gegründeten Studiten eine Rückkehr zu 

den östlichen Quellen der Ukrainischen Katholischen Kirche anstrebten. 

Diese Spannungen innerhalb der Griechisch-Katholischen Kirche in der 

Ukraine sind noch nicht beseitigt; gewisse Unterschiede nicht nur zwischen 

den Orden, sondern auch zwischen einzelnen Bistümern sowie zwischen 

der Kirche im Lande und der Kirche in der Emigration führen zuweilen 

heute noch zu Konflikten. 

Lange Zeit gab es auch in Rom kein Bewusstsein für die Eigenarten der 

katholischen östlichen Kirchen; solange das Prinzip der praestantia ritus 

Latini galt, bemühte man sich, die nicht-lateinischen Riten weitgehend 

nach den Grundsätzen der westlichen Kirche zu reformieren. Dazu kom-

men Bemühungen Roms, die Eigenarten der östlichen Katholiken auf ihr 

Kerngebiet zu beschränken. So müssen ukrainisch-katholische Priester, die 

im Westen geweiht werden (etwa in den USA), zölibatär leben, während 

die Kirche in der Ukraine – der östlichen Tradition entsprechend – verhei-

ratete Priester kennt. Als Rom vor wenigen Jahren die Ehelosigkeit für 

griechisch-katholische Priester auch in Polen durchsetzen wollte, kam es zu 

großen Protesten und Auseinandersetzungen.  

Die Griechisch-Katholische Kirche hat durch ihre historische Entwick-

lung also eine eigene konfessionelle Identität entwickelt, die sich sowohl 
                                                           
49

  Vgl. Johannes Madey, „Die Göttliche Liturgie in der ukrainischen Kirche: Ist eine 

Reform heute möglich?“, Ostkirchliche Studien 39 (1990) 300-318. Zur his-

torischen Entwicklung: Sophia Senyk, “The Ukrainian Church and Latinization”, 

Orientalia Christiana Periodica 56 (1990) 165-187. 



Konfrontation statt Ökumene  31 
_____________________________________________________________________________________ 

von der römisch-katholischen als auch von der orthodoxen unterscheidet. 

Diese ist geprägt durch die Erfahrung der vielfachen Verfolgungen, durch 

den Einsatz für die nationalen Anliegen der Ukrainer, besonders im 19. 

Jahrhundert
50

, aber auch durch die Unterdrückung eigener östlicher Tradi-

tionen durch die lateinische Kirche, insbesondere in ihrer polnischen Aus-

richtung.  

Die Griechisch-Katholische Kirche in der Ukraine ist als Großerzbis-

tum verfasst. Diesen Titel gibt es in der Katholischen Kirche nur zwei Mal 

(neben der Ukraine für die Syro-Malabaren in Indien); er steht im Rang 

unter dem eines Patriarchats, ist ihm aber praktisch gleichgestellt. Die Kir-

che selbst erhebt den Anspruch, zu einem Patriarchat zu werden; die Syno-

de hatte im Mai 1992 den Papst um die Errichtung des Patriarchats gebe-

ten.
51

 Die Homepage der Kirche im Internet war im Vorfeld des Papstbe-

suchs bereits mit dem Titel „Patriarchale Kurie“ überschrieben, und auch 

heute wird der Titel „Patriarchat“ zuweilen verwendet.
52

 Die Griechisch-

Katholische Kirche argumentiert, dass ihr nach den Grundsätzen des II. Va-

tikanischen Konzils die Erhebung zum Patriarchat zustehe.
53

 Der Grund für 

das Zögern Roms liegt sicher darin, dass man befürchtet, mit einer solchen 

Aufwertung die ohnehin gespannten Beziehungen zur Orthodoxie weiter zu 

verschlechtern. In der Griechisch-Katholischen Kirche selbst werden im-

mer häufiger Eigenbezeichnungen wie „Kiever Kirche“ oder „Kiever Gali-

zisches Patriarchat“ verwendet.
54

 

Zuweilen trifft man auf die Vorstellung, sowohl mit Konstantinopel 

(und Moskau) als auch mit Rom in Verbindung stehen zu können und so 

ein Bindeglied zwischen Orthodoxer und Katholischer Kirche zu sein.
55

 

                                                           
50

  Vgl. hierzu: Oleh Turii, „Die Griechisch-Katholische Kirche und die Entstehung 

der ukrainischen nationalen Bewegung in Galizien“, Ostkirchliche Studien 47 

(1998) 3-21. 
51

  Der Christliche Osten 47 (1992) 265. 
52

  Vgl. http://www.ugcc.org.ua/ukr/ (Download: 05.12.2001). Allerdings wird in ei-

ner Fußnote auf die Problematik verwiesen.  
53

  Großerzbischof Slipyj hatte bereits den Titel „Patriarch“ in seinem Siegel geführt, 

und auch sein Nach-nachfolger Lubomyr Husar nennt ihn so: „La Chiesa greco-

cattolica in Ucraina oggi“, La Nuova Europa 297/3 (2001) 24-32, hier: 27. 
54

  Natalja Kotschan, „Die griechisch-katholische Kirche in der Ukraine heute. Ideolo-

gische Hindernisse für den Dialog mit der Orthodoxie“, Ost-West. Europäische 

Perspektiven 1 (2000) 135-144, hier: 141. 
55

  Auch der damalige Sekretär (und jetzige Präsident) des päpstlichen Einheitsrats, 

Bischof Walter Kasper, äußerte sich im Sommer 2000 in ähnlicher Weise: Die ka-

tholischen Ostkirchen seien „eine Art Brücke zwischen Ost und West“: Josef Pum-



Thomas Bremer 

   

32 

Allerdings werden diese Vorstellungen von allen anderen Beteiligten mehr 

oder weniger heftig abgelehnt. Von orthodoxer Seite werden die Grie-

chisch-Katholischen Kirchen nicht als Brücke, sondern eher als Brücken-

kopf Roms auf ihrem kanonischen Territorium verstanden.
56

 Es darf nicht 

übersehen werden, dass für viele Vertreter der Griechisch-Katholischen 

Kirche bei dieser Frage der Gedanke an ein nationales, ukrainisches Pat-

riarchat im Vordergrund steht.  

 

 

Die Frage nach der Autokephalie und die neuesten Entwicklungen in der 

ukrainischen Orthodoxie 

 

Zwischen der UAOK und der UOK-PK gibt es, abgesehen von der Person 

Filarets, kaum Unterschiede, die eine Trennung zwischen beiden Kirchen 

rechtfertigen würden. Die UAOK beansprucht, eine nationale Kirche der 

Ukrainer zu sein. Sie hat sich dabei um eine gewisse Distanz zum Staat 

bemüht.
57

 Entsprechend der Tradition aus den 20er Jahren und aus der Zeit 

des Zweiten Weltkrieges, auf die sie sich beruft, verwendet sie das Ukraini-

sche sowohl als Verwaltungs- als auch Liturgiesprache. Die UOK-PK hin-

gegen will die orthodoxe Nationalkirche der Ukraine sein.
58

 In der sensib-

len Frage der Kirchensprache verfährt sie pragmatisch: Sie verwendet so-

wohl das Ukrainische als auch das Russische (bzw. in der Liturgie das Kir-

chenslavische in ukrainischer bzw. russischer Version), je nach den Ver-

hältnissen in der jeweiligen Gemeinde.
59

 Damit trägt sie den ethnischen 

Gegebenheiten im Lande Rechnung und kommt den Russen bzw. russo-

phonen Ukrainern im Osten und Süden der Ukraine entgegen. Die UAOK 

hingegen hat den größten Teil ihrer Gläubigen im Westen, wo es ein stark 
                                                                                                                                                                          

berger, „Vermintes Gelände. Die Ukraine vor dem Besuch Johannes Pauls II.“, 

Herder Korrespondenz 55 (2001) 302-306, hier: 303. 
56

  Jan Ter Laak, „Bezoek van de paus aan Oekraïne 23 tot 27 juni 2001. Een winst- 

en verliesrekening“, Oekraine magazine 2001 (im Druck). 
57

  Salmon, „Ukrainische Autokephale Orthodoxe Kirche“, 50. 
58

  Sie vertritt “the idea of territorial autocephaly, which would not have required an 

immediate Ukrainianization of church life and would have been open to all Ortho-

dox believers in Ukraine, irrespective of their national orientation” (Serhii Plokhy, 

“Kyiv vs. Moscow: The Autocephalous Movement in Independent Ukraine”, The 

Harriman Review 9 [1996] 32-37, hier: 36). 
59

  Vgl. Salmon, „Ukrainische Autokephale Orthodoxe Kirche“, 53. Die Frage nach 

der Liturgiesprache war bereits während der beiden früheren Existenzphasen der 

UAOK ein wichtiges Thema, vgl. Berkhoff, “Was There”, 539. 



Konfrontation statt Ökumene  33 
_____________________________________________________________________________________ 

entwickeltes Nationalbewusstsein gibt, das den Akzent mehr auf die ukrai-

nische Nation als auf den Staat Ukraine legt. Die Regierung unterstützt die 

Konzeption einer territorialen Autokephalie, da in den russisch geprägten 

Gebieten des Landes die Idee einer ukrainischen nationalkulturell ausge-

richteten Autokephalie nicht durchzusetzen wäre.
60

 

Hier zeigt sich die theologische bzw. kirchenrechtliche Unsicherheit 

der Situation. Die Unterscheidung nach nationalen Kriterien gibt es nach 

orthodoxem Verständnis nicht. Was sich in der Ukraine abspielt, ist die 

Auseinandersetzung um die Autokephalie einer orthodoxen Kirche, wie es 

sie in anderen Kontexten auch gegeben hat und noch gibt.
61

 Letzten Endes 

ist entscheidend, wie der Begriff éthnos aus dem 34. Apostolischen Kanon 

verstanden wird. Zwei Interpretationen stehen sich hier gegenüber, die sich 

auch in den Positionen der UAOK sowie grundsätzlich auch der ROK bzw. 

der UOK-MP einerseits und der UOK-PK andererseits wiederfinden: wenn 

mit éthnos eine Nation im ethnischen Sinne (also ein „Volk“) gemeint ist, 

dann müsste es also für die (ethnischen) Ukrainer ebenso eine autokephale 

Kirche geben wie für die ethnischen Russen. Bei der heutigen Bevölke-

rungsverteilung wären zwei orthodoxe Kirchen auf dem Territorium der 

Ukraine die logische Folge, eine ukrainische und eine russische. Diese Lö-

sung kennt die Orthodoxie allerdings nur in Diasporasituationen wie etwa 

in den USA, wo es auf dem gleichen Territorium Diözesen mehrerer Kir-

chen gibt. Ansonsten wird der Aufbau nationaler Kirchen auf einem Terri-

torium, auf dem bereits eine orthodoxe Kirche existiert, als Phyletismus 

verurteilt. Die von der UOK-PK vertretene Position hingegen versteht éth-

nos als Staat: In einem selbstständigen Staat mit orthodoxer Mehrheitsbe-

völkerung muss es auch eine (und nur eine) orthodoxe Kirche geben.  

Zu dieser unterschiedlichen Auffassung ist zu sagen, dass der Begriff 

éthnos selbstverständlich weder der einen noch der anderen Interpretation 

standhalten kann, da hier moderne Vorstellungen auf einen spätantiken 

Ausdruck angewendet werden. Hier zeigen sich Probleme der orthodoxen 

Ekklesiologie, die auch an anderen Orten virulent geworden sind. Nach den 

kanonischen Regeln der Orthodoxie ist die von der UOK-MP vertretene 

Lösung unbestritten richtig; doch ist das kirchliche Problem im Lande, das 

so eng mit dem nationalen verbunden ist, damit noch nicht gelöst. 

                                                           
60

  Plokhy, “Kyiv”, 37. 
61

 Vgl. hierzu: Theodor Nikolaou, „Der Begriff e)/qnoj (‚Nation„) in seiner Bedeu-

tung für das Autokephalon der Kirche“, Orthodoxes Forum 14 (2000) 5-23. 



Thomas Bremer 

   

34 

Wichtig ist in diesem Zusammenhang, dass sich die Weltorthodoxie an 

die Regel hält, wonach eine Kirche nur durch Entlassung ihrer „Mutterkir-

che“ Autokephalie erlangen kann. Die UOK-PK argumentiert, dass Auto-

kephalie immer zunächst einseitig beansprucht und erst später gewährt 

worden sei.
62

 Für die UAOK hingegen ist die ROK gar nicht die Mutterkir-

che, da sie sich auf die ungebrochene Kiever Tradition seit dem 10. Jahr-

hundert beruft.
63

 Die Unterordnung unter das Moskauer Patriarchat 1686/ 

1687 sei unkanonisch gewesen.
64

 Aber trotz dieser Sichtweise betrachten 

alle orthodoxen Kirchen in der Welt die UOK-MP als die einzige kanoni-

sche Kirche in der Ukraine und verweigern den anderen orthodoxen Kir-

chen im Lande daher die Anerkennung. Dieser Legitimationsmangel ist ein 

großes Problem für die UOK-PK wie auch für die UAOK. 

Patriarch Filaret versuchte, die internationale Isolierung seiner Kirche 

dadurch zu durchbrechen, dass er Kontakt mit anderen Kirchen aufnahm, 

deren kanonische Lage ebenfalls ungeklärt war. Er unterstützte in Bulga-

rien den Gegenpatriarchen Pimen und unterhielt Kontakte zu den griechi-

schen Altkalendariern, zur Kirche in Makedonien und anderen orthodoxen 

Kirchen. Es schien, als wolle er dadurch eine „schismatische Internationa-

le“
65

 schaffen, in der Kirchen ohne allgemeine Anerkennung vereint wären. 

Filaret selbst hatte davon gesprochen, dass so eine zweite orthodoxe Kir-

chenfamilie entstehen könne. Allerdings ist nicht abzusehen, dass solche 

Bemühungen erfolgreich wären. Insbesondere ist zu beachten, dass zwi-

schen diesen Kirchen z.T. gewaltige ideologische Unterschiede liegen, et-

wa in Bezug auf ökumenische Beziehungen zu westlichen Kirchen.  

In dieser verworrenen Lage blieben die orthodoxen Kirchen der Ukrai-

ne in der zweiten Hälfte der 90er Jahre. Die Situation war außerdem ge-

                                                           
62

  So auch Gerus, “Church Politics”, 30: “Historically, therefore, efforts to establish 

independent or autocephalic national Churches have always been strenuously op-

posed by the dominant imperial Church, be it Byzantine or Russian, on the pretext 

that any new Church would be created in violation of Orthodox canon law. […] Po-

litical forces and not spiritual decision normally determine questions of autoceph-

aly in Orthodox Churches”. Das gleiche Argument findet sich auch bei der Make-

donischen Orthodoxen Kirche, die in einer ähnlich unkanonischen Lage ist.  
63

  Auch die Griechisch-Katholische Kirche betont, dass Konstantinopel die Mutter-

kirche der ukrainischen Christen sei. Die Metropolie von Kiev sei ihrerseits Mut-

terkirche der Moskauer Orthodoxie.  
64

  Diese Position wird auch vom Ökumenischen Patriarchat vertreten, vgl. Sysyn, 

“Situation”, 20. 
65

  Georgios Tsetsis, „Eine schismatische ‚Internationale„ im orthodoxen Raum?“, 

Orthodoxie Aktuell 3/3 (1999) 2f. 



Konfrontation statt Ökumene  35 
_____________________________________________________________________________________ 

kennzeichnet von wachsenden Spannungen zwischen der ROK und dem 

Ökumenischen Patriarchat von Konstantinopel, das von Moskau der Einmi-

schung in die kirchlichen Angelegenheiten der Ukraine beschuldigt wurde. 

Tatsächlich war das Ökumenische Patriarchat ja in mehrfacher Weise in die 

Geschehnisse involviert: zum einen durch seine Bischöfe ukrainischer Her-

kunft in den USA, die zum größten Teil die UAOK unterstützten, zum an-

deren aber aufgrund der Tatsache, dass Konstantinopel formell die Juris-

diktion Moskaus über die Ukraine nie anerkannt hatte. Zudem hat der 

Ökumenische Patriarch ja die Aufgabe, bei zwischenkirchlichen Streitig-

keiten zu vermitteln. Wegen der Ansprüche sowohl der ROK als auch 

Konstantinopels auf Gebiete der früheren Sowjetunion (etwa in Estland) 

oder der einst sozialistischen Länder (so in Ungarn) war es mehrfach zu 

ernsteren Konflikten zwischen der zahlenmäßig größten Orthodoxen Kir-

che und der in der kanonischen Rangfolge Ersten gekommen. Die ROK 

verdächtigte nun das Ökumenische Patriarchat, auch in der Ukraine eigene 

Interessen zu vertreten und sich entweder die ukrainische Orthodoxie unte-

rordnen oder aber durch eine Anerkennung der Autokephalie die Position 

Moskaus schwächen zu wollen.  

Die Spannungen traten besonders nach dem Tod von Patriarch Dymy-

tryj (Jarema) am 25. Februar 2000 hervor, als wieder Bewegung in die zwi-

schenkirchlichen Beziehungen kam. Der Verstorbene hatte einen Bischof 

aus den USA, Metropolit Konstantyn (Buggan), als seinen Nachfolger 

empfohlen, der zur Jurisdiktion von Konstantinopel gehörte.
66

 Großes Auf-

sehen rief hervor, dass dieser ein ausführliches Beileidsschreiben sandte 

sowie dass ein weiterer amerikanischer orthodoxer Bischof ukrainischer 

Herkunft bei der Beisetzung des Patriarchen Dymytryj zelebrierte. Man 

ging davon aus, dass diese Handlungen in Absprache mit dem Ökumeni-

schen Patriarchat geschehen waren. In Konstantinopel sah man sich genö-

tigt, solche Vermutungen in mehreren Dementis und Erklärungen von sich 

zu weisen, nachdem die Bischöfe der UOK-MP bei einem Treffen im Juni 

2000 einen scharf formulierten Brief an den Ökumenischen Patriarchen 

verfasst hatten.  

Das Konzil der UAOK, das im September 2000 schließlich einen 

Nachfolger für Patriarch Dymytryj (Jarema) wählen sollte, verzichtete auf 

eine Neuwahl und bestimmte statt dessen Bischof Mefodyj (Kudrjakov) 

                                                           
66

  Vgl. Gerd Stricker, „Alles nur Mißverständnisse?“, Glaube in der 2. Welt 28/11 

(2000) 12-14.  



Thomas Bremer 

   

36 

zum Patriarchatsverweser und Metropolit Konstantyn zum spirituellen 

Oberhaupt mit dem Titel „Geistlicher Hirte der Gläubigen der UAOK“. Er 

wird auch in den Liturgiefeiern der Kirche kommemoriert. Die Anwesen-

heit Konstantyns (und zahlreicher anderer Gläubiger aus den USA) bei die-

ser Wahlversammlung sowie die Ergebnisse haben jedoch nicht dazu bei-

getragen, den russischen Verdacht gegen Konstantinopel abzubauen.  

Eine weitere Folge dieser Schritte war eine gewisse Annäherung zwi-

schen der UAOK und der UOK-PK. Die Nicht-Wahl eines Patriarchen lässt 

den Weg für einen gemeinsamen Kandidaten offen. Es gab auch Treffen 

und Absprachen zwischen den Vertretern beider Kirchen; sie wurden durch 

ukrainische Bischöfe aus den USA vermittelt, die in Gemeinschaft mit dem 

Ökumenischen Patriarchat stehen.
67

 Im Hintergrund steht immer die Idee 

einer einheitlichen ukrainischen orthodoxen Kirche. Nach Presseberichten 

soll im Sommer 2001 eine Eucharistiegemeinschaft zwischen beiden Kir-

chen beschlossen worden sein, vereinbart zwischen den beiden Kirchen-

oberhäuptern Metropolit Mefodyj und Patriarch Filaret. Auch hier hatte ein 

Bischof aus den USA, Vsevolod (Kolomijcev-Majdans‟kyj), der schon an 

der Beisetzung von Patriarch Dymytryj teilgenommen hatte, die Vermitt-

lung übernommen.
68

 Später wurde es Priestern der beiden Kirchen gestat-

tet, miteinander zu zelebrieren. Die Teilnehmer an der Vereinbarung sollen 

den Ökumenischen Patriarchen aufgerufen haben, die Autokephalie einer 

ukrainischen orthodoxen Kirche nach der Vereinigung der beiden jetzt be-

stehenden anzuerkennen.
69

  

Von Seiten der UOK-MP wird jede Vermittlung und auch jede Idee ei-

ner (Wieder-)Vereinigung ausgeschlossen, wobei die Kirche damit argu-

mentiert, dass der jetzige Grad von Selbstverwaltung unter der Jurisdiktion 

Moskaus den Gläubigen genüge. Es ist davon auszugehen, dass diese Aus-

sage wenigstens für den Westen und den Süden des Landes zutrifft. Die 

Voraussetzung für die Aufnahme von eucharistischer Gemeinschaft ist für 

Moskau, das alle anderen orthodoxen Kirchen in der Ukraine als schisma-

tisch betrachtet, die Abgabe einer Reueerklärung des jeweiligen Bischofs 
                                                           
67

  Viktor Jelens‟kyj, „„Ukraïns‟ke pytannja‟ Konstantynopol‟skoho patriarchaty: ryk 

2000“, Ljudyna i svit 484/1 (2001) 29-31.  
68

  Vgl. Orthodoxie Aktuell 5/6 (2001) 7f. Im Artikel „Wo an Ökumene noch nicht 

einmal gedacht wird“, von Michael Ludwig, (FAZ vom 27. Februar 2001), wird 

von einer Kommission beider Kirchen zur Vorbereitung ihrer Vereinigung berich-

tet, die unter Vermittlung des Ökumenischen Patriarchats eingesetzt worden ist. 
69

  Vgl. die Pressemeldung der KNA, Ökumenische Informationen 30 (24. Juli 2001) 

2. 



Konfrontation statt Ökumene  37 
_____________________________________________________________________________________ 

bzw. Priesters. Erst dann sei Kirchengemeinschaft möglich. Jede Begeg-

nung zwischen Gleichrangigen oder Gleichberechtigten wird ausgeschlos-

sen.  

Die Situation ist also trotz der Entwicklungen, die in der jüngsten Zeit 

zu registrieren sind, noch äußerst komplex. Vom Problem der Person Fila-

ret war bereits die Rede. So lange er in der UOK-PK eine prominente Posi-

tion einnimmt, ist mit einer völligen Kirchengemeinschaft zwischen den 

beiden unkanonischen Kirchen nicht zu rechnen. Allerdings erscheint es als 

gut möglich, dass die Differenzen zwischen diesen beiden Kirchen wegfal-

len werden, sobald Filaret einmal nicht mehr im Amt ist. Beide verbindet 

vor allem die Gegnerschaft zur ROK und ihrer Gliederung in der Ukraine 

sowie der Wunsch nach einer nationalen Kirche. Nach Schätzungen von 

Beobachtern und auch von Mitgliedern der Griechisch-Katholischen Kirche 

würden bis zu 20 % der griechisch-katholischen Gläubigen einer solchen 

orthodoxen nationalen Kirche beitreten.  

Für das kanonische Problem ist keine Lösung zu sehen, da das Ökume-

nische Patriarchat kaum eine Entscheidung gegen den ausdrücklichen Wil-

len der ROK als der auch von Konstantinopel als kanonisch anerkannten 

Kirche durchzusetzen versuchen wird. Letzten Endes lässt sich der Konflikt 

innerhalb der ukrainischen Orthodoxie also auf den zwischen der Linie der 

UOK-MP und derjenigen der UOK-PK reduzieren.  

 

 

Die Römisch-Katholische Kirche und die kleineren Glaubensgemeinschaf-

ten 

 

Der Vollständigkeit halber seien hier einige Anmerkungen zur Römisch-

Katholischen Kirche gemacht. Auf dem Gebiet der heutigen Ukraine um-

fasst die Römisch-Katholische Kirche traditionell vor allem solche Gläubi-

ge, die ethnisch Polen sind. In den historischen Phasen, in denen Teile der 

Ukraine zu Polen gehörten, konnte sich eine katholische Kirche des lateini-

schen Ritus bilden und halten; auch in den Zeiten russischer Herrschaft gab 

es für römisch-katholische Gläubige immer eine Möglichkeit des Überle-

bens.  

Besonders wichtig ist in diesem Zusammenhang die Zeit der polni-

schen Herrschaft über Galizien im 20. Jahrhundert, zwischen den beiden 

Weltkriegen. Die Bevorzugung der lateinischen Kirche durch den polni-



Thomas Bremer 

   

38 

schen Staat sowie die versuchte Polonisierung Galiziens (Offiziere, Beam-

te) bewirkten, dass dort die Zahl der römisch-katholischen Gläubigen zu-

nahm. Während der Sowjetzeit waren die Aktivitäten der Kirche erheblich 

eingeschränkt. Die Gläubigen unterstanden dem Erzbischof von Lettland.  

Mit der Perestrojka entwickelte sich auch für die Katholiken des römi-

schen Ritus die Möglichkeit, neue Gemeinden zu gründen und kirchliches 

Leben zu entwickeln. Heute ist die Römisch-Katholische Kirche in der Uk-

raine zwar immer noch sehr stark vom polnischen Element geprägt, doch 

ist bei vielen Gläubigen die nationale polnische Identität nicht mehr so le-

bendig. Die Kirchenleitung bemüht sich auch darum, den überethnischen 

Charakter der Kirche deutlich zu machen. In der ukrainischen Wahrneh-

mung gilt die Römisch-Katholische Kirche trotzdem immer noch als die 

„polnische“ Kirche, auch wenn heute neben dem Polnischen das Ukraini-

sche und das Russische Liturgiesprachen sind. Die Katholische Kirche des 

lateinischen Ritus ist für viele Menschen in der Ukraine attraktiv geworden, 

die katholisch sein, sich von den nationalistischen Tendenzen in der Grie-

chisch-Katholischen Kirche jedoch distanzieren möchten. Ebenso wie in 

der Russischen Föderation bietet sie zudem für suchende Menschen, vor 

allem Intellektuelle, die sich von ihrer traditionellen kirchlichen Herkunft 

gelöst haben, ein religiöses und spirituelles Angebot, das viele von ihnen 

annehmen. Das führt zur Kritik von orthodoxer Seite, „Rom“ versuche, 

„potenziell orthodoxe Gläubige“, d.h. Menschen ohne religiöse Überzeu-

gung, die aber aus einer ursprünglich orthodoxen Familie stammen, katho-

lisch zu machen. Das wird der Katholischen Kirche als „Proselytismus“ 

zum Vorwurf gemacht. 

Doch auch das Verhältnis der Römisch-Katholischen Kirche zur Grie-

chisch-Katholischen ist nicht unproblematisch. Für die „Unierten“ waren 

die Lateiner traditionell Nutznießer der Unterdrückung der Union bzw. an 

der Entfremdung der Griechisch-Katholischen Kirche von ihren ursprüngli-

chen Traditionen beteiligt. Die nationale Komponente, die bei der Grie-

chisch-Katholischen Kirche eine so wichtige Rolle spielt, ist bei der lateini-

schen Kirche naturgemäß nicht gegeben. Die offensichtliche Zurückhaltung 

des Vatikans hinsichtlich der Ausbreitung der Griechisch-Katholischen 

Kirche über ihre traditionellen Gebiete hinaus bietet weiteren Anlass zu 

innerkatholischen Spannungen, da sie sich natürlich nicht mit der Idee einer 

ukrainischen Nationalkirche oder der Errichtung eines Patriarchats verträgt.  



Konfrontation statt Ökumene  39 
_____________________________________________________________________________________ 

Der Vatikan hat die Bistümer der lateinischen Kirche in der Ukraine 

neu geordnet; heute gibt es fünf Bistümer im Land. Das Oberhaupt, Erzbi-

schof Jaworski von L‟viv, wurde Anfang 2001 zusammen mit Großerzbi-

schof Husar
70

 in den Kardinalsrang erhoben.  

Abgesehen von den genannten drei orthodoxen und zwei katholischen 

Kirchen gibt es noch eine ganze Reihe kleinerer Religionsgemeinschaften. 

Einige seien kurz angeführt. Von den christlichen Kirchen haben Gemein-

schaften reformatorischer Herkunft einen großen Zuwachs an Gemeinden 

zu verzeichnen. Das lutherische Kirchengebäude von Kiev wurde vor eini-

ger Zeit der Gemeinde vom Staat zurückgegeben; hier ist die ursprünglich 

deutsche Prägung der lutherischen Gemeinde noch deutlich zu spüren. An 

freikirchlichen Gemeinden gibt es Pfingstler und Baptisten in größerer 

Zahl. In der Ukraine existiert ferner eine Tradition der Armenier (vor allem 

in L‟viv). Nach den Spaltungen der russischen Orthodoxie zu verschiede-

nen Phasen der Geschichte gibt es heute auch einige kleinere Gemeinden 

der Altgläubigen oder der „Wahren Orthodoxen Kirche“.  

Traditionelle nicht-christliche Glaubensgemeinschaften in der Ukraine 

sind die der Muslime und Juden. Vor allem auf der Krim, aber auch in ei-

nigen anderen Gebieten gibt es islamische Gemeinden, die vor allem von 

Krimtataren gebildet werden. Das Gebiet der heutigen Ukraine war Zent-

rum des osteuropäischen Judentums. Nach dem Holocaust des Zweiten 

Weltkriegs und den Aussiedlungen von Juden nach Israel während der 

Sowjetzeit existieren heute nur noch 198 meist kleine Gemeinden. Aller-

dings werden sie finanziell und auch personell von Gemeinden aus Israel 

und aus den Vereinigten Staaten unterstützt.  

Schließlich seien noch die neueren religiösen Gemeinschaften genannt, 

die erst seit kurzem in der Ukraine tätig sind, wie Zeugen Jehovas oder an-

dere Sekten aus dem Ausland, doch auch „autochthone“ Sekten wie die 

„Weiße Bruderschaft“. Von den großen Kirchen werden die Sekten als 

massive Bedrohung aufgefasst, auch wenn die Zahl ihrer Anhänger sehr 

klein bleibt. Doch haben weder die Sekten noch die nicht-christlichen Reli-

gionen oder die kleineren Kirchen größeren gesellschaftlichen Einfluss.  

 

 

                                                           
70

  Wir verwenden die Namensform „Husar“ statt der korrekten Transliteration „Hu-

zar“, da der im Westen aufgewachsene Großerzbischof seinen Namen selbst so 

schreibt. 



Thomas Bremer 

   

40 

Die Zahlenverhältnisse 

 

Im Zusammenhang mit der Frage nach den Beziehungen zwischen den 

Kirchen stellt sich die Frage nach der Größe der Kirchen in der Ukraine. 

Nach dem (mit kleinen Veränderungen) bis heute gültigen Religionsgesetz, 

das am 23. April 1991 von der Verchovna Rada, dem Parlament des Lan-

des, erlassen wurde und auf dem sehr liberalen Religionsgesetz der UdSSR 

vom Oktober 1990 basiert, müssen sich Gemeinden registrieren lassen. Wir 

verfügen also über die Zahl der offiziell registrierten Gemeinden, jeweils 

zum 1. Januar eines jeden Jahres. Für den Beginn des Jahres 2001 liegen 

folgende Zahlen vor:  

 

 

Name Oberhaupt Zahl der 

Gemein-

den 

Klös-

ter 

Ordensleute Pries-

ter 

Kir-

chen 

Kir-

chen 

im 

Bau 

Ukrainische 

Orthodoxe Kir-

che – Moskauer 

Patriarchat 

Metropolit 

Volodymyr 

(Sabodan) von 

Kiev und der 

ganzen Ukrai-

ne 

9049 122 3519 7509 7755 840 

Ukrainische 

Orthodoxe Kir-

che – Patriarchat 

Kiev 

Patriarch Fila-

ret (Denisenko) 

von Kiev und 

der ganzen 

Rus‟–Ukraine 

2781 22 113 2182 1825 217 

Ukrainische 

Autokephale 

Orthodoxe Kir-

che 

z.zt. kein Pat-

riarch: Metro-

polit Mefodyj 

(Kudrjakov), 

Metropolit 

Konstantyn 

(Buggan), USA 

1015 1 4 628 697 101 



Konfrontation statt Ökumene  41 
_____________________________________________________________________________________ 

Ukrainische 

Griechisch-

Katholische 

Kirche 

Großerzbi-

schof Lubomyr 

Kardinal Husar 

3317 79 1168 1872 2777 305 

Römisch-

Katholische 

Kirche 

Erzbischof 

Marian Kardi-

nal Jaworski 

807 50 309 431 713 74 

 

Quelle: Ljudyna i svit, 484/1 (2001) 35.
71

 

 

Es zeigt sich, dass die UOK-MP mehr Gemeinden hat als alle anderen der 

hier aufgeführten Kirchen zusammen. Allerdings gibt es keine Angaben 

über die Zahl der Gemeindemitglieder, denn das Innenministerium der Uk-

raine veröffentlicht lediglich die Zahlen der registrierten Gemeinden. Eine 

zuverlässige Aussage über die Gemeindemitglieder ist nicht möglich, und 

zwischen den Kirchen ist umstritten, wie groß die Zahl ihrer Gläubigen 

ist.
72

 Vertreter der Griechisch-Katholischen Kirche betonen gerne, dass ihre 

Gemeinden in der Regel viele Hunderte von Mitgliedern umfassen, wäh-

rend an den Gottesdiensten der Orthodoxen nur einige wenige Personen 

teilnähmen, so dass die Zahl der Gemeinden nicht viel über die Größe der 

Kirche aussage. Zuverlässige Zahlen gibt es aber nicht. 

Auffällig ist zudem, dass unter den orthodoxen Kirchen die Zahl der 

Mönche und Nonnen bei der UOK-MP (auch prozentual) erheblich höher 

ist als bei den anderen. Das lässt sich wohl dadurch erklären, dass Mönche 

in der Regel weniger dazu bereit sind, gegen die kirchlichen Kanones zu 
                                                           
71

  Insgesamt gab es am 1. Januar 2001 in der Ukraine 24.494 Gemeinden, die sich auf 

50 Glaubensgemeinschaften verteilten. Neben den hier aufgeführten (mit zusam-

men 16.969 Gemeinden) sind vor allem noch die Baptisten mit über 2.000 Ge-

meinden und die Pfingstler mit mehr als 1.000 Gemeinden zu nennen.  
72

  Michael Ludwig behauptet im Artikel „Ein Kreuzzug gegen den Papst“ (FAZ, 16. 

Juni 2001), die UOK-PK habe mehr Anhänger als die UOK-MP. Protestantische, 

freikirchliche, muslimische und jüdische Gemeinden sind jedenfalls viel kleiner als 

die der großen Kirchen; vgl. Viktor Elenskij, „Religioznye obščiny v Ukraine: cifry 

i kommentarii“, Religija i obščestvo 5 (2001) 1-8, hier: 4 (russische Übersetzung 

ausgewählter Artikel aus Ljudyna i svit sowie anderer Beiträge, die in elektroni-

scher Form verbreitet werden). Er führt auch die durchschnittlichen Gemeindegrö-

ßen der Griechisch-Katholischen Kirche in Galizien an, die nach Eigenaussagen 

1448 bis 1899 Personen (je nach Gebiet) betragen. Bei allen Kirchen scheint es 

auch „Phantomgemeinden“ zu geben, die gegründet wurden, um den Anspruch auf 

Kirchengebäude zu untermauern bzw. um die Größe der Kirche zu steigern. Nach 

dem Religionsgesetz ist die Aufhebung solcher Gemeinden ziemlich schwierig. 



Thomas Bremer 

   

42 

verstoßen, und daher bei der kanonisch anerkannten Kirche geblieben 

sind.
73

 Es ist noch zu bemerken, dass fast alle Klöster Neu- oder Wieder-

gründungen sind, da es zur Zeit der Sowjetunion in der Ukraine nur neun 

Klöster gegeben hat.  

Interessant ist die regionale Verteilung der Gemeinden. Im Gebiet von 

Luhans‟k etwa, also im äußersten Osten des Landes, hat die UOK-MP 275 

Gemeinden, die UOK-PK zehn und die UAOK ganze drei. Hier gibt es 

auch nur zwei griechisch-katholische Gemeinden.
74

 Ähnlich verhält es sich 

in Odessa, Poltava, Charkiv, Cherson, Čerkasy oder auf der Krim. Der Os-

ten und der Süden des Landes sind also weitgehend von der kanonischen 

orthodoxen Kirche dominiert. In Galizien hingegen ist es ganz anders: In 

Ivano-Frankivs‟k gibt es neben 682 griechisch-katholischen Gemeinden 

nur 24 der UOK-MP, 308 der UOK-PK und 118 der UAOK. Ähnlich in 

L‟viv, wo 1.533 griechisch-katholischen Gemeinden 61 der UOK-MP, 390 

der UOK-PK und 354 der UAOK entgegen stehen. Auch in Ternopil‟ ist 

die Zahl der griechisch-katholischen Gemeinden größer als die Gesamtzahl 

aller orthodoxen Gemeinden. Die UAOK existiert fast nur im Westen des 

Landes.
75

 Es lässt sich also in doppelter Hinsicht von einer konfessionellen 

Teilung der Ukraine sprechen: Zum einen dominieren die orthodoxen 

Gläubigen im Osten und Süden des Landes, während die griechisch-

katholischen vor allem in Galizien zu finden sind, was sich natürlich histo-

risch erklären lässt. In den anderen Gebieten, wo sie jeweils nur einige we-

nige Gemeinden haben, sind das vor allem durch Strafmaßnahmen der 

Sowjetbehörden oder berufliche Migration dorthin gelangte Gläubige, um 

deren Seelsorge sich die Griechisch-Katholische Kirche bemüht, obgleich 

auch von Missionierungsmaßnahmen in den östlichen Gebieten der Ukrai-

                                                           
73

  So Benedikt Salmon, Die ukrainischen orthodoxen Kirchen, Köln 1997 (Bundesin-

stitut für ostwissenschaftliche und internationale Studien, Aktuelle Analysen, Nr. 

41/1997) 5. 
74

  Die Angaben aus Ljudyna i svit, 484/1 (2001) 39-42. Alle folgenden Angaben be-

ziehen sich auf die Gebiete (oblast’). 
75

  Aleksej Krindač, „Kirchenlandschaft Ukraine – Probleme, Kämpfe, Entwicklun-

gen“, Osteuropa 47 (1997) 1066-1092, hier: 1074, zeigt die regionale Verteilung 

(für das Jahr 1996): Die sechs westlichen Regionen des Landes wiesen bei 17,4 % 

der Einwohner 46,8 % aller Gemeinden auf; in den östlichen Regionen waren bei 

21,6 % der Einwohner aber nur 6,2 % der Gemeinden registriert. In Galizien war 

die Religiosität immer überdurchschnittlich hoch; bei soziologischen Untersuchun-

gen der Sowjetzeit hat man z.T. die entsprechenden Werte nicht publiziert, weil sie 

„erschreckend“ hoch waren. Vgl. Viktor Jelens‟kyj, „Relihijnist‟ v ukraïns‟komu 

suspil‟stvi“, Ljudyna i svit 484/1 (2001) 20-26, hier: 20. 



Konfrontation statt Ökumene  43 
_____________________________________________________________________________________ 

ne berichtet wird.
76

 Die andere Trennung geht durch die Orthodoxie: In den 

Gebieten, in welchen auch die Griechisch-Katholische Kirche stark ist, 

dominieren die beiden nicht-kanonischen orthodoxen Kirchen, die eine na-

tionale Kirche anstreben. Es zeigt sich also, dass die nationale Ausrichtung 

der Kirchen ebenfalls eine wichtige Rolle spielt. Das Kirchenproblem der 

Ukraine lässt sich nicht nur als konfessionelles Problem betrachten, son-

dern es weist auch eine wichtige nationale Dimension auf.
77

 

Interessant ist zudem die Frage nach dem Wachstum der verschiedenen 

Religionsgemeinschaften. Von 1991 bis 1996 haben vor allem die Rö-

misch-Katholische Kirche, protestantische Gemeinden, die islamische Ge-

meinschaft und die neueren religiösen Gemeinschaften an Zahl zugenom-

men. Allerdings lassen sich die Zahlen nur eingeschränkt verwenden, da 

1991 die Ausgangszahlen oft sehr gering waren.
78

 Rechnet man die Zahlen 

von 1996 auf das Jahr 2001 weiter, so ergeben sich folgende Werte:  

 

     1996   2001         Wachstumsfaktor 

 

Gesamtzahl von Gemeinden 18.105   24.494   1,35 

UOK-MP     6.674     9.049   1,36 

UOK-PK      1.354     2.781   2,05 

UAOK      1.221     1.015   0,83 

Griech.-Kath.     3.147     3.317   1,05 

Röm.-Kath.        724        807   1,11 

Baptisten      1.779     2.446   1,37 

Pfingstler      1.108     1.622   1,46 

Adventisten        535        749   1,4 

Muslime         180         391   2,17 

 
                                                           
76

  Sophia Senyk, “A Victim to Nationalism: The Ukrainian Greek-Catholic Church in 

its Own Words”, Het Christelijk Oosten 51 (1999) 167-188. Aus diesem Artikel hat 

sich eine Polemik entwickelt, vgl. die Stellungnahme von Peter Galadza, “A Re-

sponse to Sophia Senyk on Nationalism and Proselytism among Greek-Catholics in 

Ukraine: An Outsider‟s Inside View”, Het Christelijk Oosten 53 (2001) 125-142, 

sowie die Reaktion von Sophia Senyk, “A Response to a Response: Several Com-

ments on Peter Galadza‟s Position”, Het Christelijk Oosten 53 (2001) 143-148. Al-

lerdings lagen Anfang 2001 noch mehr als 95 % der griechisch-katholischen Ge-

meinden in Galizien und Transkarpathien, vgl. Elenskij, „Religioznye obščiny“, 4. 
77

  Aleksej Krindač, „Kirchenlandschaft Ukraine“, 1067.  
78

  So stellt die Zunahme von zwei auf 28 lutherischen Gemeinden rechnerisch eine 

Zunahme von 1.400 % dar. 



Thomas Bremer 

   

44 

Das übergroße Wachstum der UOK-PK und der Rückgang der Zahl von 

Gemeinden der UAOK ist mit den inneren Entwicklungen in diesen Kir-

chen zu erklären. Bei den katholischen Gemeinden beider Riten scheint ei-

ne gewisse Sättigung erreicht zu sein, während die protestantischen Ge-

meinden und die Freikirchen eher überdurchschnittlich zunehmen.
79

 Auf-

fallend ist das Wachstum bei den islamischen Gemeinden. Die absoluten 

Zahlen zeigen jedoch die insgesamt relativ geringe Verbreitung des Islam, 

der sich mit 295 Gemeinden auf die Krim konzentriert, wo die Krimtataren, 

die nach ihrer Umsiedlung unter Stalin langsam wieder in ihre alte Heimat 

zurückkehren, in ihrer großen Mehrheit muslimisch sind. 

 

 

Zur Religiosität der Bevölkerung in der Ukraine 

 

Wie verhält es sich nun mit der Religiosität der ukrainischen Bevölkerung? 

Es gibt einige Untersuchungen zu dieser Frage, allerdings – nach Ansicht 

eines Religionssoziologen – keine großangelegten Projekte.
80

 Bei einer rep-

räsentativen Umfrage im Jahr 1997 wurde nach dem Kirchenbesuch ge-

fragt:
81

 46 % besuchten die Kirche „praktisch nie“, 30 % „einmal oder ei-

nige wenige Male im Jahr“, 12 % „wenigstens einmal im Monat“, 11 % 

wöchentlich und 1 % täglich. Mehr als 75 % der Bevölkerung lässt sich 

dem zufolge also nicht zu den halbwegs regelmäßigen Kirchenbesuchern 

zählen. Bemerkenswert ist, dass gleichzeitig religiöse Institutionen großes 

Vertrauen genießen. Auf die Frage, ob man einer solchen Institution ver-

traue, antworteten 39 % positiv, 33 % negativ und 28 % gaben keine Ant-

wort. Neben der Armee waren die Kirchen diejenigen Einrichtungen, denen 

die Bevölkerung das meiste Vertrauen entgegenbrachte. Alle politischen 

Institutionen des Staates, Parteien etc. lagen in ihren Werten weit darun-

ter.
82

 

                                                           
79

  Die protestantischen Gemeinden haben aber in der Regel weniger Mitglieder, vgl. 

Viktorija Ljubaščenko, „Protestantyzm i ‚pidvodni kameni„ statystyky“, Ljudyna i 

svit 485/6 (2001) 28-30, hier: 30. 
80

  Jelens‟kyj, „Relihijnist‟“, 20. 
81

  Angaben nach Orthodoxie Aktuell 1/9 (1997) 19f. 
82

  Das bestätigt auch eine Umfrage von Juli 2001, wonach 36 % der Befragten der 

Kirche vertrauten, hingegen nur 7 % dem Präsidenten und gerade 6 % der Regie-

rung. Quelle: Religious Information Service of Ukraine, 6. August 2001. 



Konfrontation statt Ökumene  45 
_____________________________________________________________________________________ 

Auch andere Untersuchungen kommen zu ähnlichen Ergebnissen. Eine 

großangelegte Studie über die Religiosität in Ostmitteleuropa beschreibt 

die Religiosität in der Ukraine (nach Faktoren wie christlicher Glaube, reli-

giöse Praxis, religiöse Erfahrungen und Empfindungen sowie nach dem 

Selbstverständnis der Bürger) als „tendenziell eher nichtreligiös“
83

. Nur in 

der ehemaligen DDR und in der Tschechischen Republik lässt sich ein hö-

herer Grad an Nichtreligiosität feststellen.
84

 Nach den aus dem Jahr 1998 

stammenden Angaben sind 68 % der Bevölkerung konfessionslos (davon 

interessanterweise der größte Teil getauft, aber nicht kirchlich gebunden), 

22 % orthodox und 7 % katholisch.
85

 Dennoch bezeichnen sich 55 % der 

Bürger der Ukraine als religiös, so dass es also einen großen Anteil an Uk-

rainern gibt, die keiner Kirche oder Konfession angehören, obgleich sie 

sich als religiös sehen.
86

 Dafür spricht auch die Tatsache, dass 77 % die 

Frage, ob sie an Gott glaubten, positiv beantworteten
 
,
87

 und dass die Uk-

raine nach den traditionell katholischen Staaten Polen, Litauen und Kroa-

tien mit 7 % den geringsten Anteil an Atheisten aufweist.
88

 Eine andere 

Studie spricht von einer „entindividualisierten Kirchlichkeit“ in der Ukrai-

ne:  

Keiner anderen gesellschaftlichen Institution wird so vertraut wie der Kir-

che. Gleichzeitig aber wird der individuelle Bedarf an Religion und Kirche 

eher als niedrig eingeschätzt. Der Anteil derer, die meinten, Religion sei 

nützlich für die Gesellschaft, überstieg deutlich den Anteil derer, die Religi-

on für sich selbst persönlich als hilfreich ansahen.
89

 

Es entspricht dem Befund auch anderer osteuropäischer Staaten, dass sich 

für eine überwiegende Mehrheit der Befragten die Beziehung zur Religion 

                                                           
83

 Miklós Tomka/Paul M. Zulehner, Religion im gesellschaftlichen Kontext 

Ost(Mittel)Europas, Ostfildern 2000, 14. 
84

  Untersucht wurden außerdem noch Kroatien, Litauen, Polen, Rumänien (Sieben-

bürgen), die Slowakei, Slowenien und Ungarn. 
85

  Miklós Tomka/Paul M. Zulehner, Religion in den Reformländern Ost(Mittel)Eu-

ropas, Ostfildern 1999, 27.  
86

  Ebd., 45. 
87

  Bei 11 % negativen Antworten und 12 %, die mit „weiß ich nicht“ antworteten, 

ebd., 164. 
88

  Ebd., 206. 
89

  Detlef Pollack, „Religiöser Wandel in Mittel- und Osteuropa“, in: Detlef Pol-

lack/Irena Borowik/Wolfgang Jagodzinski (Hg.), Religiöser Wandel in den post-

kommunistischen Ländern Ost- und Mitteleuropas, Würzburg 1998, 9-52, hier: 35. 

Vgl. im selben Band auch den Aufsatz von Viktor Jelensky/Viktor Perebenesjuk, 

„Die Neustrukturierung von Religion und Kirche in der posttotalitären Ukraine“, 

479-500. 



Thomas Bremer 

   

46 

in den letzten Jahren verbessert hat. In der Ukraine trifft das in besonderem 

Maße für die Jugendlichen zu.
90

 

Ohne Zweifel wird die weitere Entwicklung der Religiosität der ukrai-

nischen Bevölkerung in starkem Maße davon abhängen, wie sich die Kir-

chen verhalten, ob sie also dem Vertrauen gerecht werden können, das von 

vielen Menschen des Landes in sie gesetzt wird. Die hier nur grob zusam-

menfassend angegebenen statistischen und religionssoziologischen Daten 

zeigen den engen Zusammenhang zwischen religiöser Identifizierung und 

nationalem Bewusstsein.  

Die Fähigkeit oder Unfähigkeit der traditionellen Kirchen, ihre inneren 

Probleme zu lösen und eine Antwort auf die Herausforderung des posttotali-

tären Chaos zu finden, kann zum entscheidenden Faktor für die Verände-

rungen in der Religiosität der ukrainischen Bevölkerung in naher Zukunft 

werden.
91

 

Bislang sind alle Kirchen jedoch immer noch mehr mit der Ordnung ihrer 

inneren Verhältnisse und der Auseinandersetzung mit den anderen Konfes-

sionen beschäftigt. Lediglich in der Griechisch-Katholischen Kirche sind 

Ansätze einer tieferen und kritischen Auseinandersetzung mit der gesell-

schaftlichen Wirklichkeit der Ukraine zu erkennen.  

 

 

4. Die aktuellen Probleme 

 

Es lässt sich sagen, dass die Trennlinien zwischen den christlichen Kirchen 

in der Ukraine nicht so sehr konfessioneller als vielmehr nationaler Art 

sind. Es gibt Kirchen, die das ukrainische nationale Element betonen, näm-

lich die beiden nicht-kanonischen orthodoxen Kirchen sowie die Grie-

chisch-Katholische Kirche. Daneben gibt es die Orthodoxe Kirche des 

Moskauer Patriarchats, die häufig als russisch verstanden wird, und die Ka-

tholische Kirche des lateinischen Ritus, die als polnische Kirche gilt. Fak-

tisch sind die Verbindungen zwischen den drei „ukrainischen“ Kirchen viel 

enger als etwa die zwischen der Lateinischen und der Griechisch-

Katholischen Kirche, obwohl sie beide katholisch sind, oder als die zwi-

schen den drei orthodoxen Kirchen.  

Das äußert sich u.a. darin, dass die Griechisch-Katholische Kirche re-

lativ gute ökumenische Beziehungen mit den beiden nicht-kanonischen 

                                                           
90

  Jelensky/Perebenesjuk, „Die Neustrukturierung“, 492.  
91

  Ebd., 496. 



Konfrontation statt Ökumene  47 
_____________________________________________________________________________________ 

orthodoxen Kirchen unterhält und zuweilen sogar ökumenische Gottes-

dienste veranstaltet, wogegen es praktisch keine Kontakte zur UOK-MP 

gibt.
92

 Das erschwert die internationalen ökumenischen Beziehungen der 

Katholischen Kirche erheblich, weil sie nur die ROK und die mit ihr in 

Verbindung stehende UOK-MP als offizielle Vertreterin der Orthodoxie in 

der Ukraine ansieht. Im Zusammenhang mit dem Papstbesuch des Jahres 

2001 spitzte sich die Situation zu.  

 

 

Der Papstbesuch im Juni 2001 

 

Bereits bei den ersten Ankündigungen eines möglichen Besuchs des Bi-

schofs von Rom in der Ukraine kam es zu verbalen Protesten von orthodo-

xer Seite, insbesondere durch das Moskauer Patriarchat. Dem Papst lag ei-

ne Einladung des Staatspräsidenten zu einem Gegenbesuch vor (1995 hatte 

Präsident Kučma Rom besucht), so dass für ihn die Möglichkeit bestand, 

das Land unabhängig von einer Einladung der Orthodoxen Kirche zu besu-

chen. Der Papst stand zwischen den beiden Interessen, einerseits, den öku-

menischen Dialog nicht völlig abreißen zu lassen, wie es von orthodoxer 

Seite für den Fall eines falschen Schritts angedroht wurde, und anderer-

seits, der Griechisch-Katholischen Kirche die angemessene Anerkennung 

für ihr Festhalten an der Gemeinschaft mit Rom auch unter schwierigsten 

historischen Umständen zu zollen. Es handelte sich also um einen regel-

rechten Balance-Akt. Dazu kam, dass der Besuch in Rumänien 1999 sehr 

erfolgreich verlaufen war, und auch die Papstvisite in Georgien im gleichen 

Jahr nicht mit einem Misserfolg geendet hatte, so dass seitens des Vatikan 

gehofft wurde, auch der Besuch in der Ukraine werde einen ähnlichen Ver-

lauf nehmen. Allerdings ließ sich die Situation in diesen Ländern nicht mit 

jener in der Ukraine vergleichen. Die Griechenland-Reise des Papstes war 

zeitlich zu nahe an der Ukraine-Reise, als dass sie in Vorüberlegungen hät-

te einbezogen werden können.  

Als deutlich wurde, dass der Besuch im Sommer 2001 stattfinden wür-

de, richtete Metropolit Volodymyr, Oberhaupt der UOK-MP, zusammen 

mit seinem Synod am 22. Januar 2001 einen Brief an den Papst. In diesem 

Schreiben, das im Ton korrekt, in der Sache aber eindeutig war, äußerte 

                                                           
92

  Vgl. Andrij Starodub, „Paps‟kyj vizyt i pravoslavni v Ukraïni“, Ljudyna i svit 

484/1 (2001) 32-34. 



Thomas Bremer 

   

48 

man zwar Verständnis für den Wunsch des Papstes, die Einladung des 

Staatspräsidenten anzunehmen und die katholischen Kirchen des Landes zu 

besuchen, doch gleichzeitig wurde daran erinnert, dass die Mehrheit der 

Bewohner der Ukraine orthodox gewesen sei und bleibe, und es wurde die 

Verwunderung darüber zum Ausdruck gebracht, dass die Planung und 

Vorbereitung ohne irgendeine Benachrichtigung der orthodoxen Kirche 

geschehen sei. Der Papst wurde aufgefordert, seinen Besuch zu verschie-

ben, bis bessere Beziehungen zwischen den Kirchen bestünden und die 

orthodoxe Kirche sich auch offiziell an den Vorbereitungen beteiligen kön-

ne. Als Gründe wurden zwei Problemkreise angegeben: die ungelöste Fra-

ge der Beziehungen zwischen den Griechisch-Katholischen und den Ortho-

doxen in der Westukraine, welche als „aufs äußerste gespannt“ beschrieben 

wurden, sowie die schwierige Situation zwischen den orthodoxen Kirchen 

im Lande. In dem Brief an den Papst hieß es:  

Wenn jedoch im Laufe Ihres Besuchs eine Begegnung Eurer Heiligkeit mit 

irgendeinem der Führer der Spaltungsstrukturen stattfinden wird, besonders 

mit dem Pseudo-Patriarchen Filaret, der von unserer Kirche mit dem Ana-

thema belegt ist, wird das bedeuten, dass die Römisch-Katholische Kirche 

die Prinzipien der kanonischen Beziehungen zwischen den Kirchen ignoriert 

und sich auf grobe Weise in unsere inneren Angelegenheiten einmischt, in-

dem sie die Spalter mit ihrer Autorität unterstützt. Dieses kann die unange-

nehmsten Folgen für die Beziehungen zwischen der Römisch-Katholischen 

Kirche und den Orthodoxen nach sich ziehen. Der Verzicht auf die Einhal-

tung der ekklesiologischen Prinzipien der zwischenkirchlichen Beziehungen 

wird den praktischen Abbruch jedweder Beziehungen zwischen unseren 

Kirchen bedeuten.
93

 

Dieses Schreiben brachte Rom in die unangenehme Situation, einen Besuch 

gegen den erklärten Willen der Mehrheitskirche durchzuführen. Der Papst 

antwortete dem Metropoliten am 26. März, nachdem es zunächst Unklar-

heiten darüber gegeben hatte, ob der Brief aus Kiev in Rom eingetroffen 

war. Der Papst versicherte Volodymyr, dass er nicht die Absicht habe, in 

der Ukraine Orthodoxe zum Übertritt zur Katholischen Kirche zu bewegen, 

und verlieh seiner Hoffnung auf ein Treffen mit dem Metropoliten Aus-

druck. Außerdem bot er an, die Beziehungen zwischen beiden Kirchen 

noch einmal kritisch untersuchen zu lassen. An den Reiseplänen änderte 

dieser Briefwechsel jedoch nichts.  

Ein wichtiges Problem stellte die Frage nach dem Kontakt mit den an-

deren Orthodoxen Kirchen dar. Patriarch Filaret von der UOK-PK hatte – 
                                                           
93

  Der gesamte Text des Briefes in deutscher Übersetzung: Orthodoxie Aktuell 5/2 

(2001) 18-20. 



Konfrontation statt Ökumene  49 
_____________________________________________________________________________________ 

im Gegensatz zum Metropoliten – im Vorfeld des Papstbesuchs erklärt, 

dass er bereit sei, mit dem Oberhaupt der Katholischen Kirche zusammen-

zutreffen, vorausgesetzt, dieser betätige sich in der Ukraine nicht „uniatis-

tisch“. Für Filaret und die UOK-PK hätte eine Begegnung mit dem Papst 

eine große Aufwertung bedeutet, da er – neben dem Präsidenten – den 

Anspruch hätte unterstreichen können, die Staatskirche der Ukraine zu ver-

treten, zumal wenn keine andere orthodoxe Kirche in Erscheinung getreten 

wäre. Ein solches Treffen wäre von Seiten der kanonischen Kirche, wie aus 

dem vorhin zitierten Brief deutlich wird, als Einmischung in die inner-

orthodoxen Angelegenheiten betrachtet worden. In der UAOK gab es keine 

einheitliche Position zum Papstbesuch: Es fanden sich sowohl ablehnende 

Stimmen, die ein Abkommen zwischen Rom und Moskau über die Auftei-

lung der Ukraine vermuteten, als auch solche, die dem Besuch eher offen 

gegenüber standen.
94

  

Nachdem der Vatikan im Vorfeld offiziell ein Treffen mit Filaret abge-

lehnt hatte, war dieser dann jedoch bei der Begegnung des Papstes mit dem 

„All-ukrainischen Rat der Kirchen und der religiösen Organisationen“ an-

wesend. Dieses Gremium war auf Druck der Präsidialadministration ge-

schaffen worden und lässt sich von daher nicht mit den entsprechenden 

Gremien in westlichen Ländern vergleichen, bei denen es sich um freiwilli-

ge Zusammenschlüsse auf Grund der Einsicht in die Notwendigkeit öku-

menischer Zusammenarbeit handelt. Metropolit Volodymyr hat seiner An-

kündigung entsprechend an diesem Treffen nicht teilgenommen, auch sonst 

war kein Repräsentant der UOK-MP anwesend. 

Für den Papstbesuch in Kiev und in L‟viv stellte es ein weiteres Prob-

lem dar, dass der Papst ja keine Einladung der Orthodoxen Kirche hatte, 

jedoch von Staatspräsident Kučma offiziell eingeladen war. Man behalf 

sich schließlich, indem man den Besuch in Kiev zu einem Staatsbesuch er-

klärte (ungeachtet der Tatsache, dass der Papst dort zwei Liturgien feierte), 

während der Aufenthalt in L‟viv als Pastoralbesuch deklariert wurde. Der 

Papst besuchte also die Hauptstadt der Ukraine als Souverän des Vatikan-

staates, während er nach L‟viv als Oberhaupt der Katholischen Kirche fuhr. 

Inwieweit eine solche Unterscheidung – bei aller protokollarischen Not-

wendigkeit – überzeugend sein kann, sei dahingestellt. 

                                                           
94

  Starodub, „Paps‟kyj vizyt“, 34. 



Thomas Bremer 

   

50 

Johannes Paul II. reiste also wie geplant in die Ukraine
95

 und hielt sich 

zwei Tage in der Hauptstadt sowie zwei Tage in L‟viv auf. Umfragen zeig-

ten, dass ein großer Teil der ukrainischen Bevölkerung, also auch die 

Mehrheit der Orthodoxen, dem Besuch grundsätzlich positiv gegenüber 

stand. Man sah darin eine Aufwertung des eigenen Landes in der interna-

tionalen Politik. Auch für den skandalgeschüttelten Präsidenten, der mit 

vielen Indizien der Urheberschaft des Mordes an einem kritischen Journa-

listen verdächtigt wurde, bedeutete der Besuch eine Stabilisierung seiner 

Position.  

Bereits in seiner ersten Ansprache ließ das Oberhaupt der Katholischen 

Kirche versöhnliche Töne anklingen und versuchte seinen orthodoxen Kri-

tikern dadurch entgegen zu kommen, dass er (ähnlich wie zuvor in Grie-

chenland) eine Bitte um Vergebung formulierte. Seine Ansprachen waren 

deutlich von dem Bemühen geprägt, zur Versöhnung innerhalb des Landes 

wie auch zwischen den Kirchen beizutragen.
96

 

 In Kiev kamen trotz der positiven Einstellung der öffentlichen Mei-

nung erheblich weniger Menschen zu den beiden Gottesdiensten, als das 

von den Organisatoren erwartet worden war.
97

 Die Demonstrationen, die 

vor allem von Anhängern der UOK-MP sowohl im Vorfeld der Papstreise 

als auch während seines Aufenthaltes in Kiev gegen den Besuch organisiert 

worden waren, beschränkten sich auf kleine Gruppen. Der Wunsch des 

Papstes, die beiden bekanntesten christlichen Stätten in Kiev zu besuchen, 

nämlich die Sophienkathedrale (heute Museum in staatlichem Besitz) und 

das Höhlenkloster (heute zum Teil Museum, zum Teil im Besitz der UOK-

MP), die beide aus dem 11. Jahrhundert stammen, wurde durch Proteste 

bereits im Vorfeld verhindert. Dafür kam es zu einem Gebet für die Opfer 

des Holocaust in der Ukraine, das der Papst gemeinsam mit dem Oberrab-

biner verrichtete. 

Ganz anders verhielt es sich in L‟viv. Hier kamen weit mehr Menschen 

zu den beiden Liturgien, als die Stadt Einwohner hat, und zwar nicht nur 

                                                           
95

  Wegen der Koinzidenz mit dem Jahrestag des Kriegsbeginns war die Reise bereits 

frühzeitig um einen Tag verschoben worden. Zur Reise vgl. Eberhard Heyken, 

„Der Besuch des Papstes in der Ukraine“, Osteuropa 51 (2001) 1009-1021, sowie 

Gerd Stricker, „In heikler Mission“, Glaube in der 2. Welt 29/9 (2001) 12-17. 
96

  Alle Ansprachen des Papstes während dieser Reise sind auf der Homepage des Va-

tikans unter http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/travels/sub_index/ 

trav_ukraine-2001_it.htm (Download: 05.12.2001) zu finden. 
97

  Auch hier gibt es keine genauen Zahlen; doch scheint nur etwa ein Fünftel der er-

warteten Gottesdienstteilnehmer gekommen zu sein.  

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/travels/sub_index/trav_ukraine-2001_it.htm
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/travels/sub_index/trav_ukraine-2001_it.htm
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/travels/sub_index/trav_ukraine-2001_it.htm


Konfrontation statt Ökumene  51 
_____________________________________________________________________________________ 

aus Galizien, sondern auch aus Polen, Weißrussland und anderen Staaten. 

Der Papst sprach während der römisch-katholischen Messe zwei und wäh-

rend der griechisch-katholischen Liturgie weitere 28 Gläubige selig, von 

denen die meisten Märtyrer der Sowjetzeit
98

 waren. So erinnerte der Auf-

enthalt in L‟viv an eine Papstreise in ein katholisches Land, wozu nicht nur 

die große Zahl der Besucher, sondern auch Elemente wie die Seligspre-

chungen und eine Begegnung mit Jugendlichen beitrugen.  

 

 

Zur Bewertung des Papstbesuchs 

 

Wie lässt sich der Besuch bewerten? Für die katholischen Kirchen in der 

Ukraine war er sicher positiv, denn sie haben durch den Besuch ihres 

Oberhauptes eine Aufwertung erfahren. Insbesondere die beiden Tage in 

L‟viv haben die feste Verwurzelung der Griechisch-Katholischen Kirche in 

Galizien gezeigt. Doch auch für die Römisch-Katholische Kirche hat der 

Besuch große Bedeutung gehabt. Der Besuch war insofern eine Manifesta-

tion des katholischen Glaubens in der Ukraine. 

Die ROK und die UOK-MP hingegen haben sich durch ihre Haltung 

eher isoliert. Das gilt sowohl hinsichtlich ihrer Position in der Ukraine als 

auch bezüglich der zwischenkirchlichen Beziehungen. Patriarch Aleksij II., 

der sich gleichzeitig in Weißrussland aufhielt und dort die Einheit der 

orthodoxen Slaven beschwor, hat nicht nur wegen des relativ geringen 

Interesses an seinem Besuch, sondern auch wegen der Weigerung seiner 

Kirche, die Vergebungsbitte des Papstes (und des Oberhauptes der Grie-

chisch-Katholischen Kirche, Großerzbischof Kardinal Husars) zur Kenntnis 

zu nehmen bzw. ihr Bedeutung zuzumessen, erheblich an Verständnis für 

seine Position eingebüßt. Die Vergebungsbitte wurde mit wenigen Worten 

abgetan. Es hat sich gezeigt, dass die antiökumenische Haltung, die in den 

letzten Jahren in der ROK so große Bedeutung erlangt hat, zu einer Isolie-

rung dieser Kirche beigetragen hat, die in niemandes Interesse sein kann. 

Für die anderen Kirchen wirft das die Frage nach dem Umgang mit dieser 

größten orthodoxen Kirche auf. Es ist interessant, dass Vertreter der UOK-

MP häufiger noch etwas zurückhaltender in ihren diesbezüglichen Äuße-

rungen sind als die der Orthodoxen Kirche in Russland. 

                                                           
98

  Ein Verzeichnis mit kurzen biographischen Hinweisen etwa in La Nuova Europa, 

298/4 (2001) 60-71. 



Thomas Bremer 

   

52 

Zudem ist die Argumentation der ROK hinsichtlich der Lage in Gali-

zien kaum noch nachzuvollziehen. Ihre Behauptung, dass es nur noch we-

nige Orte in der Westukraine gibt, wo sie Liturgie feiern könne, hängt we-

niger damit zusammen, dass die Gläubigen der UOK-MP dort an der Aus-

übung ihres Glaubens gehindert würden, als vielmehr mit der Tatsache, 

dass sich eben die meisten Bewohner der westlichen Gebiete des Landes 

entweder für die Griechisch-Katholische Kirche oder für die UAOK ent-

schieden haben. Die Auseinandersetzungen um die Kirchengebäude hatten 

also faktisch viel mehr mit der Entwicklung des nationalen Bewusstseins in 

der Westukraine zu tun, das historisch sehr eng mit der Griechisch-

Katholischen Kirche bzw. mit der Autokephalen Orthodoxen Kirche ver-

bunden war. Die Römische Kirche hat dort nach der „Wende“ praktisch 

keine aktive Uniatisierungspolitik betrieben, hat also nicht bewusst und mit 

Missionsmethoden orthodoxe Gläubige zur Griechisch-Katholischen Kir-

che „bekehrt“. Die Orthodoxe Kirche des Moskauer Patriarchats wird in 

Galizien als eindeutig russisch verstanden, und wie alles Russische demzu-

folge abgelehnt. 

Durch den Papstbesuch hat sich auch die Position eines eigentlich Un-

beteiligten verbessert, nämlich die des Ökumenischen Patriarchen. Für den 

Fall einer weiteren Annäherung zwischen den unkanonischen Kirchen und 

einer Übereinkunft zwischen ihnen hinsichtlich der Gründung eines Pat-

riarchats wird er, zumal angesichts der weiteren Isolierung der UOK-MP, 

in die ukrainischen Kirchenangelegenheiten weiter einbezogen werden. In 

Konstantinopel gibt es ein Bewusstsein für die Tatsache, dass die ukraini-

sche Kirchenfrage nicht nur ein kanonisches Problem ist, wonach alle Bi-

schöfe unter die Jurisdiktion der kanonischen Kirche zurückkehren müssen, 

sondern dass es sich auch und vielleicht sogar in erster Linie um ein pasto-

rales Problem handelt, da viele Millionen orthodoxer Gläubiger in einer 

kanonisch ungeklärten Situation leben, für die eine Lösung gefunden wer-

den sollte. In Moskau hingegen scheint die Sache grundsätzlich als gelöst 

betrachtet zu werden; man verweist auf die kanonisch (vermeintlich) ein-

deutige Situation. 

Für den Staatspräsidenten handelte es sich ebenfalls um ein positives 

Ereignis. Leonid Kučma hat durch den Besuch des Papstes mehrere Berei-

che abgedeckt: Zunächst konnte er erfolgreich von den zahlreichen Skanda-

len ablenken, mit denen er in der ersten Jahreshälfte 2001 zu tun hatte. Es 

ist wohl nicht zu weit spekuliert, wenn man annimmt, dass sich Kučma oh-



Konfrontation statt Ökumene  53 
_____________________________________________________________________________________ 

ne den Besuch des Papstes nicht in seinem Amt hätte halten können. Seine 

Anwesenheit bei fast allen öffentlichen Auftritten von Johannes Paul II. in 

der Ukraine und die Übertragung dieser Ereignisse im Fernsehen haben 

sein Ansehen erheblich gesteigert. Zusätzlich konnte er die internationale 

Position der Ukraine stärken. Die Isolierung der UOK-MP bedeutet indi-

rekt auch eine Isolierung Moskaus, so dass die Ukraine ihren Rang als 

unabhängiger Staat unterstreichen konnte. Der Sprecher des Vatikan beeilte 

sich auch, auf entsprechende Nachfragen zu erklären, dass die Papstreise 

nicht als ein erster Schritt zu einer Reise nach Moskau verstanden werden 

solle, sondern als Wert für sich betrachtet werde. Der Präsident ist zudem 

seinem Ziel näher gekommen, eine Staatskirche für die Ukraine zu schaf-

fen. Das geschieht zwar zunächst um den Preis der immer noch fehlenden 

Kanonizität, wird aber wohl auf Grund der genannten kirchenpolitischen 

Entwicklungen in Kauf genommen. 

Schließlich ist nach der Bewertung des Besuchs für die Katholische 

Kirche auf Weltebene zu fragen. Der Präsident des Päpstlichen Einheits-

rats, Kardinal Kasper, hat als Erfolg hervorgehoben, dass es nicht zu den 

befürchteten Ausschreitungen gekommen sei und eingeräumt, dass man 

nun nach neuen Wegen der Verständigung mit der russischen Orthodoxie 

suchen müsse.
99

 Diese Formulierung muss wohl als Umschreibung dafür 

gesehen werden, dass der Besuch für Rom nicht als Erfolg gewertet werden 

kann. Die Begegnung mit Patriarch Filaret im Rahmen des Treffens mit 

dem Kirchenrat ist gerade noch an einem Skandal vorbei gegangen, zumal 

Filaret ja auch persönlich diskreditiert ist. Außerdem sind die Beziehungen 

zur ROK schlechter als je seit den 50er Jahren. Dabei kann es nicht im 

Interesse Roms liegen, die ROK in eine Lage zu bringen, in der sie auch 

innerorthodox immer mehr isoliert wäre Auf Grund der bisherigen Erfah-

rungen und der dem Besuch vorausgehenden Korrespondenz war klar, dass 

die Durchführung der Reise zu einer erheblichen Verschlechterung der Be-

ziehungen führen musste. Das wurde offensichtlich im Vorfeld des Be-

suchs nicht in genügendem Maße bedacht. Die Erklärungen, die nach der 

Reise abgegeben wurden, verstärken diesen Eindruck eher noch. Die posi-

tiven Ansätze wie die Vergebungsbitte und die Zusage, keinen Proselytis-

mus zu betreiben, kamen wegen dieser Umstände auch nicht in dem Maße 
                                                           
99

  Walter Kasper, „Papstreise in die Ukraine hat der Ökumene genützt“, KNA Öku-

menische Information 27 (3. Juli 2001) 3. Der Kurienkardinal sagte in einem Inter-

view, man müsse jetzt sehen, „wie wir mit dem Patriarchat in Moskau wieder ins 

Gespräch kommen“.  



Thomas Bremer 

   

54 

zur Geltung, in dem sie es verdient hätten. Das hängt natürlich auch mit der 

stark antiökumenischen Haltung in der ROK und der UOK-MP zusammen. 

Grundsätzlich wird man sich jedoch in Rom überlegen müssen, wie die Be-

ziehungen zur russischen Orthodoxie in Zukunft gestaltet werden sollen, 

wobei die spezifischen Umstände der ROK und ihre Haltung zur Katholi-

schen Kirche einer größeren Berücksichtigung bedürfen, auch wenn sie aus 

katholischer Sicht oft nur schwer zu verstehen sind. Abgesehen von der 

Stärkung und Bestätigung der Katholischen Kirche in der Ukraine ist also 

kritisch zu überlegen, ob es sinnvoll und richtig gewesen ist, die Reise in 

dieser Form durchzuführen.  

 

 

Theologische Reflexion 

 

Neben den kirchenpolitischen und gesellschaftlichen Aspekten des Papst-

besuchs ist auch auf theologischer Ebene zu bedenken, wie er zu bewerten 

ist. Es gibt also außer der Identifizierung von Gewinnern und Verlierern 

auch noch die Frage, welche Auswirkungen der Besuch in Hinsicht auf die 

ökumenische Theologie und die Ekklesiologie hat. Hierbei sind verschie-

dene Aspekte zu unterscheiden. 

Zunächst wäre die Frage nach den Beziehungen zwischen den ver-

schiedenen orthodoxen Denominationen in der Ukraine zu nennen. Es ist 

selbstverständlich, dass die Katholische Kirche hierüber kein Urteil zu fäl-

len hat. Es gibt auch kein katholisches Dokument, das sich in dieser Frage 

festlegen würde. Vielmehr ist hier auf das II. Vatikanische Konzil zu ver-

weisen, das den östlichen Kirchen das Recht zuerkennt, sich nach ihren ei-

genen Regeln und Traditionen zu verwalten.
100

 Es liegt nahe (und erinnert 

an manche Auseinandersetzung des 1. Jahrtausends), dass sich Kirchen mit 

unklarem kanonischen Status um bessere Beziehungen zu Rom bemühen, 

um dadurch ihre Position aufzuwerten. Vor allem die Makedonisch-

Orthodoxe Kirche könnte hier als Beispiel genannt werden. Doch ist die 

Zurückhaltung der Katholischen Kirche in dieser Frage sehr wichtig, um zu 

zeigen, dass das genannte Prinzip des II. Vaticanums für die Beziehungen 

zwischen westlicher und östlicher Kirche Gültigkeit hat. Jede andere Hal-

                                                           
100

  Unitatis Redintegratio, Nr. 16 (etwa in: Lexikon für Theologie und Kirche, Ergän-

zungsbd. 2, 
2
1967, 102-105). 



Konfrontation statt Ökumene  55 
_____________________________________________________________________________________ 

tung Roms könnte als jurisdiktioneller Anspruch verstanden werden, was 

weit reichende Folgen hätte. 

Die Lage in der Ukraine zeigt jedoch auch, dass das Problem der Auto-

kephalie in der orthodoxen Kirche noch nicht befriedigend gelöst ist. Im 

Fall der Ukraine wird dieses Faktum durch die Verworrenheit der Situation 

zusätzlich erschwert. Die Frage nach den Kriterien für die Entlassung in die 

Autokephalie steht auf der Tagesordnung des geplanten Großen Panortho-

doxen Konzils, und es bleibt zu hoffen, dass sie eine Lösung findet. Wie 

allerdings die nationalen Interessen ausgeglichen werden sollen, die eng 

mit den Schlussfolgerungen aus historischen Ereignissen verbunden sind, 

ist nicht abzusehen. Insofern scheinen die ebenfalls offenen Fragen der 

orthodoxen Kirchen von Amerika oder von Makedonien viel einfacher zu 

lösen zu sein. Eine Unterscheidung zwischen Nationalkirche und Landes-

kirche, die ja auch von orthodoxen Theologen vehement abgelehnt wird, 

greift hier zu kurz. Das zu Grunde liegende Problem ist, dass wir in der 

Moderne einen anderen Begriff von Nation haben, der nicht mehr ohne 

weiteres von éthnos gedeckt ist, so dass die alten Kanones also weiter 

interpretiert werden müssen. Eine solche Interpretation kann jedoch, wie 

die Geschichte gezeigt hat, nur von der Gesamtorthodoxie als verbindlich 

festgelegt werden. Daraus ergeben sich Probleme für zwei verschiedene 

Situationen: 

 Orthodoxe Gläubige leben heute in Ländern, in denen es traditionell 

keine orthodoxe Kirche gegeben hat, und schwanken dort oft zwi-

schen Bindung an ihre Herkunftskirche und Inkulturation. Mit der 

wachsenden Zahl von Orthodoxen der dritten und vierten Generati-

on in westlichen Ländern wird sich diese Frage immer deutlicher 

stellen. 

 Es sind neuen Staaten entstanden, in denen es häufig ungeklärte 

Probleme hinsichtlich der Fragen von Mehrheit und Minderheit, 

Beziehung zum Nachbarstaat etc. gibt, welche sich auch auf die 

kirchliche Situation auswirken.  

In beiden Fällen kann es zu Konflikten zwischen verschiedenen autokepha-

len orthodoxen Kirchen kommen, die unterschiedliche Lösungen sehen. 

Für die Orthodoxie werden diese Fragen weiterhin auf der Tagesordnung 

bleiben, und die Ukraine ist nur ein (wenn auch höchst kompliziertes) Bei-

spiel für die Problematik, die in der Autokephaliefrage steckt. 



Thomas Bremer 

   

56 

Der Ukrainebesuch des Papstes hat auch die Frage der (inner)katho-

lischen Ekklesiologie nochmals zum Thema gemacht. Wir haben es in der 

Westukraine mit dem höchst seltenen Fall zu tun, dass eine katholische 

Kirche des östlichen Ritus die Mehrheitskirche darstellt, während die latei-

nische Kirche viel kleiner ist. In der Ukraine zeigt sich, dass die katholi-

sche Ekklesiologie zwar eigentlich eine Lösung für diese Frage kennt, wo-

nach es Ortskirchen (ecclesiae particulares) gibt, die ihre eigenen theologi-

schen, liturgischen und kanonischen Traditionen haben, doch dass dieses 

Prinzip bislang in der Praxis der Katholischen Kirche keine besondere Rol-

le gespielt hat. Die nicht-lateinischen katholischen Kirchen sind in der Ge-

schichte der Kirche nie gleichberechtigt gewesen. Das ist auch ein Grund 

dafür, dass sie für die orthodoxen Kirchen kein Modell für eine mögliche 

Kircheneinheit darstellen können. Dabei ist wichtig, dass es in diesem 

Punkt einen wichtigen Unterschied in der Wahrnehmung der gemeinsamen 

Geschichte des ersten Jahrtausends gibt, vor allem bezüglich der Fragen, 

wie weit der Vorrang des römischen Bischofs damals ging, wie er realisiert 

wurde und wie verschiedene Appellationen östlicher Bischöfe an Rom zu 

bewerten sind.  

Die Griechisch-Katholische Kirche entwickelt vor allem in der Ukraine 

ein immer deutlicheres Selbstbewusstsein gegenüber Rom, das die Eigens-

tändigkeit der östlichen Tradition betont. Hier wird die Spannung zwischen 

der Autonomie einer katholischen Ostkirche und ihrer Zugehörigkeit zur 

Weltkirche spürbar. Gäbe es nicht die Probleme von Kanonizität und natio-

naler Prägung in der Orthodoxie, so wäre eine Annäherung zwischen Grie-

chisch-Katholischer und Orthodoxer Kirche in der Ukraine möglich. In die-

sem Falle könnte eine nationale Kirche östlicher Prägung entstehen, die 

Rom vor erhebliche Probleme stellen würde. Es gibt bei den katholischen 

Ostkirchen Beispiele für eine Annäherung an die Orthodoxie (besonders 

bei den Melkiten). Falls es zur Aufnahme von Kirchengemeinschaft zwi-

schen einer katholischen Ostkirche und einer orthodoxen Kirche käme, oh-

ne dass Kirchengemeinschaft zwischen Rom und der Orthodoxie besteht, 

wäre eine neue und komplizierte Situation gegeben. Wie sich Rom dann 

verhalten würde, ist kaum abzusehen.  

Auch hier zeigt sich das mangelnde Bewusstsein der traditionellen la-

teinischen Ekklesiologie für ein Verständnis von Kirche, das sie als Ge-

meinschaft von autonomen Kirchen mit je eigenen Traditionen betrachten 

würde. Die Diskussion zwischen den Kardinälen Ratzinger und Kasper 



Konfrontation statt Ökumene  57 
_____________________________________________________________________________________ 

(damals noch Bischof) in den letzten Jahren um den Vorrang von Ortskir-

che und Gesamtkirche im katholischen Verständnis zeigt, wie groß der Klä-

rungsbedarf der Theologie hier noch ist. Ohne Zweifel bleibt jedoch, dass 

die Frage nach der Rolle des römischen Bischofs für die Gesamtkirche ent-

scheidend davon abhängt, wie man Kirche versteht.  

Des Weiteren stellt sich die Frage nach den ökumenischen Beziehun-

gen in der Ukraine. Nach dem genannten Grundsatz ist die An- oder Aber-

kennung der Kanonizität nicht Sache der Katholischen Kirche. Allerdings 

wäre es eine Vereinfachung zu sagen, dass sie deswegen mit allen orthodo-

xen Kirchen des Landes gleiche Beziehungen unterhalten soll. Zur Aner-

kennung der Orthodoxie als Schwesterkirche mit ihren eigenen Werten und 

Traditionen gehört auch, ihr Urteil über die Kanonizität einer orthodoxen 

Kirche anzuerkennen. Die Tatsache, dass insbesondere die Griechisch-

Katholische Kirche mit den nicht-kanonischen Kirchen zusammen arbeitet, 

nicht hingegen mit der UOK-MP, lässt sich nicht mit der mangelnden 

ökumenischen Aufgeschlossenheit der kanonischen Kirche rechtfertigen, 

auch wenn diese sicher erheblich zu wünschen übrig lässt. Die Griechisch-

Katholische Kirche in der Ukraine sollte sich nicht auf gewagte kanonische 

Konstruktionen zur Rechtfertigung ihres Verhaltens einlassen, sondern die 

Orthodoxie Ernst nehmen, wenn sie auch selber Ernst genommen werden 

will. Dass dies ein anstrengender und höchst komplizierter Weg ist, bleibt 

außer Zweifel.  

Vor allem die ROK und (wenn auch in geringerem Maße) die UOK-

MP weisen heute noch immer wieder auf die Lage in Galizien hin, auch 

wenn diese sich inzwischen faktisch nicht mehr so darstellt. Insbesondere 

wird in der Argumentation der ROK zu wenig beachtet, dass es sich bei 

den Entwicklungen in der Westukraine nicht um eine gesteuerte und von 

Rom geplante und beabsichtigte Entwicklung handelte, sondern dass das 

kirchliche und das nationale Zugehörigkeitsgefühl der Bevölkerung den 

Ausschlag für die Entscheidung gegeben hat, zur Griechisch-Katholischen 

(oder einer nicht-kanonischen) Kirche überzutreten. Damit soll nicht be-

stritten werden, dass die Griechisch-Katholische Kirche aus dem westli-

chen Ausland erhebliche Unterstützung erhalten hat und noch weiter erhält; 

schließlich hatte sie ja auch wegen ihrer jahrzehntelangen Unterdrückung 

eine schwierige Ausgangslage. Doch lässt sich eben nicht von einer geplan-

ten Aktion sprechen. Ein solcher Vorwurf greift zu kurz und übergeht die 

komplizierten kirchlichen Verhältnisse in Galizien. Die ROK hatte die Si-



Thomas Bremer 

   

58 

tuation nach 1946, als die Zwangsmaßnahmen die griechisch-katholischen 

Gläubigen zur Orthodoxie brachten, als endgültige und unumkehrbare 

Entwicklung angesehen und nicht damit gerechnet, dass das griechisch-

katholische Bewusstsein sich in so starkem Maße erhalten sollte. Die Tat-

sache, dass in der UdSSR weder freies kirchliches Handeln noch Aufarbei-

tung der gemeinsamen Geschichte möglich war, hat ein Übriges getan. Ei-

ne leidenschaftslose und gemeinsame Analyse der historischen Ereignisse, 

wie sie ja auch im Dokument von Balamand gefordert wird, ist notwendige 

Voraussetzung für eine Verbesserung der zwischenkirchlichen Beziehun-

gen. Allerdings ist nicht abzusehen, dass Bestrebungen in dieser Richtung 

unternommen würden.  

Neben den innerukrainischen ökumenischen Beziehungen sind auch die 

auf Weltebene berührt. Bekanntlich haben die oben beschriebenen Ereig-

nisse in der Ukraine den offiziellen ökumenischen Dialog zwischen den 

beiden Kirchen erheblich belastet und praktisch zum Stillstand gebracht. 

Ohne Zweifel spielen hier auch divergierende Interessen innerhalb der 

Orthodoxie eine Rolle. Die Spannungen zwischen Moskau und Konstanti-

nopel werden durch komplizierte Beziehungen zwischen den grie-

chischsprachigen orthodoxen Kirchen, vor allem zwischen dem Ökumeni-

schen Patriarchat und der Kirche von Hellas, noch zusätzlich erschwert. 

Die Katholische Kirche steht in dem Dilemma, einerseits ihre Kirchen öst-

lichen Ritus anzuerkennen und zu ihnen zu stehen, andererseits sich den 

orthodoxen Kirchen anzunähern, für die die katholischen Ostkirchen in der 

Regel nicht akzeptabel sind. Das Problem zeigt sich oft bei Hierarchen aus 

katholischen östlichen Kirchen, die etwa als Mitglieder ökumenischer 

Kommissionen oder offizieller Delegationen benannt werden und dann 

normalerweise von der orthodoxen Seite als Gesprächspartner abgelehnt 

werden. Das Problem scheint nicht lösbar zu sein, so lange die katholischen 

Ostkirchen von den orthodoxen Kirchen nicht als gleichberechtigt aner-

kannt werden. Damit das aber geschieht, muss sich das Verhältnis der Ka-

tholischen Kirche zu ihren östlichen Kirchen als Ortskirchen ändern. Aus 

diesem Grund hat die Frage der „östlichen Ökumene“ so große Bedeutung 

für die Ekklesiologie der Katholischen Kirche überhaupt.  

 

 

 



Konfrontation statt Ökumene  59 
_____________________________________________________________________________________ 

5. Schlussbemerkung 

 

Es zeigt sich, dass die kirchliche Situation in der Ukraine äußerst kompli-

ziert ist. Von Ökumene kann kaum die Rede sein, zumal punktuelle Zu-

sammenarbeit in der Regel andere, nämlich nationale Motive hat, nicht 

aber ökumenische. Die Interessen des Staates, vor allem des Präsidenten, 

der nach verschiedenen Skandalen in einer äußerst bedrängten Position ist, 

erschweren die Lage zusätzlich. Der Besuch des Oberhauptes der Katholi-

schen Kirche und seine Implikationen können nicht verstanden werden oh-

ne den Kontext der orthodox-katholischen Beziehungen überhaupt, die ge-

rade durch die Geschehnisse in Galizien belastet wurden.  

Es ist zu betonen, dass auch die Probleme der ROK bzw. der Orthodo-

xen Kirche in der Ukraine, die in Gemeinschaft mit ihr steht, im Kontext 

der allgemeinen Beziehungen zwischen Katholischer Kirche und Orthodo-

xer Kirche zu sehen sind. Wie angedeutet, haben diese Probleme jedoch in 

der Ukraine ihren Ausgang genommen. Hierbei sind zwei Aspekte wichtig. 

Zum Ersten ist es der erwähnte Streit um die Gemeinde- und Kirchenge-

bäude, der inzwischen vor allem deswegen abgeflaut ist, weil viele neue 

Kirchen gebaut wurden bzw. Gemeinden sich einigen konnten, in welcher 

Reihenfolge sie Kirchengebäude nutzen werden. Dennoch ist die Orthodo-

xe Kirche mit der Situation äußerst unzufrieden, weil sie vor der Wiederzu-

lassung der Griechisch-Katholischen Kirche in Galizien die größte Zahl an 

Gemeinden hatte und von dort ein erheblicher Teil des Priesternachwuch-

ses kam. Zum Zweiten (und damit zusammenhängend) wird der Besuch des 

Papstes ebenso wie die Errichtung lateinischer und griechisch-katholischer 

Kirchenstrukturen in vielen osteuropäischen Ländern als Expansion ver-

standen, die die „Uniatisierung“ oder Ausmerzung der Orthodoxen zum 

Ziel habe. So hat Patriarch Aleksij II. Ende März dieses Jahres von der „ka-

tholischen polnischen Expansion auf das Gebiet von Russland, der Ukraine, 

Weißrussland und Kasachstan“
101

 gesprochen. Sie sei eine Art von Revan-

che für den misslungenen Versuch, Russland im 17. Jahrhundert zu katho-

lisieren. Der Katholischen Kirche ist es bislang offensichtlich nicht gelun-

gen, diese Befürchtungen, die in der Gesamtorthodoxie weit verbreitet sind, 

zu zerstreuen. Sie wird versuchen müssen, zwischen dem berechtigten An-

                                                           
101

  Zit. nach Viktor Jelens‟kyj, „Prystrasti navkolo vizytu“, Ljudyna i svit 487 (2001) 

40-43, hier: 43. 



Thomas Bremer 

   

60 

liegen der Seelsorge an ihren Gläubigen und dem Interesse an geschwister-

lichen Beziehungen zur Orthodoxie einen Ausgleich zu finden.  

Weiterhin ist zu bedenken, dass die innerorthodoxen Streitigkeiten 

nicht ohne die Rolle des Ökumenischen Patriarchen verstanden werden 

können. Ursprünglich war ein Besuch des Patriarchen für Ende Mai in der 

Ukraine geplant, der jedoch nach massiven Protesten der UOK-MP abge-

sagt wurde. Ähnlich wie in anderen postsowjetischen Staaten (vor allem in 

Estland) ist in der Ukraine ein Konflikt zwischen dem Ökumenischen Pat-

riarchat und dem Moskauer Patriarchat um die jurisdiktionelle Zugehörig-

keit der Gemeinden entbrannt. In einem Schreiben an Patriarch Bartholo-

maios verweisen die russischen Bischöfe des Moskauer Patriarchats darauf, 

dass es sich um eine innerukrainische Angelegenheit handle, die nicht von 

außen gelöst werden könne. Sie verneinen jede Möglichkeit einer Vereini-

gung mit den anderen orthodoxen Kirchen, ohne dass ein Bußakt der ent-

sprechenden Bischöfe vorausgegangen sei. Die Gläubigen seien mit dem 

Autonomiestatus, den die Orthodoxe Kirche habe, zufrieden. In einem ähn-

lichen Sinne, nämlich in strikter Ablehnung jeder Vermittlung durch den 

Ökumenischen Patriarchen, hatte sich einige Tage nach dem Griechenland-

Besuch des Papstes in Moskau der russische Patriarch und Erzbischof 

Christodoulos von Athen geäußert.  

Für die faktisch isolierte ROK ist die Situation jetzt sehr schwierig. 

Nach den Versöhnungsangeboten des Papstes und seinen zahlreichen Er-

klärungen, er wolle niemanden von der Orthodoxie abwerben, ist es für die 

kanonische Kirche um so schwerer, jetzt noch das Angebot zur Zusammen-

arbeit auszuschlagen. Sie wird sich einen Weg suchen müssen, zwischen 

ihren berechtigten Interessen und der zweifellos für sie sprechenden kano-

nischen Lage einerseits und den Interessen zahlreicher Orthodoxer in der 

Ukraine andererseits auszugleichen. Das wird ohne eine gewisse ökumeni-

sche Öffnung kaum möglich sein. Diese wiederum scheint angesichts der 

vielen „Falken“ im Episkopat wie auch unter den Gläubigen nur schwer zu 

verwirklichen. Daher ist kaum zu erwarten, dass für die komplizierte kirch-

liche Situation in der Ukraine bald eine Lösung gefunden wird. 

 



Zum Autor 
 

 

Thomas Bremer, Dr. theol., Univ.-Prof. für Ökumenik und Friedensfor-

schung an der Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Münster. 

Geb. 1957, Studium der Katholischen Theologie, der Slavischen und der 

Klassischen Philologie in München und Belgrad, 1985-1995 wissenschaft-

licher Mitarbeiter am (damaligen) Katholisch-Ökumenischen Institut der 

Universität Münster, 1990 Promotion mit einer Arbeit zur Ekklesiologie in 

der Serbischen Orthodoxen Kirche, 1996-1999 Geschäftsführer der Deut-

schen Gesellschaft für Osteuropakunde (Berlin), zum Sommersemester 

1999 Berufung nach Münster. Gastprofessuren an den Theologischen Fa-

kultäten der „European Humanitarian University“ Minsk und der Universi-

tät Lund/Schweden. Mitglied des Executive Committee des „International 

Council for Central and East European Studies“; Vorstandsmitglied der 

„Deutschen Gesellschaft für Osteuropakunde“; Fachberater für Ostkirchen-

kunde des Lexikon für Theologie und Kirche; Redaktionsmitglied der Zeit-

schrift Ost-West. Europäische Perspektiven; Mitherausgeber der Zeitschrif-

ten Südosteuropa, Una Sancta und Crkva u svijetu; Mitglied der Wissen-

schaftlichen Arbeitsgruppe beim Sekretariat der Deutschen Bischofskonfe-

renz.  

 

Wichtige Publikationen: Ekklesiale Struktur und Ekklesiologie in der Serbi-

schen Orthodoxen Kirche im 19. und 20. Jahrhundert, Würzburg 1992; Reli-

gion und Nation im Krieg auf dem Balkan (Hg.), Bonn 1996; Serbiens Weg in 

den Krieg. Kollektive Erinnerung, nationale Formierung und ideologische 

Aufrüstung (Hg. mit N. Popov und H.-G. Stobbe), Berlin 1998; Orthodoxie 

im Dialog. Bilaterale Dialoge der orthodoxen und der orientalisch-

orthodoxen Kirchen 1945-1997 (Hg. mit J. Oeldemann und D. Stoltmann), 

Trier 1999; sowie zahlreiche Aufsätze.  

 

 

 

 


