4. Sonntag im Jahreskreis A

Alles wird gut? (Mt 5,1-12a)

Trost

,»ocharen von Menschen aus Galilda, der Dekapolis, aus Jerusalem und Judida und aus dem
Gebiet jenseits des Jordan folgten ihm* (Mt 4,25). Aus allen Richtungen kommen sie, ihn
zu sehen und zu horen. Was suchen sie bei ihm? Was suchen die Menschen in der Ver-
kiindigung, in der Wahrheit der Religionen?

Die Religionskritiker und Religionstheoretiker sind um Antworten nicht verlegen. Men-
schen suchen den ,,Seelentrost™ — um fast jeden Preis. Das Opium, das ihnen in den Reli-
gionen verabreicht wird, ist ja keineswegs gratis. Nicht nur die Kirchensteuern sind zu
entrichten. Auch das das Opfer des gesunden Menschenverstands und Realititssinnes ist
zu leisten. Aber Trost darf teuer sein; denn er ist selten. Das macht Religion so verhasst
bei den Kritikern. Kann sich der Mensch nicht anders trosten?

Schopfe dein Leben aus und sei zufrieden, wenn es ,,erschopft™ ist! Hast du genug von
ihm gehabt, magst du zufrieden sein mit dem Lauf der Dinge, den dir die ehernen Geset-
ze der Natur auferlegen. Du wirst dich zu der Weisheit bequemen miissen, dass die ewige
Natur weiterlebt — gerade dadurch, dass sie Gber dein individuelles Dasein hinweggeht.
Du wirst dich ihr als weiser Mensch zurtickgeben und nicht so egoistisch sein, an deiner
Individualitit festhalten zu wollen. Es wirde dir auch nichts niitzen.

Was die Menschen bei der Religion suchen, kénnen sie auch ohne sie finden, realistischer,
vernunftiger: die Moglichkeit, mit dem Leben einverstanden und zufrieden zu sein. Der
Lebens-Kiunstler, der den Reiz und die Hertlichkeit des Lebens schitzen lernte, hat die
hohere Ebene der Weisheit erreicht: Fur ihn ist alles gut so. Wunschlos gliicklich? Nicht

ganz. Aber so weit, wie man realistischerweise wiinschen und denken kann.

Zufrieden?

Das ist es doch, was die Menschen suchen: mit sich im Reinen sein; sich nicht anderswo-
hin — in ein anderes Leben, eine andere Beziehung — wiinschen miissen; da zu sein, wo
man sein mochte — der oder die zu sein, der oder die man sein mochte: Glick wire ein zu

grof3es Wort; aber Zufriedenheit, das trifft’s. Ist das nicht auch der Trost der Religion?



Einverstanden sein konnen, das ist tatsichlich die religiose Ur-VerheiBung. Ja und Amen
sagen konnen: Gut, dass es so ist, dass es so kommt! Einverstanden sein konnen auch da,
wo das Leben mich niederdriickt, wo ich benachteiligt und in Not geraten bin. Es wird
schon wieder gut. Da ist doch unser Gott, der dafiir einsteht!

Wohl denen, die jerzz trauern! Trost werden sie finden. Die so genannten Seligpreisungen
nach Matthius sind — so scheint es — das Grundmuster solchen religiésen Trostes in allen
Lebenslagen. Wohl denen, die Hunger und Durst haben. Darf man das sagen? Klingt das
nicht zynisch, wenn jetzt gerade welche Hunger und Durst haben und nicht wissen, wie
sie Ubetleben konnen? Lukas hat es so gesagt. Matthdus zuckt zuriick: Bei thm geht es um
die nach Gerechtigkeit Durstenden und Hungernden. Sie werden satt in Gottes Herr-
schaft. Und: Wohl den Verfolgten und Ausgeschlossenen! Thnen wird sich die ewige
Heilsgemeinschaft 6ffnen. Wohl euch, die ithr in Not und in Bedringnis geraten seid. Thr
seid vielleicht von der Welt, nicht aber von Gott verlassen!

Wieder und wieder beschleicht einem das flaue Geftihl: Ob es sich da nicht einer zu leicht
macht? Auf einen Grof3grundbesitz im Himmel vertrostet, statt die Menschen auf die
Scholle zu verweisen, die sie jetzt bearbeiten mussen? — So hat es Sigmund Frend spitz
kommentiert. Vertrostung: da sind die Religionskritiker in ithrem Element. Die Zukunft
soll bringen, was die Gegenwart nicht bietet. Das ist der Trick der Religionen; ausge-
nommen vielleicht die fernostlichen. Mit ihnen kann man sich noch anfreunden, weil sie
aufs Jetzt schauen und den Menschen helfen, hier mit sich ins Reine zu kommen. Welche

ein trostender Anblick: der in sich ruhende, lichelnde, ins Weite schauende Buddha.

Zukunfts-hungrig

Dagegen die Christen: hin und her gerissen, manipuliert von Heilsversprechen, statt bei
sich selbst zu Hause, in den Erfahrungen des Urgrundes, wo man die eigene Unendlich-
keit schon sptiren und sich in sie einlassen kann. Zukunfts-selig und ewig unzufrieden,
unfahig zum Genuss, zur Freude, zur Gelassenheit jerzs; keine Menschen, mit denen man
gerne zu tun hat. Das sind sie doch, die Christen. Und naiv dazu: wie sie das windige Ver-
sprechen auf eine jenseitige Kompensation einfach glauben kénnen!

So sehen sich die Christen von den alten und den neuen Atheisten an den Pranger ge-

stellt; fast sprachlos vor so viel aggressiver Selbstgewissheit. Nur langsam findet man wie-



der Worte; findet man die eigenen, mitunter so unsicheren Gewissheiten wieder; beginnt

man fir sich selbst zu unterscheiden.

Ja und Amen sagen

Einverstandensein wie der Buddha — oder wie der Natur-,,Mystiker, der den Tropfen des
eigenen Fur-sich-Seins selbstlos dem ewig wogenden Meer des Seins iibergibt? Der Lauf
der Dinge in dieser Welt muss und kann einem gleichgiiltig werden, wenn man in die in-
nere Unendlichkeit aufgebrochen ist. Aber Christen begegnen in der inneren Unendlich-
keit immer auch dem unendlichen Schmerz, der Sehnsucht, sich nicht immer verbiegen zu
mussen, weil man um Anerkennung und einigermal3en menschliche Lebensbedingungen
kimpfen muss; der Hoffnung darauf, mit dem Leben 7z dieser Welt einverstanden sein zu
koénnen. Dem kénnen sie sich nicht in die heitere Gelassenheit einer inneren Unendlich-
keit entziehen. Am Schmerz und an der Sehnsucht vorbei gibt es das Heil nicht, das Jesus
den Notleidenden und Beladenen zuspricht. Dieses Heil sieht er ihnen an — mit dem Blick
Gottes sicht er es ithnen an: dass die Sehnsucht nach unverbogenem, heilem Leben nicht
ins Leere geht. Und er spricht ihnen den Mut zu, dieser Sehnsucht treu zu bleiben, weil

sie von ihrer Sehnsucht den Weg in Gottes Herrschaft hinein gefiihrt werden.

Das Heil gilt den Zu-friedenen ...

Die Seligpreisungen triumen sich nicht hinweg ins erfiillte Jenseits; sie weisen nicht den
Weg der Loslosung, der Einkehr in die innere Unendlichkeit. Am allerwenigsten predigen
sie Resignation: Macht das Beste aus euren Chancen und lernt verlieren, wenn es dran ist!
Sie liegen zwischen all dem und sie greifen weit dartiber hinaus. Ja, Jesus predigt das Ein-
verstandensein: Thr vom Leben Getroffenen, von den Menschen Missachteten, ihr habt
Grund, Ja und Amen zu sagen. Nicht zu eurer Not und zu denen, die euch bedringen;
nicht zum Unfrieden, zur Selbst-Enteignung, die euch in den Lebens-Verhaltnissen hier
und heute widerfahrt! Thr habt Grund, Ja und Amen zu sagen, weil ihr euch an Thn halten
konnt, der euch nicht fallen ldsst. Lasst euch das ,,Wohl euch!* gesagt sein, lasst es in euch
eindringen, bis zu eurer inneren Mitte hin, damit ihr Ruhe findet; damit ihr von hier aus
leben kénnt. Im Frieden mit euch — und nicht hin- und hergerissen von den Michten, die

euch verbiegen und euer Leben in Beschlag nehmen!



Die Seligpreisungen sprechen von diesem unverbogenen, endlich aufrecht-geraden Leben,
von diesem Frieden drinnen und draulen (beides lésst sich gar nicht auseinanderrei3en),
dem Schalom; und dann auch von denen, die ich stiften. Auch ihnen gilt das ,,Wohl euch!*
Gerade sie werden Sdbne (und Tichter) Gottes genannt, Mitarbeiter, Mitverantwortliche fiir
Seinen Schalom. Selig die Friedensstifter, die uns in die Mitte fihren, in Seine Gegenwart,
so dass wir aus ihr leben koénnen, in Friede und Freude, den Vorboten der Gotteshert-
schaft, wie Paulus sagen kann (Rém 14,17). Aber der Weg in das Heil der Gottesherr-
schaft ist nicht einfach der Weg in diese innere Mitte und Unendlichkeit. Er ist der Weg
hinaus, dahin, wo wir dem Christus begegnen, unter den Bedringten, die er selig preist.
Ihnen ist in Wort und Tat zu bezeugen, dass ihre Sehnsucht nach dem Schalom und nach

der Gerechtigkeit nicht in die Irre geht; dass sie um Gottes willen daran festhalten durfen.

...und den Leidenschaftlichen

Die Gottesherrschaft ist nicht nur Friede und Freude, sondern ebenso Gerechtigkeit
(Rom 14,17). In der Gerechtigkeit soll Gottes Herrschaft anfangen; darin, dass Menschen
einen guten Ort finden fir sich, fir ihre Sehnsucht nach einem menschlichen Leben, ei-
nen Ort, an dem sie als unendlich wertvoll gewtirdigt werden. Sie werden ihn finden in
Gott; und sie sollen ihn finden jetzt schon ,,im heiligen Geist®. Durch die Menschen mit
Herz, die Barmberzigen, die ihnen einen Vorgeschmack geben von Gottes Barmherzigkeit.
Selig auch sie: Sie kénnen mitftihlen, wissen um Leiden, Sehnsucht und Leidenschaften,
wollen bei sich und bei den anderen nicht leidenschaftslos dartiber hinweg gehen. Men-
schen mit Herz: nichts Menschliches ist ihnen fremd. Und sie lassen es sich nicht aus dem
Herzen reilen. Sie hoffen dafir, dass es eine gute Zukunft hat. Und sie wollen dafiir ein-
stehen, dass die gute Zukunft jetzt anfingt, auch durch sie.

So sind die Barmherzigen: Zeugen eines Gottes voller Barmherzigkeit, den Menschen
leidenschaftlich zugetan; eines Gottes, der ein Herz hat fiir die Suche der Menschen nach
Glick und Erfillung. Selig sind die Friedensstifter, die uns lehren, mit sich und miteinan-
der zu leben; fiir sich und miteinander zu hoffen. Selig die Barmherzigen, die sich die Not
anderer Menschen zu Herzen gehen und sie nicht allein lassen

Was suchen die Menschen bei den Religionen und ihren Glaubigen? Barmherzigkeit in
einer gnadenlosen Welt; die Hoffnung auf Frieden mit sich selbst und ein aufrechtes, beiles

Leben, auf den Schalonz: dass ihre innerste Lebens-Sehnsucht nicht ins Leere geht. Sie su-



chen barmherzige und gerechte Menschen, die aus Gott leben und deshalb mehr Gutes in
die Welt bringen kénnen als sie fiir sich verbrauchen. Frieden, Barmherzigkeit und Ge-
rechtigkeit suchen sie, damit ihnen endlich Heil widerfahrt. Und Menschen suchen sie, die
den Frieden stiften, Barmherzigkeit leben, um Gerechtigkeit ringen.

Wo finden sie das?

JURGEN WERBICK



