Heimsuchung (Predigt zum 16. Sonntag C, Gen 18,1-10a)

Geh nicht voriiber

Abraham wartet auf nichts Bestimmtes. Zur Mittagshitze sitzt er am Zelteingang. Ist es
der ,,Mittagsdimon®, der ihn da heimsucht? Ich stelle mir vor: Abraham hingt seinen
Gedanken nach, die Aufmerksamkeit nach innen gewendet. Es ist ja jetzt nichts, worum
er sich konkret kiimmern musste. Dass ausgerechnet jetzt jemand in sein Leben tritt, war
kaum zu erwarten. Wer ist das Gberhaupt? Die Geschichte spricht von drei Mannern. Ab-
raham begrifit nur den einen: Mein Herr! Er ist jetzt hellwach: Wenn ich dein Wohlwol-
len gefunden habe, dann geh nicht einfach voriiber! Bleib und komm herein!

Mein Herr! Ein ,,Ehrenname®; den ,richtigen, den Eigennamen kennt Abraham nicht.
Adonaj, xdptog pov, mein Herr, das wird dann der Ehrenname des Gottes Israels sein,
dessen ,,FEigenname® man nicht nennt. Wo er in den heiligen Texten steht, nennt man
diesen Ehrennamen Adonaj. Bei den Eichen von Mamre sagt Abraham einfach Adonay,
mein Herr. Uberschwinglich gastfreundlich, wie es die Orientalen, die Beduinen sind?
Abraham wirft sich dem Gast zu Fullen: Geh nicht voruber, sei mein Gast. Wenn du bei

mir zu Gast gewesen bist, kannst du mir nicht feindlich sein.

Was jetzt beginnt

So beildufig beginnt die Geschichte. Sara und die Knechte bereiten das Mahl. Abraham
aber kommt ins Gespriach mit dem Gast, zu dem er ,,mein Herr* gesagt hat. Der aber sagt
nichts Beildufiges, kein Wort zuviel. Was er sagt, ist so unglaublich, dass Sara nur lachen
kann. Sie, die alt Gewordene, kinderlos Gebliebene, soll Stammmutter eines groBen Ge-
schlechts werden! Uber Giiste lacht man nicht. Eine peinliche Situation, man hat sie la-
chen horen.

Genau in diesem Augenblick beginnt die Erwiahlung Abrahams konkret zu werden. Er
wird zum Vertrauten dessen, der ihn heimgesucht hat. JHWH-Adonaj zieht ihn ins Ver-
trauen: Abraham soll der Vater des erwihlten Volkes werden und den Weg Adonajs ge-
hen. Durch ihn sollen alle Vélker der Erde den Segen haben. Soll ich ihn da nicht ins Ver-
trauen ziechen bei dem, was ich iber Sodom und Gomorra bringen will? fragt JHWH sich.
So beginnt die denkwiirdige Szene: Abraham ,,tritt niher* und feilscht mit JHWH: Ob

nicht doch funfzig, vierzig, zwanzig, zehn Gerechte dort sind? Dann kannst du Sodom



und Gomorra doch unmdoglich ausloschen! Abraham packt JHWH gleichsam bei seiner
Ehre. Und JHWH lisst sich packen; er bleibt nicht der Ferne, Unerreichbare. Er kommt
Abraham nahe. So beginnt eine Gottes-Vertrautheit, aus der Abraham und aus der das
Volk, das ihn zum Stammvater seines Glaubens hat, leben werden.

Die Bibel erzihlt solche Glaubensgeschichten, damit auch Hoérer und Leser dieser Ge-
schichten sich in diesen Anfingen mit ,,angefangen® wissen: Das sind die Urspringe und
Anfinge, aus denen wir immer noch leben — die noch immer mit uns sind. Uns, den
Christen am Anfang des dritten Jahrtausends sind sie so fern, dass wir kaum ermessen
konnen, wie wir in diesen Geschichten mit gemeint sind — ob sie von einem Anfang spre-

chen, der bis zu uns hin weiterging und tber uns hinaus nicht aufthért anzufangen.

Heimsuchung durch den Segen

Die Geschichte, die unter den Eichen von Mamre ihren Lauf nimmt, ist die Geschichte
einer Heimsuchung. Im Deutschen hat dieses Wort keinen guten Klang: Was mich heim-
sucht, wird mir zum Schicksal; es bemachtigt sich meiner. Wehrlos bin ich ihm nun ausge-
liefert. Ich werde es nicht meht los, kann mich kaum distanzieren.

Abrahams Heimsuchung wird ihm zum Schicksal, zur Lebenslinie in eine Zukunft, der er
nun zu dienen hat. Aber es ist ein Versprechen, das unter den Eichen von Mamre in sein
Leben kommt. Und dieses Versprechen will sein Leben bis in die letzten Winkel hinein
,bewohnen®, will es lebendig machen und dafiir in Anspruch nehmen, dass es ihm selbst
und den Voélkern zum Segen wird. Heimsuchung nicht durch einen Fluch, durch ein Ver-

hangnis, sondern durch den Segen, ,,materialisiert” in dem so spiat Empfangenen, auf den

> 3
man schon nicht mehr zu hoffen wagte.

Wenn Segen in Threm Leben wohnt: wahrscheinlich wissen Sie gar nicht, wie er hineinge-
kommen ist und sich darin breit gemacht hat. Vielleicht doch: ein Mensch, der in Threm
Leben angekommen ist — nicht voriiberging, als sie ithn hereingebeten haben. Oder auch
nur eine kurze Begegnung, die sie fiir einen Reichtum 6ffnete, den sie vorher nicht einmal
erahnten. Tragt diese Heimsuchung fiir Sie einen Namen? Als es geschah, mogen Sie den
Namen noch nicht gekannt haben, haben Sie noch gar nicht wissen kénnen, was da in IThr
Leben eingetreten ist. In der Riickschau hat es sich geformt und herausgestellt. Fluch oder

Segen, oft genug beides. Die neue berufliche Aufgabe, faszinierend und aufreibend in ei-

nem; das uns geschenkte Kind, Lebensversprechen und aullerst anspruchsvolle Verpflich-



tung: die Herausforderung bekommt einen Namen, den Namen des neuen Wohnorts o-
der des hier ibernommenen Arbeitsplatzes, den Namen, den wir unserem Kind geben.
Was dieser Name bedeutet, muss sich herausstellen. Es wird sich ausformen, wie in uns
wohnt, was oder wer diesen Namen trigt. Der Name bekommt einen Klang. Wenn ich
thn ausspreche, klinge ich mit. Ich spreche aus und kann mir selbst zu Gehor bringen, wie

der Name und das darin Genannte meinen Weg bestimmt, wie es mich ,,bewegt®.

Ansprechbar

Der Name gibt mir die Mdéglichkeit, das Genannte anzusprechen und ins Gesprich zu
ziehen: Du, was machst du mit mir, wohin fithrst du mich? Was versprichst du mir? Ver-
dient dein Versprechen meinen Glauben — oder sollte ich mich vorsehen, nicht verfthrt
und missbraucht zu werden? Du, wirst du mir Segen sein oder eben doch eher Fluch?
Abraham kommt gar nicht dazu, solche Fragen zu stellen, so sehr ist er davon in An-
spruch genommen, den zu empfangen, der ihn jerg7 heimsucht. Aulerdem kennt er seinen
Namen noch gar nicht; nur mit ,,mein Herr* kann er ithn ansprechen. Ehe er sich’s ver-
sieht hat Adonaj in ihm Wohnung genommen, ist er bei ihm eingezogen und hat er ihn
hineingezogen in eine beispiellose Gottesvertrautheit. Die gemeinsame Geschichte hat
begonnen. Es wird die Geschichte eines Gottes-Versprechens sein; auch eine Geschichte
des Unverstindnisses und des Widerwillens, der Zumutungen und der Weigerungen; eine
Geschichte des Entschwindens und des Vermissens. Israel lernt seinen Gott mit seinem
,Eigennamen® anzusprechen: JHWH, so offenbart er seinen Namen: Ich heile ,,Ich bin
fir euch da und werde fur euch da sein® (Ex 3,14). Und so hei3e ich zu Recht.

Ein Name bis an den Rand gefiillt mit Versprechen. Ein guter Name. Und eine Geschich-
te, in der dieser gute Name auf dem Spiel steht; in der die Fragen von eben dann doch
gestellt werden. In der sie immer wieder zu bitteren Klagen verstummen. Liigt der Name,
bei dem wir Thn herbeirufen? Triigt das Versprechen, das in ihm liegt? Der gute Name
JHWH und die miserable Wirklichkeit des in Abraham erwahlten Volkes passen nicht
zueinander. Wie sind sie zusammenzuhalten. Die Dramatik dieser Frage wird sich in der
Geschichte Israels und dann auch der Christen bis in unsere Zeit hinein nicht mehr ent-
spannen. Und so ist das auch noch unsere Frage und unsere Plage: Gilt das Versprechen

noch, das sich in dem Namen JHWH so geschichtsmichtig ausgeformt hat?



Den Namen nennen

Aber sagt uns Christen des 21. Jahrhunderts der Gottesname JHWH tberhaupt noch et-
was. Horen wir noch sein Versprechen? Diese Fragen sollen nicht im Geringsten nach
Anklage klingen. Sie sind eher mit einer gewissen Ratlosigkeit verbunden. Wir reden noch
von Gott, wir gebrauchen vielleicht auch noch Gottesnamen; wir Christen nennen mit
JHWH-Adonaj Jesus Christus und den guten heiligen Geist in einem Atem, wenn wir
Gott nennen. Aber gebrauchen wir diese Namen noch als Anrede, als Namen, die man
gar nicht nennen konnte, ohne sich den Genannten, den damit Angerufenen zuzuwen-
den, sie hereinzubitten in unser Leben und uns an das Versprechen zu halten, das sich in
diesen Namen ausformt? Wir sprechen von Gott eher in der ,,dritten Person: Er. Gott
ist ja eher ein Allgemeinbegriff als ein Name. Man spricht zber Gott, nicht eigentlich zu
thm. Wir sprechen tber ihn, um ithn von falschen Goéttern, von den Gotzen, zu unter-
scheiden; um uns dessen zu vergewissern, dass der Glaube an diesen Gort auch hier und
jetzt noch zu verantworten ist.

Es ist sinnvoll, ja mitunter notwendig, so von Gott zu sprechen. Aber damit ist Gott noch
nicht da, noch keine Wirklichkeit in meinem Leben. Das wird er erst, wenn ich ihn wie
Abraham anspreche, damit er nicht vortibergeht — damit die Situation nicht voriibergeht,
in der Er bei mir da sein, in der er mir wirklich werden kénnte; in der er als Versprechen
in mein Leben kommen kénnte. Noch weil3 ich kaum, was dieses Versprechen sagt. Ich
kann es nicht wissen, ehe Er fiir mich Wirklichkeit ist, Dz wird.

Witklichkeit fur mich wird Er in meiner Anrede: DU! Wenn sie und der Name, bei dem
ich Thn anrede, mir etwas bedeuten, dann kann Er — Du — etwas bedeuten; wenn dieser
Name nicht nur beildufig und nebenbei gesagt ist, wenn ich selbst in der Nennung Seines
Namens gegenwirtig bin. Es braucht Gebets-Disziplin, sich in die Anrede zu versammeln
und sich in ihr tatsichlich Thm zuzuwenden; es braucht wohl die regelmiflige Einiibung:
in einem Augenblick der Konzentration, am Morgen, bevor mich der Tag mit seinen Be-
anspruchungen in Besitz nimmt, die Anrede zu wagen und IThn hereinzubitten in den Tag:
Adonaj, mach Deinem Namen Ehre! Sei der Herr meines Tages! Wenn Du sein Herr bist,
wird er mich nicht knechten, werde ich mich in ihm nicht vetlieren.

Wird Er mir, wenn ich Thn so hereinbitte, vertraut werden wie dem Abraham? Wird mir
Sein Name wie dem Mose zum Versprechen und zum Segen? Ich versuche mich einzu-

sammeln in meine Anrede. An diesem Tag werde ich nicht in all seine Wichtigkeiten und



Belanglosigkeiten zerflieBen. Du sammelst mich in Deine Gegenwart — und Du wirst
mich einsammeln, wann immer ich mich verliere. Du wirst meine Gegenwart sein, auch
wenn ich in dieser Welt keine Gegenwart mehr habe, sondern nur noch Vergangenheit,
wenn ich hier in all meine Bestandteile zerfallen sein werde. Mach Deinem Namen Ehre!
Mach Dein Versprechen wahr.

JURGEN WERBICK



	Heimsuchung durch den Segen

