Rede zur Diplomfeier WS 2007/08 am 17. November 2007
»lch werde euch Mund und Weisheit geben* (Lk 21,15).

Mund und Weisheit, damit ihr euch rechtfertigen kénnt vor denen, die meinen tber euch
zu Gericht sitzen zu konnen. Mund und Weisheit, die Klugheit der Worte, des Urteils, der
Argumente; die Weisheit, auf die ihr euch in allen Krisen verlassen konnt? Jesus hat das
den Seinen versprochen, nicht irgendein Theologieprofessor. Soviel Zuversicht hitte der
ja nicht einmal fir sich selbst. Wie konnte er sie auch aus sich selbst haben! Nehmen wir
die Dimensionen kleiner: Klugheit, Weisheit und Miindigkeit, ein wenig Urteilsvermbégen
in der ersten Person Singular (und Plural), das wire schon etwas. Hat Thnen das Theolo-
giestudium dazu geholfen? Macht es, machte es Sie ein wenig kliger und weise?

Es muss nicht die Altersweisheit sein, die Thnen, liebe Diplomanden nicht wirklich gut zu
Gesicht stinde und mit der es bei denen, die sie sich gern zuschreiben, oft auch nicht so
weit her ist. Weisheit: Sich und andere méglichst wenig zu tiuschen; die eigene Situation —
im Falle von Theologinnen: des Glaubens und der Kirche — mdglichst realistisch und
angstfrei einschitzen zu koénnen; aber auch dies: zu Vergewisserungen beizutragen, die
uns hier und jetzt handlungsfihig machen; die uns erkennen lassen, was jetzt dran ist.
Weisheit und Klugheit, sie gehoren zusammen; auf sie griindet sich die Mundigkeit: das
man fiir sich selbst sprechen darf, ohne Vormund; eben in der ersten Person Singular.
Wann haben Sie einen Menschen das letzte Mal weise oder ,,klug® genannt? Das Wort
klingt zu feierlich, als dass es alltdglich vorkime. Leichter geht uns das zusammengesetzte
Wort ,,Lebensklugheit® von den Lippen. Ein lebenskluger Mensch, also zunichst doch
wieder die Klugheit des Altgewordenen: das Leben hat sie klug gemacht; ithnen kann man
nichts vormachen; sie sind erfahrene Menschen, die wissen, wie es im Leben zugeht und
wie man es anstellen muss, damit man dahin kommt, wo man gerne hin mochte. So unge-
tihr denkt man sich ,,Lebensklugheit®: ein leicht verschmitzt aussehender élterer Mensch,
der es ,faustdick hinter den Ohren® hat, der ganz gut weil3, wie man auf seine Kosten
kommt; er ist nicht aufdringlich, ldsst sich aber auch nicht auf die Seite schieben. Das
wjungere Gegenbild — vielleicht nicht ganz so sympathisch — ist der ,,Clevere®: der Dy-
namiker, der seine Kraft und seine Moglichkeiten schlau taxiert und zielsicher zu niitzen

versteht. Er ist — und denkt — immer ein paar Spielzlige voraus, ein Gewinner-Typ, der



jede Chance erkennt und ihr hartnickig auf der Spur bleibt, aber auch ,,flexibel genug,
gegebenenfalls auf ein anderes Pferd zu setzen.

Mit den Cleveren ist es so eine Sache. Man braucht sie im eigenen ,,Team*. Der Erfolg
klebt ihnen an den Schuhsohlen. Klug wiirde man sie kaum nennen, cher schlau, abge-
britht, durchsetzungsfibig; Menschen die etwas ,,durchziehen®, vielleicht auch andere moti-
vieren konnen. Aber klug? Das passt irgendwie, aber im Entscheidenden passt es doch
nicht. Man hért diesem Wort noch an, dass es sich unmdoglich nur auf das geschickte Ver-
folgen des eigenen oder auch des gemeinsamen Vorteils beziehen kann. Klugheit und
Weisheit gelten ja als Tugenden, nicht einfach nur als Fertigkeiten. Sie soll den guten,
nicht den blof3 ,,geschickten® Menschen ausmachen. Sie haben schon auch damit zu tun,
dass man es richtig anstellt und anpackt. Insofern sind sie zumindest ,,pragmatische® Tu-
genden; zugleich Tugenden, die nétig ist, damit alle anderen Tugenden zu etwas Gutem
tithren. Wer auf unkluge Weise tapfer ist, der wird fir die anderen zu einer Heimsuchung.
Wer auf unkluge Weise gerecht ist, zerstort Gemeinschaft und ,,Welt®: fit iustitia, pereat
mundus. Die unklug Mal3vollen und Ziichtigen machen sich und die anderen arm. Gilt
Vergleichbares nicht auch fir Glaube, Liebe und Hoftnung? Man wird langsam verstehen,
warum die Tradition von der Klugheit als der ,,Gebdrerin® und dem Formgrund der tibri-
gen Kardinaltugenden gesprochen hat.! Aber was unterscheidet diese Tugend und was
unterscheidet die ihr zugeordnete Weisheit von der blof3 pragmatischen Fertigkeit, von
bloB3er Geschicktheit und Clerverness?

Weisheit und Klugheit sind zwar — wie die Cleverness — wacher Zukunftssinn: Sie wollen
etwas erreichen und leiten durch ,kluge Uberlegung dazu an, zu erreichen, was man sich
vorgenommen hat. Aber ihr Maf3stab ist nicht primir der Erfolg, sondern das Verant-
wortbare. Sie wollen zu einem Handeln anleiten, das in der gegebenen Situation das Best-
Migliche erreichen kann — und das im moralisch qualifizierten Sinne. Insofern sind sie der
Grundvollzug einer Verantwortungsethik?, der ethischen Entscheidung tiberall da, wo es
nicht um das schlechthin Gebotene oder Verbotene, sondern um das mehr oder weniger

dringlich Anzuratende geht (Immanuel Kant?), nicht um das schlechthin Gewisse, son-

' Vgl. Josef Pieper, Traktat iiber die Klugheit, in: Werke in acht Biinden, Bd. 4: Schriften zur Philosophischen
Anthropologie und Ethik: Das Menschenbild der Tugendlehre, hg. von Berthold Wald, Hamburg 1996, 142,
hier 2f.

?Vgl. André Comte-Sponville, Ermutigung zum unzeitgemiiBen Leben. Ein kleines Brevier der Tugenden und
Werte, dt. Reinbek bei Hamburg *2001, 46.

3 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft, Kants Werke, Akademie Textausgabe, Bd. V, Berlin 1968, 36. Fiir Kants
Konzeption ist kennzeichnen, dass er die Klugheit der Selbstliebe zuschreibt.



dern um die kluge, lebensbestimmende ,,Option®. Klugheit — und eben nicht nur Prinzi-
pientreue — ist gefordert, wenn zu beurteilen ist, was in einer konkreten Situation ,,dran®
ist, und wenn es gilt, dartiber zu entscheiden, wie dem Rechnung zu tragen ist. Was ist
jetzt dran? Welchen Entscheidungen darf man nicht ausweichen, welchen Verfithrungen
nicht nachgeben? Welche Risiken sind einzugehen, welche nicht? Welche Warnungen
verdienen Gehor, welchen ist zu widersprechen? Und in all dem: Was steht auf dem
Spiel?

Mit diesen Fragen kann man taktisch umgehen und dann vor allem im Blick haben, wie
ich oder wie wir méglichst gut dabei wegkommen. Klugheit und Weisheit leiten dazu an,
das, was die Situation erfordert, moglichst gut zu tun, das kluge Wagnis einzugehen und
das torichte, ibergroBe Risiko zu meiden; die Wege zu finden, die in die Zukunft fihren.
Klugheit ist situatives Urteilsvermdgen, Weisheit dazu noch Zukunftssinn mit gutem Ge-
dichtnis. Wo Wichtiges auf dem Spiel steht, muss das gute Gedichtnis davor bewahren,
Unaufgebbares leichtfertig aufs Spiel zu setzen. Wo das Unaufgebbare zu versteinern
droht, kann die gute Erinnerung an das friher so Lebendige die kluge Leidenschaft dafir
entziinden, ihm eine Zukunft jenseits der iberlieferten Formen zuzutrauen — und dafiir
zu kimpfen. Wo man nur noch vergessen will, um billig davonzukommen, da wird das
gute Gedichtnis zur gefihrlichen Erinnerung: Es ist unweise, vergessen zu wollen, was
sich nicht abschiitteln ldsst — auch wenn es vielleicht clever wire und die nichsten Wahlen
gewinnen lieB3e.

Was ist jetzt dran? — Die Klugheitsfrage par excellence. Was fiihrt uns weiter? So fragen
die Weisen. Deshalb verlangen Klugheit und Weisheit den unbestechlichen Blick fiir das,
was ist. Es wire unklug, sich durch egoistische und kurzfristige Interessen vom offenen
Blick auf die Dinge ablenken und zu ,,einer Partei-Perspektive® verfihren zu lassen. Es
wire unweise, nur noch zu sehen, was man sehen will — oder sehen soll, weil andere es so
wollen. Es ist toricht, sich ein X fiir ein U vormachen zu lassen. Klugheit und Weisheit
setzen voraus, dass man das X vom U unterscheiden kann. Dieses Unterscheidungsver-
mégen macht die kluge Uberlegung entscheidend aus. Es kommt darauf an, die GréBen-
ordnungen zu unterscheiden, die Rangfolge der Priorititen, das Gewicht der Argumente,
die die Waagschale der Uberlegung hierhin oder dorthin ausschlagen lassen. Die kluge
Unterscheidung vollzieht sich — der griechische Wortlaut verrit es — als Kritik, als die klu-
ge Kritik der Michte und Methoden, die das Kleine grof3 und das GrofBe klein machen,



das leicht zu Nehmende schwer, und das Schwerwiegende leicht, das Wichtige unwichtig
und das Unwichtige zur ersten Prioritit. Klug bedenkt und handelt, wer sich ein Gefiihl
bewahrt oder erworben hat fiir das spezifische Gewicht der Dinge, das sein Handeln an-
fordert, und fir die grolen Unterscheidungen, die sein Handlungsfeld begrenzen. Was
hingenommen werden muss, ist hier zu unterscheiden von dem, was verandert werden
kann und muss. Was weiterer Kliarung bedarf, ist von dem zu unterscheiden, was — trotz
aller Unsicherheiten — jetzt gewagt werden muss. Was ich nur als Geschenk empfangen
kann, ist von dem zu unterscheiden, was ich mir erringen muss. Wozu ich mich im Glau-
ben entscheiden muss, ist von dem zu unterscheiden, was ich eindeutig und definitiv wis-
sen muss, che ich entsprechend handle.# SchlieBlich — hier werden Klugheit und Weisheit
zu theologischen Tugenden — miussen die Geister unterschieden werden, muss entschie-
den werden, woher sie kommen und wohin sie fithren: ob sie aus dem guten Geist sind,
der die Klugen in die Gottesherrschaft einfiihrt, oder aus den ,,Aber-Geistern®, die immer
nur in Sackgassen hineintreiben. Aber bei aller Entscheidung, die sein muss — A und nicht
B: Weise sind letztlich doch die, die auch die Weisheit in der anderen Option wiirdigen
kénnen, gegen die wir uns jetzt entscheiden; die wissen oder ahnen, was bei der Entschei-
dung, die jetzt getroffen werden muss, unvermeidlich im Schatten bleibt; was wir nicht
ausreichend bertcksichtigen kénnen aber um Gottes willen nicht vergessen durfen. Viel-
leicht kénnen wir es einmal besser wiirdigen kénnen.

Weise sind schliellich die, die vom festen Grund wissen, aber auch davon, dass er sich
nicht beliebig frei legen ldsst. Sie wissen davon, dass wir leben, handeln, raten und Re-
chenschaft geben miissen, auch wenn uns der Boden schwankend geworden ist; auch
wenn uns die Weisheit und die Worte abhanden gekommen ist, mit denen wir uns tber
die Abgriindigkeit unserer Situation hinwegretten wollen. Ob uns dann — in solchen bo-
denlosen, ,,apokalyptischen® Situationen — Mund und Weisheit geschenkt werden, wie es
den Jingerinnen und Jinger in den lukanischen Endzeitreden versprochen ist? Weise ist
jedenfalls der, der sich tiber solche Weisheits- und Glaubensnot nicht erhaben diinkt; der
sich auch die alltiglichen Zweifel nicht hinwegredet und die Ungewissheiten des Tages
und der Nacht nicht hingwegzuzwingen versucht.

Klugheit und Weisheit brauchen endlich den Raum des Bedenkens und Abwigens, den

Zwischen-Raum zwischen Herausgefordertsein und Handelnmiissen; den Bewegungs-

4 Vgl. Blaise Pascal, Pensees — Gedanken, iibersetzt von Wolfgang Riittenauer, Birsfelden — Basel 0.J., 32 (§ 52).



spielraum, in dem der Schritt zuriick méglich wird, damit die wahren Gréenordnungen
hervortreten, das zu Schiitzende wahrgenommen, das zu Erstrebende geschmeckt, die
Verfihrungen durchschaut und das jetzt nicht ausreichend Gewtirdigte wenigstens im
Gedichtnis behalten werden kénnen. Diese Riume offen zu halten heil3t, ein spiritueller
Mensch sein, einer, der im Geist Gottes unterscheiden und zusammenhalten lernen will.
Es wire weise, wenn es den Kirchen vorrangig darum ginge, solche Raume des Beden-
kens zuginglich zu halten — sie aber nicht zu verwechseln mit den Aktionsrdumen einer
Indoktrinierung, die allenfalls clever macht. Ob die Kirchen soviel Klugheit aufbringen in
ihrer Angst um die eigenen Einflussméglichkeiten? Sie/wir haben im Theologiestudium
versucht, tiber der unerldsslichen wissenschaftlichen Einiibung nicht aus dem Blick zu
verlieren, dass es um mehr geht als um Wissenschaft: um das Weisewerden in Glauben
und Leben, damit man in Kirche und Welt nicht zu unweisen Mitteln greife, Situationen
im Schwarz-weil3-Muster ,,clever” entscheidungsreif zu machen und zu vergessen, was
solche Entscheidungen ,kosten® — wie gewagt sie doch sind. Helfen Sie dabei! Weisheit

und Klugheit sind auch in der Kirche knappe Ghter.



