Mut? (Pfingsten 2012)

Das Innerste zuduflerst

Wenn das Innerste nach auflen gekehrt wird: Die Wahlen oder der Pokal sind gewonnen.
Wofir wir uns lange angestrengt, verausgabt haben — jetzt sind wir am Ziel. Jetzt, genau
in diesem Augenblick. Morgen kann warten. Der Jubel kommt ganz von innen, kehrt das
Innerste nach auBlen. Wer verloren hat, mag sich hinter einer Maske der Souverinitit und
Gleichmiitigkeit verbergen. Aber man sieht ihm an, was in ihm vorgeht. Morgen baut sich
schon drohend auf: wenn es darum gehen wird, mit dem Desaster zu leben. Wie befrei-
end, wenn das Innerste einmal zum Durchbruch kommt, wenn ich ganz von innen her
leben darf, ob im Jubel oder unter Trinen.

Es sind seltene Augenblicke. Man will nicht zu viel herzeigen — obwohl die Menschen
doch genau das anrithrt: wie einer oder eine da aus seinem, aus ihrem Herzen keine Mor-
dergrube macht, es nicht zum Grab fir umgebrachte Gefithle macht, sondern 6ffnet, so
dass man hineinsehen kann. Wie verletzlich Menschen da sind; und es mag vorkommen,
dass man sich an dem, was man da sicht, weidet — sich daran freut, dass es mir jetzt nicht
so geht. Die Boulevardpresse lebt davon, dass ihren Lesern das Vergniigen macht. Ein

schindliches Vergniigen; wir wissen, wie versuchlich wir selbst dafiir sind.

Was mich bewegt

Und doch: Wie wohltuend, ja begliickend, wenn ich wahrnehmen darf, was einen Men-
schen zuinnerst bewegt, wenn ich es selbst zeigen kann. Die Menschen sptiren und ver-
stehen es, auch wenn sie andere Sprachen sprechen. Sie spiiren und verstehen, wenn ein
Leben durchlissig wird fur den Geist, aus dem ein Leben gelebt ist und lebendig wird.
Wenn man dieses innere Feuer sehen kann, selbst in der Enttiuschung noch, dass wir es
jetzt nicht geschafft haben: Gibt es tiberhaupt menschlich Bewegenderes?

Und Traurigeres, Deprimierenderes als die Erfahrung des Gegenteils: dass das Feuer aus-
gebrannt ist, vielleicht nie wirklich gebrannt hat, allenfalls als Strohfeuer in der Kilte eines
gleichgiiltigen, kaum noch berithrbaren Lebens? So darf es nicht sein! Das darf doch nicht
mit uns geschehen: dass hinter unseren Fassaden eigentlich nichts mehr lebt, brennt —
und dass man uns das, so sehr wir es verbergen wollen, ansieht, unserer Kleinmutigkeit

und Phantasielosigkeit, unserer Geistlosigkeit! Wenn es tatsichlich so ist, geht nichts mehr



von uns aus — es sei denn Mutlosigkeit, Missgunst, Gehissigkeit, die kleine Schwester des
Hasses, die sich mit den Unzuldnglichkeiten der anderen trdstet, Kleingeist, Verkniffen-
heit.

Aber ihr, aber wir: ,,Gott hat uns nicht einen Geist der Verzagtheit gegeben (2 Tim 1,7).
Was da im Zweiten Timotheusbrief steht, es konnte an Pfingsten, dem Geist-Fest, gerade
uns gesagt sein, jedem von uns, unserer Kirche: Was habt ihr aus dem Geist gemacht, der
euch gegeben ist! Brennt da nichts mehr in euch? Oder dringt das Innerste bei euch nicht
mehr nach aullen, lebt ihr die Fassade der Rechthaber, der Kirchenfunktionire, der im

Ressentiment Versteinerten?

Der Geist der Feigheit

Auch wenn man sich hinter Masken verbirgt — den Masken der Statements, der vermeint-
lichen Wahrheiten —, die Menschen sehen doch ins Innere. Und was sie da vielfach sehen:
Verzagtheit, so Gbersetzt man es meist. Das scheint es ja auch zu treffen: Wir wissen nicht
weiter, erfahren uns irgendwie antriebslos, wir zaudern, zucken mit den Achseln. Das
scheint die Geste zu sein, die unser Innerstes verrit: Ratlosigkeit und — gleich um die
Ecke — leise Resignation, Verzagtheit eben.

Der griechische Originaltext sagt es noch direkter, entlarvender: Gott hat uns nicht einen
Geist der Feigheit gegeben. Das sitzt. Man sollte von der Feigheit nicht zu schlecht spre-
chen. Wer den 2. Weltkrieg erlebt hat, mag sich vor den Parolen von Heldenmut und Op-
ferbereitschaft mit dem subversiven Satz gerettet haben: Lieber fiinf Minuten feige, als ein
Leben lang tot. Aber wir wissen schon, warum uns das trifft: Der Geist der Feigheit unter
euch, von Gott habt ihr ihn nicht! Sein Geist ist der Mutmacher. So tibersetzt man das grie-

chische Wort Paraklet wohl besser als mit unserer gewohnten Ubertragung Trészer.

Der Geist des Mutes

,»Mut zeiget auch der Mameluck. Gehorsam ist des Christen Schmuck.® Schillers Ge-
dichtvers (aus: Der Kampf mit dem Drachen) ist politisch unkorrekt und — was die Chris-
ten angeht — theologisch fragwiirdig. Sagt er nicht auch Richtiges? Kann es auf den Mut
wirklich ankommen im Glauben? Aber das wird uns mutlosen Christen des Westens ja

vielfach vorgehalten: Euch fehlen Begeisterung und Mut. Man sieht euch das Feuer nicht



mehr an — den Mut, dieses Feuer auch zu leben, es auf die Erde zu werfen wie Jesus, finde
es Beifall oder Ablehnung, sei es gelegen (wann ist es das schon!) oder ungelegen.

Da sind im Siiden der Welt die Pfingstkirchen, denen man so viel Begeisterung ansieht.
Da sind die Entschiedenen, unter denen man die Parole Kiare Kante ausgibt: Sie haben den
Mut, allen anderen entgegenzutreten und ihren Irrtimern zu widersprechen. Klare Kante:
Es muss klar sein, was mit Christus nicht geht: Homosexualitit, Priesterinnen, Aufwei-
chungen in der Sexualmoral, Widerspruch gegen Papst und Bischofe. Man wirft sich ,,mu-
tig* in die Breschen, die der Zeitgeist der ,,festen Burg® des Glaubens geschlagen hat,
kantig, unbequem, viel Feind viel Ehr.

Ist das der Mut, der uns abverlangt — und von Gottes Paraklet gegeben ist? Der Mut, sich
zu zeigen, in Begeisterung und Entschiedenheit; der Mut, sich nicht wegzuducken oder
zurlickzuziehen, wenn einem der Wind der veréffentlichten Meinung ins Gesicht bldst?
Es kann schon sein, dass uns hie und da der Mut fehlt, ,,unbequem* zu sein und zu sagen,
was fast alle feige oder leichtsinnig verschweigen. Aber ist die Parole K/are Kante tatsich-
lich so mutig, wie sie gelegentlich daherkommt? Sie profiliert sich gegen das, was man
ablehnt, indem man festhilt, was man ,,hat”; indem man — vermeintlich — klare Verhalt-

nisse schafft: ihr da draullen, wir da drinnen, wo die Wahrheit wohnt.

Der Mut zu Pfingsten

Pfingsten steht fir einen anderen Mut — und Geist: den Geist der Dynamis (wie es auf
griechisch heif3t), den Geist der Liebe und der Besonnenheit. Es ist der Geist und der
Mut, auf andere zuzugehen, auf die da drauflen. Von Jerusalem aus gewinnt diese Dyna-
mik eine ungeahnte Kraft: das Zeugnis vom Sieg der Liebe tiber den Tod in all den Spra-
chen und Vorstellungsriumen, zu denen man jetzt aufbricht. Die Menschen aller Spra-
chen verstehen, weil sie den Zeugen das Feuer ansehen, den Geist, der aus ithrem Lebens-
zeugnis spritht. Aber das ist erstaunlicherweise ein Geist der Besonnenheit. Uberschiumen-
de Begeisterung muss nicht das Markenzeichen sein; eher die ruhige Gelassenheit, die aus
der Erfahrung kommt: Genau so — mit der Hoffnung auf den Auferstandenen, mit dem
Einsatz fir ein liebevolleres Miteinander — kommen Leben und Hoffnung ins Leben. Be-
sonnenheit auch das: Protzt nicht rum mit euren Erfahrungen und Wahrheiten! Mandelt
euch nicht auf — wie man in Bayern sagt. So gehort zu dieser Besonnenheit auch das Wis-

sen darum, dass man immer wieder neu zur Hoffnung ermutigt werden muss, immer wie-



der lernen muss, wie ein Leben aus der Liebe geht, wozu es herausfordert und was es ver-
bietet.

Die Unbesonnen-Mutigen wissen es immer schon. Haben sie nicht so viel Mut, es zu ler-
nen? Der Mut, es immer wieder neu zu lernen, das ist das eigentlich Ermutigende; es zu
lernen bei den anderen, zu denen man hinausgeht oder die zu uns kommen. Der Mut zu
lernen steckt an. Der ,,Mut®, der exekutiert, wessen er sich immer schon sicher ist, mag
Eindruck machen. Aber ermutigend ist er nicht: nicht das Feuer, sondern die kalte klare
Kante macht er sichtbar, die da einer braucht, damit er selbst klar wird. Gottes Geist aber
ist der Ermutiger; er wirkt im Ermutigen: Geht hinaus in alle Welt! Lernt Glaube, Liebe
und Hoffnung, indem ihr mit den Volker Gemeinschaft habt, ihre Hoffnungen kennen-
lernt und mithofft, ihre Leiden wahrnehmen und mittragen lernt, ihre Fragen mitfragen

und ihre Erfahrungen Ernst nehmen lernt.

Was an Pfingsten beginnt

Das beginnt an Pfingsten: dieses Hinausgehen, damit die Menschen sehen, was uns zuin-
nerst bewegt; damit wir sehen lernen, was die Menschen bewegt. Die Pastoralkonstitution
des 2. Vatikanums Gaudinm et spes nimmt diese pfingstliche Dynamik zum Leitbild des
Kircheseins: Hinausgehen zum Mitleiden, sich Mitfreuen, Mithoffen, Mitleben und Mit-
glauben — in kritischer Weggefihrtenschaft mit denen, die es noch nicht aufgegeben ha-
ben, ithren Weg zu einem Leben in Fille zu suchen.

Der Ermutiger-Geist redet unserer Angst zu: Vieles wird sich bei euch dndern, wenn ihr
hinausgeht. Aber lasst euch sehen, drinnen und draulen! Macht aus eurem Herzen — aus
euren Angsten und eurer Hoffnung, aus dem, was euch bewegt und leben lisst — keine
Moérdergrubel Und ihr werdet Weggefihrten finden, wo ihr es nicht erwartet. Gefihrten
auf den Wegen der Hoffnung und der Liebe, vielleicht gar des Glaubenlernens.

Dass uns hier in der Dominikanerkirche das Zeugnis einer fir viele unvermuteten Wegge-
tahrtenschaft vor Augen sein darf, rechts und links vom Kreuz des Auferstandenen, das
macht mich gliicklich. Ein muslimisch glaubiger Mensch hat uns ein Pfingstbild gemalt: in
der kalligraphischen Tradition muslimischer Kunst und muslimischen Glaubens steht vor
uns das Bekenntnis: Gottes Geist — Gott ist Geist. Es steht da in einer Schrift, die uns
fremd ist und uns doch das Entscheidende sagt: Gott will in unserem Innersten Feuer

sein, das unsere Liebe und unsere Hoffnung entziindet und so zum Glauben ermutigt —



zum Glauben daran, dass dieses Feuer immer die Lebendigkeit unseres Lebens sein wird.
Wie herrlich uns dieses Feuer in dieser Kalligraphie von Shalid Alam leuchtet. Danke fir
diese pfingstliche Weggefahrtenschaft!

JURGEN WERBICK



