Neid (1. Fastensonntag: Gen 2,7-9; 3,1-7/Weish 1,13—15; 2,23-24)
Den Tod hat Gott nicht gemacht; in seiner Schopfung sollte er nicht vorkommen. Unser
Gott hat keine Freude am Untergang der Lebenden. Durch den Neid des Satans ist der
Tod in die Welt gekommen. Ist das wirklich so? Ist eine Schépfung ohne Tod tberhaupt
denkbar? Sollte der Mensch urspriinglich — nach Gottes gutem Willen — ewig auf dieser
Welt leben? In der Welt der Antike konnte man es sich so vorstellen; musste man es sich
so vorstellen, wenn man Gott als zuinnerst gutwillig glaubte. Nein, er war bestimmt nicht
neidisch, so dass er den Menschen Gutes vorenthalten hitte, was er ihnen ohne Weiteres
hitte schenken konnen. Die Schlange in der Paradiesesgeschichte aber versucht dieses
Misstrauen anzustacheln: Muss man Gott nicht als neidisch ansehen und ihm ,abluch-
sen®, was er nicht freiwillig hergibt. Nein, so ist es ganz bestimmt nicht mit unserem
Gott. Aber die Menschen fallen dieser Versuchung zum Opfer und werden mit der Sterb-
lichkeit bestraft. So las man die Geschichte von der ,,Versuchung® im Paradies aus der
Perspektive des Weisheitsbuches, das in der zweiten Lesung zu Wort kam: Der Neid des
Satans, des ewigen Versuchers, ist auf die ersten Menschen und ihr Gottesverhaltnis
tbergesprungen. So ist er nun — toédlich, verhiangnisvoll — in der Welt.

Aber kam damit tatsdchlich die Sterblichkeit der Menschen in die Welt? Wir kénnen das
heute nicht mehr so denken: dass der gute Schopfer, um die Menschen zu bestrafen, das
Schopfungsprogramm — die kosmische Evolution — im Nachhinein vollstindig ,,umpro-
grammiert hitte. Wer seinen Verstand nicht an der Kirchentiir abgeben will, kann die
Entwicklung der Dinge so nicht sehen. Liegt dann gar keine Wahrheit mehr in der Versu-
chungsgeschichte des Buches Genesis und in dem Abschnitt aus dem Weisheitsbuch, den
wir eben horten — in der kirchlichen Tradition, die sich immer darauf berufen hat?

Hoéren wir genauer in die Texte hinein und versuchen wir nachzusptiren, ob sie uns auch
heute noch zum Glauben einladen! Dass der Neid (des Satans) im zweiten Text diese
todbringende Rolle spielt, ist alles andere als zufillig; und dass der Schopfer gegen jeden
Verdacht, ein neidischer Gott zu sein, in Schutz genommen wird, das versteht sich nach
dem Blick in die Versuchungsgeschichte Gen 3 von selbst. Aber das Buch der Weisheit
hat ein starkes Motiv, auf den neidlosen Gott und den todlichen Neid der Menschen zu
sprechen zu kommen: Es kennt die griechische philosophische Uberlieferung. Darin ist —
etwa bei Platon — Gottes Neidlosigkeit eine zentrale religiose Einsicht. Gott ist seinem We-

sen nach freigiebig; nichts behilt er fiir sich, anders als die olympischen Gotter, denen



nichts Menschliches fremd war — und die eciferstichtig dartiber wachten, dass sich die
Menschen nicht an dem vergriffen, was den Gottern vorbehalten war.

Ist es nicht auch nach der Heiligen Schrift Israels so? Am Ende der Versuchungsgeschich-
te Gen 3 liest man, Gott habe die ersten Menschen aus dem Paradies vertrieben, damit sie
nicht noch vom Baum des Lebens nihmen und ewig lebten — tbrigens ein deutlicher
Hinweis darauf, dass diese Paradiesesgeschichte den ersten Menschen das ewige Leben
nicht von vornherein zugesprochen haben kann (Gen 3,22). Man muss genau lesen: Der
Baum in der Mitte des Gartens — der Erkenntnis von Gut und Bose — soll fir Adam tabu
sein. Wenn er daran rithrt soll er sterben. Darauf also stinde die sofortige Todesstrafe, die
dann ja nicht vollstreckt wurde, weil Gott schon am Anfang ,onidig* war. Aber da ist
noch dieser zweite Baum des Lebens. Vielleicht hat man ihn erst spiter in die Geschichte
hineinerzihlt. IThm gilt das Verbot zuzugreifen nicht. Aber auch daran konnten sich die
Paradiesesbewohner vergreifen; dann konnte JHWH nicht mehr verhindern, dass sie ewig
leben. So verweist et sie aus dem Paradies — in ihre Schranken.

Ist der Schopfergott doch neidisch darauf bedacht, den Menschen etwas vorzuenthalten,
was nur thm zusteht: das Nicht-sterben-Mtussen? Ist er selbst die Quelle des Neides, der
dann auch die Menschen erfillte und zum Neid gegen Gott anstachelte — was die Schlan-
ge so virtuos ausniitzte? Das Weisheitsbuch hat Anlass, diesen Verdacht zurtickzuweisen
und in die Uberzeugung des antiken Platonismus einzustimmen: Unser Gott ist neidlos.
Er enthalt den Menschen nicht vor, was ihr Leben gut und schon (hebriisch: tov) machen
konnte. Das ist die Botschaft der ersten Schopfungsgeschichte (Gen 1). JHWH ist ein
Liebhaber des Lebens, so bringt es das Weisheitsbuch ins Wort. Diesem seinem Liebha-
ben diirfte man sich auch da noch anvertrauen, wo es mit meinem Leben zu Ende geht,
wo es nicht ewig weitergeht. Endlichkeit und Sterblichkeit miissten also das Ubel nicht
sein, das Gott uns unbedingt hitte ersparen miissen, wenn er ein neidloser Gott ist. Wenn
wir ihn als den Liebhaber des Lebens glaubten, kénnten wir daran glauben, dass er aus
unserem Leben etwas unendlich Gutes macht, wenn wir in ihn hinein sterben. So durfen
wir vielleicht die Weisheitsbuches fiir heute weiterdenken und neu sagen.

Aber unser Glauben trigt meist nicht so weit. Er ist in Mitleidenschaft gezogen vom
neidvollen Blick, der auch den anderen eher Neid zutraut als das grenzenlose Wohlwollen;
der dem Leben und selbst dem Liebhaber des Lebens nicht recht trauen kann — warum
auch immer. So frisst sich der Neid — das ,,Gift des Verderbens® — in unsere Lebensver-

hiltnisse und noch in unser Glauben: Er gonnt den Mitmenschen die Gtite und Fille des



Lebens nicht; und er macht, dass wir uns dies nicht mehr vorstellen konnen: Uns ist die
Fille und Gite des Lebens gegonnt. Neid frisst das Lebens- und selbst das Gottvertrauen
auf. Mit thm frisst sich der Tod ins Leben hinein. Missgunst lisst es nicht gedeihen, weil
sie das Gannen zerstort — das Vertrauen auf ein mir vom Liebhaber des Lebens unendlich
wohlwollend gegonnte Leben.

Neid: Ist das nicht schon immer und immer noch die elementar lebensfeindliche Versu-
chung? Ich will zuinnerst nicht, dass der/die Andere besser dasteht. Ich missgbnne ihm,
dass es das Leben besser mit ihm meint als mit mir. Klar, man gesteht sich das kaum ein.
Das wiire ja weit unter meinem Niveau! Aber es steckt in mir drin — und verfinstert mei-
nen Blick, ruft den Blick des Kain in mir hervor. Ich werde nicht gleich den Abel téten.
Aber mein Wohlwollen fiir ihn ist nicht mehr so rein, wie ich mir vormache. Es fillt der
Schatten meines verfinsterten Blicks hinein: Es sollte nicht so sein, dass du mehr hast an
Gitern, an Ansehen, an Lebensgenuss, an guter Ausstrahlung. Und: Gott, es sollte nicht
so sein, dass mein Leben dir nicht so gut gefillt, wie das Leben Abels. Nein, es sollte
wirklich nicht sein, dass ich schlechter dastehe.

Ich vergleiche; schon stromt das tédliche Gift in mein Wohlwollen und ldsst mich den-
ken: Ist das nicht tberhaupt die letzte Wahrheit des Lebens, dass der Neid mich ansta-
cheln muss, besser zu werden als der Beneidete? Ist das Leben nicht im Letzten der gna-
denlose Wettkampf, in dem man dem Konkurrenten nichts Gutes — eben: keinen Vor-
teil — gonnen kann? Was wire dann mit der Gutheit und Schonheit des Lebens, die der
Schopfer uns gegonnt haben will, damit wir sie teilen?

So schreibt sich die Versuchungsgeschichte fort und fort. Die Geschichte von der Versu-
chung Jesu will den Haltepunkt setzen. Der Satan, der Versucher von Anfang an, hat kei-
ne Chance mehr, Misstrauen und Neid zu sien, wenn ein Mensch — dieser Gottesmensch
Jesus — ganz von dem gottlichen Wohlwollen erfillt ist, in dem wir geborgen sein durften.
Jesus, Gottes gutes Wort, wirbt um das Gott-Vertrauen. Mitten unter uns lebt er den
neidlos génnenden Gozt, dem wir alles Gute zutrauen diirfen, auch wenn uns das Sterben
nicht erspart bleibt. Er handelt Gottes Lebens-Liebhaberschaft. So erzihlt man sich von
thm die groB3en Zeichen, die es in dieser Welt schon bezeugen: Mit dem Tod ist nicht das
Ende aller guten Dinge gekommen. Der Vater ,,im Himmel* ist nicht der Untergang der
Lebenden, sondern der Aufgang erfillten Lebens.

JURGEN WERBICK



