Nicht nur eine Person (Predigt zum Dreifaltigkeitssonntag 2010)

Religion ja — aber nicht zu konkret

Ein neues Lied, vielleicht mit den alten Vorzeichen: Religion ja, Kirche nein. Man kann
tiber Religion wieder reden. Sogar die alte, ehemals liberale Wochenzeitung DIE ZEIT hat
nun eine Rubrik mit dem bezeichnenden Titel: ,,Glauben und Zweifeln®. Ein wenig Aus-
gewogenheit muss ja trotzdem sein. Aber die Kirchen! Die machen einen verdammt
schlechten Job. Nehmt ihnen am besten das Thema Re/igion aus der Hand! Die verderben
es ja nur mit ihren Welt-fernen, verknécherten Strukturen und Lehren, mit ithren Gottes-
bildern! Man muss die ,,gute* Religion gegen die inkompetenten Kirchenideologen schiit-
zen. Die weltbekannte Zoologin Jane Goodall hat in Minster zur Er6ffnung eines Instituts
tiir Theologische Zoologie gesprochen und hatte sich deshalb im Interview mit der zu-
stindigen Regionalzeitung mit der Frage auseinanderzusetzen, ob sie ,,personlich® an ei-
nen Gott glaube. Die wenig tiberraschende Antwort: ,,Ich glaube an eine grof3e spirituelle
Kraft, die verschiedene Namen haben kann, je nachdem welcher Religion wir angehéren.*
So sihe eine moderne, Gegenwarts-kompatible, allgemein zustimmungsfihige Religion
aus. Irgendwie misste es doch ein Umgreifendes geben, in das hinein wir eingebettet sind
und irgendwie daran glauben kénnten, dass doch noch alles gut wird. Vielleicht gibt man
das nach aul3en hin kaum zu; aber irgendwie leben wir doch von dieser Zuversicht — ge-
gen allen Augenschein. Irgendwie briuchten wir so eine Einbettungsreligion, so einen
Einbettungs-Gott, in dem wir uns ewig wohl fithlen kénnten, so wie wir uns jetzt schon
einigermallen wohlftihlen. Bitte also nicht zu konkret; nicht naiv voraufgeklirt, nicht
Welt-fremd; bitte so allgemein akzeptabel, dass nicht nur die Muslime, sondern auch die
groB3e Zahl der spirituell Interessierten sich irgendwie angesprochen und nicht beldstigt
fihlen. Und vor allem: Bleibt mir mit eurem christlich personal verstandenen Gott vom
Leib, mit dieser naiven Menschenférmigkeit der Gottesvorstellung, die sich doch als kind-
licher Wunschtraum nach einem schiitzenden Ubervater entlarvt hat. Die ,,grof3e spirituel-

le Kraft™: ja, das ist es. Darauf konnten sich fast alle einigen.

Dreieiner Gott?
Und die Dreieinigkeit Gottes? Man hat die hilflosen Versuche der Kapline bei Kindergot-

tesdiensten in Erinnerung: Drei Kerzendochte brannten zu einer Flamme zusammen.



Eindrucksvoll, aber Tempi passati: keiner ernsthaften Erwihnung mehr wert. Auch
christliche Medien wie das Publik-Forum legten eine Zeitlang ihren spirituellen Ehrgeiz in
eine Kampagne, mit der man den Christen den Glauben an Gottes Dreieinigkeit als vor-
gestrig, kleinkariert und menschenfeindlich ausreden wollte: als den missgliickten Kom-
promiss der Kirche des 4. Jahrhunderts zwischen Monotheismus und Polytheismus.
Schlechte Zeiten fur einen Festtag wie den Dreifaltigkeitssonntagl? Man sollte an diesem
Festtag immerhin anerkennen, was hinter vielen Vorbehalten gegen das christliche Got-
tesverstindnis auch steckt: der Verdacht, hier werde von Gott, dem Unendlichen, zu klein
und nach Menschenmal3 gedacht und geredet, zu endlich. Aber ist nicht gerade der Drei-
faltigkeitssonntag dazu da, uns tiber das Menschlich-Allzumenschliche unserer Gottesvor-
stellung hinauszufithren?

Was wire da zu sagen — allenfalls? Zunachst dies: Gott ist unendlich ,,mehr* als eine Per-
son, wie sie uns im mitmenschlichen Gegentiber begegnet. Und doch war er unter uns als
Mitmensch, ja als der in dieser Welt scheiternde, grausam zu Tode gebrachte Jesus von
Nazaret. Schwer zu verstehen? So schwer zu verstehen, wie eben die unendliche, zu allem
bereite Liebe zu verstehen ist, die Gott selbst ist. Aber nicht ritselhaft oder gar absurd.
Gott ist unendlich mehr als ein endliches Gegentiber in dieser Welt. Und er ist doch ganz
konkret mitten unter uns. Er ist Geheimnis — aber eines, in das wir uns hineindenken und
hineinfithlen, hineinglauben kénnen; in dem wir uns mit unserer Gottessehnsucht wieder-
finden konnen. Er ist zuerst

Der, aus dem und in dem wir sind:

Er wmgibt mich mit seinem Wohlwollen. Er (Sie?), der Unermesslich-Unendliche hat mich
als seine Schopfung wohlwollend ins Dasein gerufen und geleitet mich mit seinem Wohl-
wollen, nimmt mich wichtig, da er mir wohl will. In seinem Wohlwollen wird er mich
vollenden: Ich in ihm, dazu berufen, in ihm ganz ich selbst zu werden. Von Gott kann
auch — wie die Philosophen sagten — ,,panentheistisch® geredet werden; Paulus selbst hat
so geredet, auf dem Areopag vor den Weisheits-liebenden Athenern: ,,In ithm leben wir,
bewegen wir uns und sind wir« (Apg 17,28).

Aber er ist auch Gott in mir:

Zuinnerst steckt er mich mit seinem Wohlwollen an. Innerlicher ist er mir, als ich mir
selbst je innerlich sein kénnte; so bezeugt es Awugustinus. Und er will mir befreiend erfahr-

bar werden, indem er mir mein Innerstes erschlieft und zuginglich macht; indem er dort



das Feuer brennen lisst, das den Mut und die Entschlossenheit der Hoffnung in mir ent-
zundet; indem er mich von innen heraus verwandelt und 6ffnet fir die Menschen, die
mich brauchen, fur die Gottesherrschaft, die auch durch mich wirklich werden soll. Gott,
der mich umgreifende und bergende; Gott, mein Innerstes, das so sehr mein Innerstes ist,
dass ich darin aus Gott und nicht aus mir selbst lebe. Und schlieBlich noch dies:

Gott ist auch mein Gegeniiber:

Er ist das Ja-Wort, das mir gesagt ist, damit ich Ja zu mir sagen kann und mich dndere,
Mensch werde. Er ist der, der mir dieses Wort zugesagt hat, das Mensch gewordene gute
Gotteswort, die Mensch gewordene Gottes-Herausforderung, der wir oft so wenig ge-
wachsen sind, dass sie sie verdringen und aus der Welt herausdringen. Jesus, der Chris-
tus, das ist Gottes Welt- und Menschen-Prisenz. Er hat Gott in dieser Welt gelebt; noch
am Kreuz war er Gottes heilvolle Gegenwart in dieser Welt; Gott, der sich nicht aus der
Welt herausdringen lisst, auch wenn Menschen das AuBerste versuchen und verschulden:

die Gottesverdringung.

So unterschiedlich und doch der Gleiche

Wie kann das sein: Gott so unterschiedlich und doch der Gleiche? Gott so spannungs-
reich ohnmichtig-allmichtig in seiner Liebe und doch der Gott, der ganz unzweideutig
nur dieser Gott der Liebe ist, uns in ihr machtvoll-kreativ vollenden will? Wie kann das
sein: personal und tiberpersonal zugleich; ganz in dieser Welt bis in den Tod des Gekreu-
zigten hinein und doch die Menschen tber diese Welt hinaus vollendend? Das eine nicht
auf Kosten des anderen? Die entschiedene Welt-Immanenz nicht auf Kosten seiner un-
endlichen Welt-Transzendenz? Die kirchliche Trinititslehre versuchte die ersten Schritte,
es zu verstehen. Mehr als erste Schritte sind es nicht. Aber sie dirfen versucht werden in
dem Zutrauen: Gott ist nicht kleiner als das Gotteszutrauen unseres Herzens, das hier
seinen Weg sucht, das den Gott mitten unter uns und in uns sucht und zugleich den un-
endlich umgreifenden, in dem wir unsere Vollendung finden konnten. Gott ist nicht klei-
ner als die Gottes-Sehnsucht unseres Herzens, sondern unendlich gré3er, so viel groBer
als unser Herz und unser Sprechen und unser Denken. Da durfen Sprechen und Denken
ins dankbare Staunen tUbergehen: Wenn wir unserer Gottesssehnsucht bis in ihre Spitze

hinein folgen, gro3er, weitaus grof3er noch bist du, der du uns diese Sehnsucht ins Herz



gesenkt hast, damit wir uns nach deiner GréB3e in Sehnsucht, denkend, glaubend, fithlend
ausstrecken!

JURGEN WERBICK



