Liebe drei-einig (Predigt zum 30. Sonntag A)
Welche Liebe?

In der Kirche wird so viel tiber die Liebe geredet, weil man so wenig von ihr versteht. Der
Verdacht mag ungerecht sein. An den Haaren herbeigezogen, welche die Boswilligkeit in
allem findet, ist er deshalb noch lange nicht. Ja, es gibt das, auch in unserer Kirche, gerade
in ihr: das Mystifizieren der Liebe, das einem so lange den Kopf verdreht, bis man das
Einfachste nicht mehr versteht, oder gar: damit man das Einfachste nicht mehr versteht.
Da wird differenziert, abgegrenzt, normiert, philosophiert, dass einem Héren, Sehen und
vor allem das Fithlen vergeht. Und am Schluss ist nur eins klar: was man nach den Vorga-
ben des kirchlichen Lehramtes nicht darf.

Ganz so dramatisch ist es in der gegenwirtigen Kirche nicht mehr; unser Papst bemiiht
sich nach Kriften, den Sinn und die Faszination der Liebe herauszustellen. Go## ist die 1 ie-
be war der Titel seiner ersten Enzyklika. Und man darf gewiss daran erinnern, wie viel
Einsatz fir den Nichsten in der Kirche zu allen Zeiten lebendig war; Mutter Teresa mag
ein leuchtendes Beispiel aus unseren Tagen sein. Aber ich denke auch — viel niher hier in
Minster — an den Seelsorger, der sich Woche fiir Woche mit seinem Rucksack auf den
Weg macht, um Wohnsitzlose zu treffen und mit ihnen ein Stiick Wegs zu gehen.

Nicht zu leugnen ist aber eben auch, dass die Kirche fast tiber zwei Jahrtausende hinweg
dazu neigte, die Faszination der sinnlichen Liebe als Konkurrentin der Faszination im
Glauben unter Verdacht zu stellen. In dieser Konkurrenz konnte sie nur vetlieren; und
hat sie katastrophal verloren: an Glaubwiirdigkeit und Menschlichkeit. Da gibt es nichts

zu beschonigen, aber einiges genauer anzuschauen, was vielfach auf der Strecke blieb.

Die Liebe einfach und ganz

Das Wichtigste: Man darf sich die Liebe nicht gleich zum Problem machen lassen, sonst
ist die Gefahr grof3, dass man sie zum Tod der tausend Differenzierungen verurteilt.
Trauen wir ihrer Einfachheit und Ganzheit. Wie hat Jesus Liebe gemeint? Einfach und
ganz. So hat er von ihr gesprochen; so hat er sie uns vor Augen gestellt. Gottesliebe,
Nichstenliebe und die ganz selbstverstindliche, mitunter doch nicht so selbstverstindli-
che Selbstliebe. Die ,,Seele der Liebe ist in all diesen ,,Spielarten® — selbst noch in der
fast unmoglichen Feindesliebe — das reine, unverstellte Woblwollen. Der Geliebten aus gan-

zem Herzen wohl wollen und sie mit wacher, von Sympathie getragener Aufmerksamkeit



umgeben; ihr Einfuhlsamkeit, Mit-fuhlsamkeit schenken und ihr gut sein wollen: Das ist die
Seele der Liebe; darin lebt und atmet sie. Darin bahnt sich an, wohin sie unterwegs sein
will: Leben zu teilen, Freude und dann womdglich auch die ekstatische Lust miteinander
zu teilen: Einer / eine lebt mit dem anderen, ja in ithm / in ihr. Genau so kommt das Le-
ben zu seiner Fille.

Nichts daran ist mysterios, alles klar und einsichtig — und doch ein Mysterium: Dass ein
Mensch die Freude des anderen sein kann; dass er selbst die hochste Freude daran hat, fir
den geliebten Menschen Grund hochster Freude zu sein. Wie kann das sein: dass Men-
schen so aneinander Gefallen finden; dass sie ihr Leben und ihre leibhafte Existenz mit-
einander teilen wollen — dass sie das Wohlwollen flreinander auch noch durchhalten,

wenn die erfreuliche Mithilfe der Hormone mehr und mehr ausbleibt!

Und dann doch: die Unterscheidungen

Aber ist dass wirklich die Liebe, von der Jesus spricht? Es ist die elementare Erfahrung
der Liebe, die er voraussetzt. Lieben heil3t elementar Wohl-Wollen und miteznander leben
wollen. Wo Gleichgiiltigkeit oder Ubel-Wollen im Spiel sind, ist die Liebe aus dem Spiel.
Aber es ist klar, dass nur die Vorzugs-Liebe — die Liebe, die die Eine so lieb gewinnt, dass
sie die einzig Erwahlte ist — das eigene Leben dem Geliebten so radikal 6ffnet und von
ihm bewohnen lasst. Und dann doch mitunter darauf bedacht sein muss, dass die Gelieb-
te mein Leben bewohnt, aber nicht okkupiert oder aufsaugt. Die Selbstliebe soll zur Gel-
tung bringen, dass ich mich selbst nicht aufgebe, wenn ich mein Leben fiir andere 6ffne;
dass ich mir selbst wohl will, wenn ich dem anderen gut sein will.

Die Freude miteinander, aneinander und fureinander, das ist ja das Ziel; das erhofft sich
die Liebe, darauf setzt sie: Du bist mir Grund zur Freude; und ich bin glicklich, fir Dich
Grund der Freude zu sein. Die Nachstenliebe will im Grunde nichts anderes, auch wenn sie
jetzt eher von der Bedirftigkeit und Not dessen bestimmt sein mag, der mir der Nachste
geworden ist. Er soll meine Aufmerksamkeit spiren und mein Wohlwollen, soll in mei-
nem Leben Gast sein dirfen, damit er einen guten Ort hat, jetzt, wo er nicht weil3, wohin
mit sich und seiner Not. Mir ist er zum Nichsten geworden; bei mir klopft er an die Tir.
Dass er sich gerade an mich hilt, kann so listig sein — heute Abend, wo ich so gern Raum
hitte fiir anderes. Aber dass er gerade mir traut, ist das nichts, was mir auch wichtig wer-

den kénnte? Wenn ich nicht benutzt, sondern gebraucht werde, genau dann begegne ich



meinem Ndchsten. Und ich kann etwas Wohlwollen hineinbringen in unser Miteinander.
Und das Wohlwollen kann ankommen, sich entfalten, Freude machen, uns beiden. Das ist
nicht selbstverstandlich, aber immer wieder einmal meine Chance; eine Gnade geradezu,
an der ich mitwirken darf — auf die ich so oft selbst angewiesen bin. Eine Grnade, eine Got-
teskraft: zu spiren, wie ich einem Menschen wohl wollen kann, wie mir ein anderer wohl
will. Woher nehmen wir das? Die Hormone allein sind es nicht: Da ist ein Mensch, der
mir nahe gekommen ist, mich berthrt hat, so dass ich mit thm ftihlen kann. Und ich kann

spuren, dass seine Beriihrung nicht nur lastig ist. Firwahr eine Gnade!

Liebe: eine Gottes-Gabe

Wenn Liebe und Freude zusammengehéren, so auch bei der Nichstenliebe. Wo sie nicht
herablassend bleibt — und dann gar keine Liebe ist —, wird sie zur schopferischen Fihig-
keit, im Geliebten das Erfreuliche zu sehen, es wenigstens zu erhoffen und sich dafiir zu
bereiten. Das wire die Gabe der Nachstenliebe, die sie erst zur Liebe macht: den Nachs-
ten als erfreulich wertzuschitzen; bereit zu sein, immer mehr bereit zu werden, ihn als
Grund zur Freude wahrzunehmen.

Ehtlich gesagt: Das gelingt bedriickend selten. So viel Wohlwollen! Woher nehmen und
nicht stehlen? Wie oft gewinnen die schlechten Gedanken die Oberhand und zehren das
Wohlwollen aufl Es gibt immer genug Griinde, den Nichsten unausstehlich zu finden.
Die guten Griinde — die Wohlwollens-Energien —, ihn erfreulich zu finden, sind eine Got-
tesgabe, der wir uns nur 6ffnen, die wir nicht produzieren kénnen. Da schenkt sich uns
die Schopferkraft Gottes, dass wir so kreativ werden kénnen, das Wohlwollen dahin zu
bringen, wo es nicht schon zirkuliert. Das eigentlich Schépferische, wer wiisste es nicht:
Wohlwollen und Freude in die Welt zu bringen. Wo es uns gelingt, da lassen wir Gottes
schopferische Liebe durch uns hindurch in die Welt einstrémen; so wie Jesus von Nazaret
Gottes unendliches Wohlwollen bezeugte und in die Welt einstromen lieB. Gottes Geist
kann uns zu Orten machen, wo das Wohlwollen entspringt — wenn wir es selbst empfin-

den und erfahren kénnen; wenn uns das zur Lebensgewissheit wird: Gott ist die Liebe.

Gottes — Liebe
Was uns umgibt und durchdringt, wovon wir herkommen und wohin wir unterwegs sind:

Das ist Sein Wohlwollen. Er will Sein Leben mit uns teilen, will sich mit uns und an uns



freuen. Er ldsst uns in seinem Leben wohnen. Wir werden es etleben, wie Er uns mit Sei-
ner schépferischen Aufmerksamkeit umgibt — und uns mit all unserer Sorge, Mut- und
Freudlosigkeit bei sich aufnimmt. Ein wenig erleben wir es schon: wenn wir den Mut fin-
den, uns dieser Liebe anzuvertrauen und sie weiterzugeben, so gut wir kénnen. Das ist die
Gottesliebe von uns aus gesehen; Genitivus objectivus, Liebe zu Gott. Das ist die Herausfor-
derung, der uns das Doppel- oder Dreifach-(An-)Gebot Jesu und der ganzen Bibel aus-
setzt: Trau dich, der Liebe das Entscheidende zuzutrauen, weil Gott die Liebe ist, weil er
es ist, der sie in dir lebendig macht, so dass du sein schopferisches Wohlwollen weiterge-
ben kannst! Und wenn es gerade nicht so ist? So hoffe daraufl Wenn du gerade nicht hof-
fen kannst? So bete darum! Und wenn du gerade nicht beten kannst? So lass nichts unver-

sucht, zu erlangen, was du jetzt vermisst!

Evangelium: das erfreuliche Wort

Im Grunde ist mit diesem Angebot Jesu das Evangelium so gesagt, wie es immer wieder
neu gesagt werden will: als das durch und durch erfreuliche Wort von Gottes herausfor-
derndem Wohlwollen. Die Gemeinde in Saloniki hat es — wie Paulus in der Lesung heute
dankbar vermerkt — mit Freude aufgenommen. Warum sollte uns das Evangelium nicht
immer noch so erreichen kénnen: dass es uns Freude macht?

Wenn das geschicht, braucht man sich auch heute, am Sonntag der Weltmission, keine
groBBen Sorgen darum zu machen, was Mission heute noch (!) Gutes bewirken kann. Eine
Kirche, die ohne viel Angst die Erfreulichkeit der Liebe bezeugt — und die Grof3e dieser
Herausforderung —, wird sich keine Sorgen um ihre Botschaft machen missen. Die Sot-
gen sind ja nur das, was wir hinzutun. Die Freude ist das, was Gott tut.

JURGEN WERBICK



