Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 19. Juni 2009

10 Die Trinitatslehre in der neueren protestantisch ~ en Theologie
(Karl Barth — Eberhard Jungel — Wolfhart Pannenberg )

10.1 Karl Barth (1886-1968)

10.1.1 Dogmatik im Grundriss (Basel 1947, 8. Aufl. 1998, 47-50)

Der eine Gott, Gott in der Hohe, Gott der Einzige, ist Vater. Indem wir dieses Wort ausspre-
chen, indem wir Vater sagen mit dem ersten Artikel des Glaubensbekenntnisses, missen wir
sofort hintiberblicken zum zweiten: Er ist der Sohn, und zum dritten: Er ist der Heilige Geist.
Er ist der eine Gott, von dem die drei Artikel des Glaubensbekenntnisses reden. Das sind
keine drei Gotter, kein in sich gespaltener und zertrennter Gott. Die Dreieinigkeit redet nicht
von drei Géttern, sondern gerade die Dreieinigkeit — so hat es die christliche Kirche immer
verstanden, und anders konnte sie es auch in der Schrift nicht finden — redet noch einmal
und erst recht von dem einen, einzigen Gott.

Das ist nicht etwa eine theoretische Angelegenheit, sondern daran hangt vielmehr Alles,
dass der Inhalt der drei Glaubensartikel nicht voneinander zu trennen ist, dass es sich in
dem, was in diesen drei Artikeln gesagt wird, von Gott dem Schopfer und von Gott in seinem
Handeln in Jesus Christus und von Gott in seinem Wirken als der Heilige Geist, nicht um drei
gottliche Departemente handelt, mit je einem «Direktor». Es geht um das eine Werk des ei-
nen Gottes, aber um das eine Werk, das in sich bewegt ist. Denn Gott, an den wir Christen
glauben dirfen, ist nicht ein toter Gott, und er ist kein einsamer Gott, sondern indem er der
Einzige ist, ist er in sich selber, in seiner gottlichen Majestat in der Hohe Einer und doch nicht
allein, und so ist sein Werk, in welchem er uns begegnet und in welchem wir ihn erkennen
durfen, ein in sich bewegtes, lebendiges Werk, ist er in sich selber von Natur und in Ewigkeit
und fur uns in der Zeit: der Eine in drei Weisen des Seins.

Die Sprache der alten Kirche sagt: Gott ist in drei Personen. So wie die alte Kirche den Beg-
riff Person verstanden hat, ist dieser Begriff unanfechtbar. Denn Person meinte im la-
teinischen und im griechischen Sprachgebrauch genau das, was ich eben mit der «Weise zu
sein» bezeichnet habe. Aber wenn wir heute von Person reden, so stellt sich unwillklrlich
und fast unwiderstehlich die Vorstellung von so etwas ein, wie wir Menschen Personen sind.
Und eben diese Vorstellung ist denkbar schlecht geeignet, das zu beschreiben, was Gott der
Vater, der Sohn und der Heilige Geist ist. Calvin hat einmal spottisch gemeint: Man durfe
sich den dreieinigen Gott nicht vorstellen, wie es die samtlichen Maler dargestellt haben: drei
Mannlein, «kmarmousets». Das ist nicht Dreieinigkeit. Sondern wenn die christliche Kirche
vom dreieinigen Gott redet, so meint sie, dass Gott nicht nur in einer Weise ist, sondern dass
er sowohl der Vater wie der Sohn wie der Heilige Geist ist. Dreimal der Eine und Derselbe,
dreifaltig, aber vor allem dreieinig, er, der Vater, der Sohn und der Heilige Geist, in sich sel-
ber und in der H6he und in seiner Offenbarung.

Gott der Vater: wir reden damit von Gottes Seinsweise als der Quelle und dem Ursprung
einer anderen gottlichen Seinsweise, einer zweiten, die von der ersten verschieden ist und
die doch seine Seinsweise und also in seiner Gottheit ihm gleich ist. Gott ist in der Weise
Gott, dass er Vater ist, Vater seines Sohnes, dass er sich selber setzt und durch sich selber
noch einmal Gott ist. Durch sich selber gesetzt, nicht durch sich selber geschaffen — der
Sohn ist nicht geschaffen! — Aber dieses Verhaltnis von Vater und Sohn erschopft die Wirk-
lichkeit, die Natur Gottes noch nicht. Es ist nicht an dem, dass dieses Setzen und Gesetzt-
sein Gottes die Einheit Gottes bedrohte. Es sind der Vater und der Sohn miteinander, welche
die Einheit Gottes ein drittes Mal befestigen im Heiligen Geist. Gott der Vater und Gott der
Sohn sind miteinander der Ursprung des Heiligen Geistes. Spiritus qui procedit a Patre Filio-
que. Das ist es, was die armen Leute der Ostkirche nie ganz verstanden haben: dass der
Zeugende und der Erzeugte miteinander der Ursprung des Heiligen Geistes sind und so der
Ursprung ihrer Einheit.

- 49 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 19. Juni 2009

Vinculum caritatis hat man den HI. Geist genannt. Nicht obwohl Gott Vater und Sohn ist,
sondern weil Gott Vater und Sohn ist, ist da Einheit. So ist Gott als der, der sich selber setzt,
der durch sich selber ist, als Gott in seiner Gottheit, in sich verschieden und doch in sich
gleich. Und eben so ist er in sich selber nicht einsam. Er bedarf der Welt nicht. Aller Reich-
tum des Lebens, alle Fille der Tat und Gemeinschaft ist in ihm selber, indem er der dreieini-
ge ist.

10.1.2 Die Trinitatslehre offenbart Gott als ,Herr” (Die kirchliche Dogmatik 1/1 [1932; 6.
Aufl. 1952], 395f)

Wir verstehen unter der Trinitatslehre die kirchliche Lehre von der Einheit Gottes in den drei
Seinsweisen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes oder von dem dreimaligen
Anderssein des einen Gottes in den Seinsweisen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes.

Alles, was hier im einzelnen auszufihren war und noch sein wird, konnte und kann nur aus-
fuhren: die Einheit in der Dreiheit, die Dreiheit in der Einheit Gottes. Diese Lehre steht als
solche nicht in den Texten des alt- und neutestamentlichen Zeugnisses von Gottes Offenba-
rung. Sie ist nicht aus den geschichtlichen Situationen entstanden, denen diese Texte ange-
horen. Sie ist Exegese dieser Texte in der Sprache und das heif3t auch im Lichte der Fragen
einer spateren Situation. Sie gehdrt der Kirche an. Sie ist ein Theologumenon. Sie ist Dog-
ma.

Wir haben (8 8,2) nach ihrer Wurzel gefragt, d.h. nach der Mdglichkeit, auf Grund derer sie in
einer Kirche, die ihre Lehre durch das biblische Zeugnis normieren wollte, Dogma werden
konnte. Und wir haben gesehen: ihre Mdglichkeit liegt darin, dass Offenbarung in der Bibel
bedeutet: die Menschen zuteilwerdende Selbstenthiillung des seinem Wesen nach dem
Menschen unenthillbaren Gottes.

Dieser Sachverhalt ist nach dem biblischen Zeugnis so beschaffen, dass wir im Blick auf die
drei Momente der Verhillung, der Enthillung und der Mitteilung Gottes von einem dreifachen
Anderssein des einen Gottes, der sich nach dem Zeugnis der Bibel offenbart hat, zu reden
Anlass haben. Das biblische Zeugnis von Gottes Offenbarung stellt uns vor die Méglichkeit,
den einen Satz ,Gott offenbart sich als der Herr” dreimal in verschiedenem Sinn zu interpre-
tieren. Diese Mdglichkeit ist die biblische Wurzel der Trinitatslehre. Es bleibt aber in der Bibel
bei dieser Mdglichkeit.

Wir fragen nun nach dem Sinn ihrer Verwirklichung, nach der Notwendigkeit und dem Recht,
mit dem die Kirche dieses Dogma formuliert hat. Sie konnte es tun. Aber musste sie es tun?
Welche Einsicht hat sie mit diesem Dogma ausgesprochen und welchen Grund haben wir
also, uns um sein Verstandnis zu bemihen? [...]

10.1.3 Die Trinitatslehre beantwortet die Frage nac  h dem Subjekt der Offenbarung (KD 1/1,
400-402)

Die durch die Trinitatslehre beantwortete Frage ist aber eine bestimmte Frage in bezug auf
den grundlegenden Begriff bzw. auf die grundlegende, in der Schrift bezeugte Tatsache der
Offenbarung Gottes. [...]

Die bestimmte Frage in bezug auf die Offenbarung, die die Trinitatslehre beantwortet, ist
aber die Frage: Wer ist der, der sich offenbart? die Frage nach dem Subjekt der Offenba-
rung. Man kann den Sinn der Trinitatslehre kurz und einfach dahin zusammenfassen: sie
antwortet auf diese Frage streng und folgerichtig, dass Gott der ist, der sich offenbart. Aber
wenn dieser ihr Sinn ganz sichtbar werden soll, muss man denselben Satz auch umgekehrt
betonen: Gott ist der, der sich offenbart. Denn gerade darin besteht die Strenge und Folge-
richtigkeit der Antwort auf die Frage nach dem Subjekt der Offenbarung, dass wir, hach In-
terpretation dieser Antwort fragend, uns sofort wieder auf die Offenbarung selbst zurtickver-
wiesen sehen. Die kirchliche Trinitatslehre ist ein in sich geschlossener Kreis. lhr beherr-
schendes und entscheidendes Interesse besteht darin, genau und vollstandig zu sagen,

-850 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 19. Juni 2009

dass Gott der Offenbarer ist. Aber wie kdnnte sie gerade das genau und vollstandig sagen
ohne eben damit zu bekunden: kein Anderer als der Offenbarer ist Gott? Man kdnnte noch
schlichter sagen: die Trinitatslehre sagt, dass unser Gott - ndmlich der in seiner Offenbarung
sich zum unsrigen machende wirklich Gott ist. Und auf die Frage: Wer aber ist Gott? ware
dann ebenso schlicht zu antworten: eben dieser unser Gott. Ist es nicht so: jene Ubergeord-
nete zusammen mit dieser untergeordneten Antwort sind die ebenso einfachen wie héchst
folgenschweren Voraussetzungen alles christlichen Denkens und Redens von Gott. Christli-
che Verkiundigung hat ihr erstes und letztes Kriterium darin, ob sie sich in dem durch diese
beiden Antworten bezeichneten Zirkel bewegt. Christliche Theologie kann nichts anderes
bedeuten als Ubung in dieser Bewegung. Die in der Bibel selbst nicht geloste, aber in aller
Scharfe gestellte Frage nach dem Subjekt der Offenbarung und damit alles Handelns Gottes
am Menschen muf3te doch beantwortet werden. Ist die Eile nicht verstandlich, mit der man
sich zu ihrer Beantwortung aufgerufen fuhlte und der gewif3 unheimliche Eifer, mit dem man
sich an dieses Werk machte? Gerade weil es sich um eine so einfache aber auch so zentrale
Sache handelte? Und konnte diese Frage anders als so beantwortet werden? Oder ist die-
ses Problem in der Bibel etwa nicht gestellt? Oder konnte es etwa doch anders beantwortet
werden als es in der Trinittslehre beantwortet worden ist?

Das auf die kirchliche Trinitatslehre hinweisende Problem, das wir in der Bibel gestellt zu
sehen meinten, besteht darin, dass dort das Sein, Reden und Handeln und also das Sichof-
fenbaren Gottes durchweg beschrieben wird in den Momenten seiner Selbstverhiillung oder
seiner Selbstenthillung oder seiner Selbstmitteilung an Menschen, dass seine charakteristi-
schen Eigenschaften die Heiligkeit, die Barmherzigkeit und die Liebe sind, seine charakteris-
tischen Erweisungen im Neuen Testament bezeichnet durch Karfreitag, Ostern und Pfings-
ten und dementsprechend sein Name als der des Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes. Es fehlt in der Bibel die ausdrickliche Feststellung, dass der Vater, der Sohn und
der Heilige Geist gleichen Wesens und also im gleichen Sinn Gott selber sind. Und es fehlt
auch die andere ausdriickliche Feststellung, dass Gott so und nur so, also als der Vater, der
Sohn und der Heilige Geist Gott ist. Diese zwei ausdriicklichen Feststellungen sind, Uber das
Zeugnis der Bibel hinausgehend, der doppelte Inhalt der kirchlichen Trinitatslehre [...] .

10.1.4 Trinitat und Offenbarung (KD 1/1, 403f)

Die Trinitatslehre sagt — und das ist das Positive, das sie auf ihren polemischen Fronten ver-
teidigt —, dass und inwiefern der, der sich hach dem Zeugnis der Schrift Menschen offenbart,
unser Gott, dass und inwiefern er unser Gott sein kann. Er kann unser Gott sein, weil er in
allen seinen Seinsweisen sich selbst gleich, ein und derselbe Herr ist. Erkenntnis der Offen-
barung, wie sie am Zeugnis der Schrift aufgehen kann, heif3t im Sinn der Trinitatslehre in
allen Momenten des Ereignisses, auf das uns dieses Zeugnis hinweist: Erkenntnis des Herrn
als dessen, der uns begegnet und sich uns verbindet. Und dieser Herr kann unser Gott sein,
er kann uns begegnen und sich uns verbinden, weil er Gott ist in diesen drei Seinsweisen als
Vater, Sohn und Geist, weil die Schopfung, die Verséhnung, die Erlésung, das ganze Sein,
Reden und Handeln, in dem er unser Gott sein will, begriindet und vorgebildet ist in seinem
eigenen Wesen, in seinem Gottsein selber. Als Vater, Sohn und Geist ist Gott sozusagen im
voraus der unsrige. So sagt uns die Trinitatslehre beides, dass der, der sich nach der Schrift
offenbart, zu firchten und zu lieben ist: zu furchten, weil er Gott sein kann, zu lieben, weil er
unser Gott sein kann. Dass er beides ist, das kann uns die Trinitatslehre als solche nicht
sagen. Kein Dogma, keine Theologie als solche kann das. Die Trinitatslehre als solche ist
nicht das Wort Gottes, das uns das sagen kénnte. Aber wenn es einen Dienst am Worte Got-
tes gibt, eine Verkindigung, die Wort Gottes werden kann und einen Dienst an diesem
Dienst, Dogmatik als kritische Besinnung auf den rechten Inhalt der Verkiindigung, dann
durfte doch wohl die Frage nach dem Subjekt der Offenbarung, auf die die Trinitéatslehre
antwortet, der erste Schritt solcher Besinnung sein.

Die Schrift, in der das Problem der Trinitatslehre gestellt ist, ist und bleibt das Maf3 und der
Richter der Losung dieses Problems. Sie steht Giber dem Dogma der Kirche und also Uber
der kritischen Besinnung, zu der wir uns durch das Dogma der Kirche anleiten lassen. Aber

-51 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 19. Juni 2009

Alles wohl erwogen wagen wir es, diese Anleitung bis auf bessere Belehrung fur eine ange-
messene zu halten.

10.2 Eberhard Jingel (geb. 1934)

10.2.1 Gott unterscheidet sich, indem er sich selbs  t liebt (Gott als Geheimnis der Welt.
Zur Begrindung der Theologie des Gekreuzigten im St reit zwischen Theismus und
Atheismus, TlUbingen 1977, 5. Aufl. 1986, 448-451)

[...] Gott ist demnach ein sich selbst Liebender. Er ist es aber so, dass eben diese Liebe
nicht als Selbstliebe eines Ich missverstanden werden kann. Gott unterscheidet sich viel-
mehr, indem er sich selbst liebt. Er ist in unaufhebbarer Unterschiedenheit von sich aus Lie-
bender und Geliebter. Er ist, johanneisch gesprochen, Gott der Vater und Gott der Sohn.

Doch auch in diesem Gegenulber von liebendem Vater und geliebtem Sohn ist Gott noch
nicht die Liebe selbst. dass Gott als der Liebende eben diesen seinen geliebten Sohn in die
Welt — und d.h.: in den sicheren Tod — sendet, dass der Liebende sich von seinem geliebten
Sohn trennt, dass er als der Liebende in dem Geliebten — der ihm als Geliebter ja naher ist
als er sich selbst! — sich der Lieblosigkeit aussetzt, das erst erlaubt die identifizierende Aus-
sage: Gott ist Liebe.

Gott ist eben nicht nur in der Liebe, wie die einander Liebenden in der Liebe sind. Gott ist
nicht nur liebendes Ich und geliebtes Du. Gott ist vielmehr das ausstrahlende Geschehen der
Liebe selbst. Er ist es — und damit vollziehen wir die letzte in diesem Zusammenhang not-
wendige Prazisierung —, indem er, als der von sich aus Liebende sich von dem Geliebten
trennend, nicht nur sich selbst, sondern — inmitten noch so groRer Selbstbezogenheit immer
noch selbstloser — einen ganz anderen liebt und so er selbst ist und bleibt. Gott hat sich
selbst so und nur so, dass er sich verschenkt. So aber, sich verschenkend, hat er sich. So ist
er. Seine Selbsthabe ist das Geschehen, ist die Geschichte eines Sich-Verschenkens und
insofern eben das Ende aller blo3en Selbsthabe. Als diese Geschichte ist er Gott, ja diese
Geschichte der Liebe ist ,Gott selbst”.

Wir reden, johanneisch gesprochen, von Gott als Geist, wenn wir die den Tod auf sich neh-
mende Trennung von Liebendem und Geliebtem so interpretieren missen, dass Liebender
und Geliebter an ihrer gegenseitigen Liebe anderen teilgeben. Und wir reden ebenfalls von
Gott als Geist, wenn wir die den Tod auf sich nehmende Trennung von Liebendem und Ge-
liebtem so interpretieren missen, dass Gott inmitten dieser schmerzlichsten Trennung nicht
aufhort, der eine und lebendige Gott zu sein, sondern vielmehr gerade so und zuhdchst Gott
ist. Gott ist darin der eine und lebendige Gott, dass er, indem er als liebender Vater den ge-
liebten Sohn dahingibt und sich so dem anderen, dem vom Tode gezeichneten Menschen,
zuwendet, den Tod dieses Menschen einbezieht in sein ewiges Leben. So bleibt der lieben-
de Vater auf den geliebten Sohn inmitten der Trennung von ihm auf ihn bezogen.

Uberscharf und doch gerade so den cardo rerum zur Sprache bringend, hei3t es im Munde
des johanneischen Christus: ,Deshalb liebt mich der Vater, weil ich mein Leben hingebe, um
es wieder zu nehmen*® (Joh 10,17). So also ist er der geliebte Sohn, der sich inmitten der
Trennung vom Vater auf ihn bezieht. So, das Band der Liebe zwischen Vater und Sohn der-
art knupfend, dass der Mensch in diese Liebesbeziehung einbezogen wird, ist Gott Geist.
Und in diesem Sinn ist die vollendete Identifikation Gottes mit dem gekreuzigten Menschen
Jesus das gemeinsame Werk des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes.

Oder in der ratio cognoscendi formuliert: die Identifikation Gottes mit dem gekreuzigten Je-
sus notigt zur Unterscheidung von Gott dem Vater, Gott dem Sohn und Gott dem Heiligen
Geist! Und erst in dieser dreifachen Unterscheidung des Seins Gottes wird der Satz ver-
standlich, dass Gott die Liebe ist.

-52 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 19. Juni 2009

10.2.2 Die Begrindung der Welt im trinitarischen Go  tt (Gott als Geheimnis der Welt, 450f)

Wir haben damit nun allerdings der vorangegangenen Analyse der Liebe eine besondere
Wendung gegeben. Wir hatten die Liebe ja von der Beziehung zwischen einem liebenden Ich
und einem geliebten Du her verstanden. Ich und Du waren dabei stillschweigend als einan-
der liebenswert vorausgesetzt worden. Ubi amor, ibi oculus — das hatten wir dem phanome-
nalen Tatbestand entsprechend so ausgelegt, dass ein Ich sich unter vielen anderen fur ein
bestimmtes Ich als geliebtes Du hervorhebt. Es wirkt anziehend. Und die Liebe besteht inso-
fern durchaus ,in dem Angezogenwerden” von einer liebenswert erscheinenden Gestalt, pla-
tonisch geredet: ,von dem Eidos des Schénen.” Das liebende Ich wird von einem liebenswer-
ten Du so angezogen, dass der Liebende ,in einem radikalen Sinne verwandelt* wird. ,Er
wird ein ganzlich anderer Mensch.” Wir hatten zwar auch von dieser Liebe gesagt, dass sie
ausstrahlt und insofern tber die Ich-Du-Beziehung hinausfiihrt. Doch diese Einsicht erféhrt
nun insofern eine besondere Wendung, als Gott nicht nur als Liebender und Geliebter da ist,
sondern als Heiliger Geist Uiber sich hinausgeht und so auch das Verhéltnis von liebendem
Ich und geliebtem Du bestimmt. Gott will sich selbst nicht lieben, ohne darin einen anderen,
den Menschen, zu lieben. Deshalb ist der ,Sohn Gottes" im neutestamentlichen Sprach-
gebrauch durchweg der in die Welt Gesandte, der Dahingegebene. Ware Gott nur der ewig
sich selber Liebende, so wére die Unterscheidung von Gott und Gott miRig, und eigentlich
wirde Gott dann in seiner schlechthinnigen Identitat tberhaupt nicht lieben. Spinoza hatte
dann recht: ,Deus proprie loqguendo neminem amat.”

Doch nun haben wir Gott gerade darin als die Liebe selbst erkannt, dass er seinen Sohn in
der Identitdt mit dem Menschen, und zwar mit dem schéndlich getéteten Menschen Jesus
liebt. Die Liebe gilt in diesem Fall keinem liebenswerten Du. Das wird in den johanneischen
Schriften unterstrichen durch die Wendung, dass Gott die Welt liebt, in der die Stinde und
der Tod herrschen. Die Liebe, die Gott ist, kann also nicht nur als in die Lieblosigkeit aus-
strahlende Liebe verstanden werden. Sie geht in die Lieblosigkeit ein. Nicht das Liebenswer-
te, das sie findet, ist ihr Gegenliber. Sondern sie macht allererst liebenswert, was ganz und
gar nicht liebenswert ist. Und sie tut das, indem sie liebt. Die Rede von der verwandelnden
Kraft des Feuers der Liebe, um das mit dem Kommen des Heiligen Geistes gebeten wird, ist
die gleichermal3en kritische wie soteriologische Pointe des Urteils ,Gott ist Liebe".

10.3 Wolfhart Pannenberg (geb. 1928)

10.3.1 Die géttlichen Personen als selbstandige Akt zentren (Systematische Theologie I,
Gottingen 1988, 347f)

Wenn die trinitarischen Beziehungen zwischen Vater, Sohn und Geist die Form wechselsei-
tiger Selbstunterscheidung haben, dann kénnen sie nicht nur als verschiedene Seinsweisen
eines einzigen gottlichen Subjekts, sondern missen als Lebensvollziige selbstéandiger Akt-
zentren aufgefasst werden. Ob man diese Aktzentren auch als drei ,Bewusstseinszentren®
zu verstehen hat, hangt davon ab, ob und in welchem Sinne Uberhaupt die aus menschlicher
Selbsterfahrung stammende Vorstellung von Bewusstsein auf das goéttliche Leben Anwen-
dung finden kann. [...] Wenn hingegen mit der Einheit des gottlichen Lebens auch eine Ein-
heit des Bewusstseins verbunden ist, dann muss man mit Walter Kasper und gegen Karl
Rahner ,sagen, dass das eine gottliche Bewusstsein in dreifacher Weise subsistiert” (W.
Kasper, Der Gott Jesu Christi [1982], 352), und zwar so, dass jede der drei Personen sich
darin auf die andern als andere bezieht und sich so von ihnen unterscheidet.

Die als wechselseitige Selbstunterscheidung bestimmten Relationen zwischen den drei Per-
sonen lassen sich nicht auf Ursprungsrelationen im Sinne der traditionellen Terminologie der
Trinitatslehre reduzieren: Der Vater ,zeugt* den Sohn nicht nur, sondern tbertrégt ihm auch
sein Reich und empfangt es wieder von ihm zurtick. Der Sohn wird nicht nur gezeugt, son-
dern ist auch dem Vater ,gehorsam* und ,verherrlicht* ihn dadurch als den einen Gott. Der
Geist wird nicht nur gehaucht, sondern ,erfillt* den Sohn, ,ruht* auf ihm und verherrlicht ihn

-B53-



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 19. Juni 2009

in seinem ,Gehorsam“ gegen den Vater, verherrlicht darin zugleich auch den Vater selbst.
So fuhrt er in alle Wahrheit (Joh 16,13) und erforscht die Tiefen der Gottheit (1 Kor 2,10f).

Es geht nicht an, die in der Schrift bezeugten aktiven Beziehungen des Sohnes und des
Geistes zum Vater als fur deren Identitéat nicht konstitutiv zu behandeln und dafur nur die
Beziehungen der Zeugung und des Hervorgangs bzw. der Hauchung zu berlcksichtigen,
weil man fur die Konstitution der Personen nur die vom Vater zum Sohn und zum Geist fiih-
renden Ursprungsrelationen gelten lasst. Keine jener andern Relationen ist fir Sohn und
Geist in ihrem Verhaltnis zum Vater nebensachlich, sondern sie alle gehéren zur Eigentiim-
lichkeit der trinitarischen Personen und ihrer Gemeinschaft.

Daher gilt auch von diesem reicher strukturierten Beziehungsgeflecht, das Vater, Sohn und
Geist verbindet, was die Trinitatstheologie seit Athanasius von den trinitarischen Relationen
behauptet: Sie konstituieren die unterschiedlichen Eigentimlichkeiten der drei Personen.
Diese sind in der Tat nur, was sie in ihren Beziehungen zueinander sind, durch die sie sich
sowohl voneinander unterscheiden als auch miteinander vergemeinschaften. Dabei kénnen
die einzelnen Personen nicht, wie es besonders in der westlichen Trinitatslehre versucht
worden ist, auf einzelne Relationen reduziert werden. Das ist jetzt schon dadurch ausge-
schlossen, dass das Geflecht der Beziehungen zwischen ihnen komplexer ist als es sich der
alten Lehre von den ,Ursprungsbeziehungen® der ,Zeugung“ des Sohnes und der ,Hau-
chung” (oder des ,Hervorgangs") des Geistes aus dem Vater darstellte. Die Personen kon-
nen also nicht einfach mit je einer Relation identisch sein. Jede von ihnen ist vielmehr
Brennpunkt mehrerer Relationen.

10.3.2 Die ,Monarchie” des Vaters (Systematische Th  eologie I, 352f)

Die Gegenseitigkeit und gegenseitige Abhangigkeit der drei Personen der Trinitat nicht nur
hinsichtlich ihrer personalen Identitat, sondern auch hinsichtlich ihrer Gottheit haben nun
keineswegs zur Folge, dass dadurch die Monarchie des Vaters zerstort wirde. Ganz im Ge-
genteil: Durch das Werk des Sohnes kommt das Reich des Vaters, seine Monarchie, in der
Schopfung zur Geltung, und durch das Werk des Geistes, der den Sohn als den Bevollméch-
tigten des Vaters und darin den Vater selbst verherrlicht, wird es vollendet. Sohn und Geist
dienen durch ihr Wirken der Monarchie des Vaters, setzen sie ins Werk. Doch der Vater hat
sein Reich, seine Monarchie, nicht ohne den Sohn, sondern nur durch Sohn und Geist.

Das gilt nicht nur fir das Offenbarungsgeschehen, sondern ist aufgrund des geschichtlichen
Verhaltnisses Jesu zum Vater auch fur das innere Leben des dreieinigen Gottes zu behaup-
ten. Dabei ist wiederum der Gesichtspunkt der Selbstunterscheidung im Verhéltnis des Soh-
nes zum Vater mafligebend: Der Sohn ist dem Vater nicht subordiniert im Sinne ontologi-
scher Inferioritat, aber er unterwirft sich selbst dem Vater. Er ist darin selber in Ewigkeit der
Ort der Monarchie des Vaters. Darin ist er eins mit dem Vater durch den Heiligen Geist. Die
Monarchie des Vaters ist nicht die Voraussetzung, sondern das Ergebnis des Zusammenwir-
kens der drei Personen. Sie ist das Siegel ihrer Einheit. [...]

Weil die Gemeinschaft der trinitarischen Personen in der Monarchie des Vaters als dem Re-
sultat ihres Zusammenwirkens ihren Inhalt hat, darum und nur darum I&asst sich behaupten,
dass der trinitarische Gott kein anderer ist als der Gott, den Jesus verkiindete, der himmli-
sche Vater, dessen Herrschaft nahe ist und in Jesu Wirken schon anbricht.

-54 -



