
Texte zum Hauptseminar Münster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge 
Die christliche Trinitätslehre 10. Juni 2009 

 - 41 - 

8 Die traditionelle Trinitätslehre und der neuzeitl iche Personbegriff im 
Konflikt 

8.1 Magnus Striet, Spekulative Verfremdung? Trinitä tstheologie in der Diskussion, 
in: HerKorr 56 (2002) 202-207 

8.1.1 Auf der Suche nach einer dem biblischen Gott gemäßen Denkform 

Mit welchem Grund aber ist der in der Geschichte Jesu in seiner Entschiedenheit für den 
Menschen selbst offenbar gewordene Gott als der trinitarische, als der in drei wesenseinen 
Personen Existierende zu verstehen? Dafür ist bei der in der Geschichte Jesu selbst festzu-
machenden Einsicht anzusetzen, dass „nicht die trinitarischen Unterschiede von Vater, Sohn 
und Geist" verborgen sind, weil diese „Unterschiedenheit […] gerade die im Offenbarungs-
geschehen sich erschließende göttliche Wirklichkeit“ bezeichnet. Verborgen und denkerisch 
zu erschließen ist hingegen deren „Einheit“ (Wolfhart Pannenberg, Systematische Theologie 
1, Göttingen 1988, 369). Es war mithin nicht nur die biblisch bezeugte, in der Theozentrik 
seines Lebens sich ausdrückende Selbstunterscheidung Jesu von seinem Vater, dem er in 
Betätigung seines eigenen Willens vollständig entsprach, sondern auch die Selbstunter-
scheidung Jesu vom Geist - von dem Geist, von dem auch die sich erfüllt wussten, die die 
bleibende Gegenwart des definitiv für alle Menschen Zugewandten zuerst im Glauben erfuh-
ren und bezeugten (204). 

[…] Warum aber bedurfte es zu diesem Glauben an die Selbstoffenbarung Gottes des Be-
kenntnisses, dass Gott der trinitarische und doch der eine sei? Nur dann, wenn denkbar 
bleibt, dass der eine Gott selbst sich in seiner Entschiedenheit dem Menschen in der Ge-
schichte Jesu zuwandte und im Geist auch bleibend als er selbst zuwendet, ist Gott selbst 
Grund und Inhalt des gegenwärtig erfahrenen und für die Zukunft erhofften Heils. Diese Ein-
sicht ist aber nur dann vollziehbar, wenn Sohn und Geist auch von Ewigkeit her dem einen 
Gott zugehören und damit jeder Subordinatianismus überwunden ist. Ansonsten könnte nicht 
mehr verstehbar gemacht werden, dass es der eine Gott ist, der sich in Sohn und Geist 
selbst vergegenwärtigt. Als der präexistente, gleichursprünglich mit dem Vater existierende 
Sohn aber muss Jesus deshalb bestimmt werden, weil ansonsten nicht mehr denkbar wäre, 
dass Gott selbst in der Freiheit des Menschen Jesus in seiner Heilsentschiedenheit offenbar 
wurde. 

Dem Sohn kommt deshalb eine eigene, und zwar durch Freiheit bestimmte Personalität ge-
genüber dem Vater zu (anders beispielsweise Jürgen Moltmann, Der gekreuzigte Gott, Mün-
chen 21973, 235 f., aber auch gegenüber der Verwendung des Personbegriffs kritische Posi-
tionen, so Karl Rahner, der statt dessen bekanntlich von „drei distinkten Subsistenzweisen“ 
spricht und deshalb zu einer modalistischen Position tendiert; so auch Karl Barth und Eber-
hard Jüngel), weil der Sohn in seinem geschichtlichen Dasein in ursprünglicher Aktuali-
sierung seiner echt menschlichen Freiheit die (ihn in unvermittelter Weise erfüllende) Liebe 
des Vaters, sich von dieser restlos bestimmen lassend, für uns geschichtlich real werden 
ließ: bis in die tiefste Verlassenheit des Kreuzes hinein. Und wie der Sohn die Liebe des Va-
ters real vergegenwärtigte, so vergegenwärtigt der Geist die in der Geschichte Jesu in ihrer 
Entschiedenheit für den Menschen offenbar gewordenen Liebe Gottes auch in uns - uns zu-
innerst, und doch in realer Differenz zu uns stehend, die menschliche Freiheit unbedingt ach-
tend, wie schon der Sohn in seinem geschichtlichen Dasein für uns (204f).  

8.1.2 Von der Geschichte Jesu zur Trinitätstheologi e 

Um aber wesensgleich sein zu können, muss auch der Geist in einer ursprünglichen Weise 
durch Freiheit ausgezeichnet und mithin Person sein […]. 

Das weitere dogmatische Interesse muss jedenfalls dem Ziel gelten, unter Einschluss ent-
sprechender, subjekt- und persontheoretischer Reflexionen eine Denkform zu konzipieren, 



Texte zum Hauptseminar Münster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge 
Die christliche Trinitätslehre 10. Juni 2009 

 - 42 - 

die den in der Geschichte Jesu offenbar gewordenen Gott als den gleichursprünglich in drei 
Personen Existierenden verstehend erschließt (205). 

8.1.3 Geschichte als offenes Geschehen zwischen Got t und Mensch 

Gerade das trinitarische Bekenntnis erlaubt es aber, unter Achtung des creatio ex nihilo-
Glaubens, Gottes bleibende Transzendenz und seine reale Selbstgegenwart in der Ge-
schichte zu denken, vorausgesetzt nur, man expliziert den in der Geschichte Jesu offenbar 
gewordenen Gott in Kategorien der Freiheit. 

Bezogen ist dieser Gott auf diese Welt und ihre Geschichte, weil er sich in Betätigung seiner 
eigenen Freiheit auf sie beziehen will, und er ist identifizierbar und ansprechbar, weil er sich 
auf sie bezogen hat und durch den Geist bleibend auf sie bezieht. Weil aufgrund des Offen-
barungsdatums, dem die Theologie nachdenkt, dieses durch Gott selbst eröffnete Be-
ziehungsgeschehen aber streng in Kategorien der Freiheit zu begreifen ist, gibt es eine blei-
bende Differenz zwischen der göttlichen Seinsweise und der Seinsweise der Weltwirklichkeit 
und des Menschen, zwischen dem als vollkommene Freiheit in drei Personen existierenden 
ewigen Gott und dem Geschaffenen, das in radikaler Kontingenz existiert - das aber gerade 
deshalb, weil es als dieses Kontingente existieren soll und existiert, autonom sein kann. 
Denn nur ein seinerseits durch Freiheit bestimmter Gott kann andere Freiheit gewähren, 
kann menschliche Freiheit als autonome wollen: gratia supponit naturam. […] 

Um die Geschichtsfähigkeit Gottes in dieser bestimmten Weise denken zu können, muss 
auch an der Differenz zwischen der ökonomischen und der immanenten Trinität festgehalten 
und letztere spekulativ durch die Erarbeitung einer entsprechenden Denkform erschlossen 
werden. Denn nur dann, wenn diese Unterscheidung gewahrt wird, kann der ermöglichende 
Grund der Menschenzuwendung Gottes in Gott selbst festgemacht, kann eine Transzendenz 
Gottes und kann der Mensch als das zu seiner Freiheit ermöglichte und als freies Wesen 
ursprünglich so auch gewollte Geschöpf Gottes autonom sein (206). 

8.2 Herbert Vorgrimler, Randständiges Dasein des dr eieinigen Gottes? Zur prakti-
schen und spirituellen Dimension der Trinitätslehre , in: Stimmen der Zeit 127 
(2002) 545-552 

8.2.1 Auf der Suche nach einer neuen „Denkform“?  

Hier werden die Bedenken Karl Barths und Karl Rahners gegenüber der Verwendung des 
neuzeitlichen, vom Subjektivitätsdenken geprägten Personbegriffs für Gottes Dreieinigkeit 
einfach nicht zur Kenntnis genommen bzw. in einem Artikel, der informativ sein will, unter-
schlagen. Die subtilen Gedankengänge der drei kappadokischen Theologen des 4. Jahrhun-
derts hinsichtlich der drei „Hypostasen“ in Gott erlauben es jedenfalls nicht, „Freiheit“ als das 
ausgezeichnete Kennzeichen jeweils einer Hypostase zu verstehen. Der Verfasser setzt sich 
souverän über das Glaubensbekenntnis Jesu zu dem einen („ächad“) Gott, das mit dem 
„Sch'ma“ Israels identisch ist, hinweg (Mk 12,29 unter Zitation von Dtn 6,4). Er behauptet mit 
seinem durch nichts begründeten mehrfachen „muss“ drei durch eigenständige Freiheit zu 
Personen gewordene Subjekte und damit drei Götter als Inbegriff des christlichen Gottes-
glaubens (547). 

8.2.2 Karl Rahner ist nicht „überholt“  

„Möglichkeit einer geschichtlichen Selbstaussage" und „Möglichkeit einer inneren Einstiftung 
in die Mitte der geistigen Kreatur" sind hier die „Denkformen" zur Verdeutlichung dessen, 
was die religiöse Sprache der Tradition mit Vater, Wort / Logos-Sohn und Heiligem Geist 
bezeichnet. Der eine Gott ist ursprunglose, sich mitteilen wollende und mitteilende Quelle 
(Vater). Er existiert als Selbstaussage dieses Vaters, die sich als Selbstaussage von diesem 
Vater unterscheiden lässt, die man sich aber nicht als wiederum von sich aus redend oder 
sagend vorstellen darf (Wort). Der eine Gott ist die Gabe und Annahme seiner selbst, die 



Texte zum Hauptseminar Münster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge 
Die christliche Trinitätslehre 10. Juni 2009 

 - 43 - 

sich als Gabe von der Quelle und von der Selbstaussage unterscheiden lässt, die aber ihrer-
seits wieder nicht so gedacht werden darf, dass sie von sich aus zu geben begänne (Heiliger 
Geist) ". In unübersehbarer Nähe zu dieser Sicht Rahners formuliert Walter Kasper: „Der 
Sohn wird in seiner Antwort also nicht nochmals als sprechend, der Geist nicht nochmals als 
schenkend gedacht“ (549) 

8.2.3 Trinitarische Liebesgemeinschaft – Urbild der  Kirche?  

[…] Dem Wunsch, eben dies zu betonen, sollten die obigen Ausführungen dienen. Der latei-
nische Begriff „Person“ war nicht geeignet, den von den großen griechischen Kirchenvätern 
verwendeten Begriff „Hypostase“ unmissverständlich wiederzugeben, weil die trinitarische 
„Hypostase“ nur eine minimale Differenz in Gott bezeichnet, während den griechischen Vä-
tern alles an der Einheit und Einzigkeit des göttlichen Wesens gelegen war. Wird nun in der 
„Person“ die Freiheit neoidealistisch überbetont, dann ist die Einheit und Einzigkeit des Got-
tes der Offenbarung vollends zerstört (551). 

8.3 Gisbert Greshake, Streit um die Trinität. Ein D iskussionsbeitrag von Gisbert 
Greshake, in: HerKorr 56 (2002) 534-537 

Es war gerade Karl Rahner, der für die Trinitätstheologie ein altes Prinzip wieder in Erinne-
rung gerufen hat, welches lautet: Wie Gott sich in der Geschichte, vor allem im Christus-
geschehen, gezeigt und sich dem Menschen erschlossen hat, so ist er auch seinem inners-
ten Wesen nach. Kurz und formal gesagt: Die immanente Trinität ist die ökonomische und 
umgekehrt. An der geschichtlichen Offenbarung Gottes (an der so genannten „göttlichen 
Ökonomie“) ist nun aber ein Doppeltes abzulesen: Da treten erstens drei unterschieden han-
delnde Personen auf, und diese verhalten sich zweitens untereinander „interkommunikativ“, 
das heißt als „communio“, als Gemeinschaft. […] (535) 

8.3.1 Wo sich die Wege neuerer Trinitätstheologie t rennen 

Es gibt Theologen, und dazu gehören Rahner und Vorgrimler, für welche die „Unterschei-
dung in Gott“ gegenüber dessen unbedingter Einheit zurücktritt. Für sie ist sogar die Be-
zeichnung göttliche „Person“ irreführend, weil die Ausdrucksweise von drei Personen in Gott 
heute (anders als zur Zeit, da dieser Begriff entstand), die Einheit Gottes gefährde und un-
überbrückbare Schranken zu den beiden anderen monotheistischen Religionen, Judentum 
und Islam, aufrichte.  

Was für diese theologische Richtung von der „Unterschiedenheit“ in Gott bleibt, sind „Hypo-
stasen", „distinkte Subsistenzweisen", die im Wesentlichen auf eine von uns nicht weiter 
durchschaubare „Lebendigkeit“ Gottes verweisen, „der - wie zum Beispiel Helmut Hoping 
schreibt - Geist und Liebe ist, dessen geistiges Leben aber alle uns bekannten Formen von 
Bewusstsein … übersteigt" (Göttliche und menschliche Personen, in: Theologie der Gegen-
wart 41 [1998], 172). Das heißt aber: Hinter den drei Handelnden des Neuen Testaments 
bleibt das eigentliche Wesen Gottes in erhabener Transzendenz verborgen. Anders wäre 
dem Tritheismus Tür und Tor geöffnet. 

Ich kann diese Interpretation und dieses Bedenken nicht teilen. Zunächst einmal ist die viel-
beschworene Gefahr des Tritheismus eine Chimäre. Ich kann hier nur Jürgen Moltmann zu-
stimmen: „Wie die Theologiegeschichte zeigt, hat es nie einen christlichen Tritheisten gege-
ben … Die Standardpolemik gegen den Tritheismus dient faktisch überall zur Verschleierung 
des eigenen Modalismus" (Trinität und Reich Gottes, München 1997, 161). […] 

Nun sind Rahner und seine Adepten gewiss keine Modalisten im eigentlichen Sinn des Wor-
tes, insofern sie ja betonen, dass die geschichtlichen Daseinsweisen Gottes „in ihm immer 
schon unterschieden sind“ (Vorgrimler, 549). Aber kann man die Theologen dieser Richtung 
tatsächlich von jedem „modalistischen Gerüchlein“ freisprechen, solange sie nicht akzeptie-
ren, dass in den drei, in der Geschichte handelnden Personen Gottes eigene Tripersonalität 
erscheint? Zu Recht bemerkt Walter Kasper: „Wenn die göttlichen Hypostasen in Gott keine 



Texte zum Hauptseminar Münster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge 
Die christliche Trinitätslehre 10. Juni 2009 

 - 44 - 

Subjekte sind, können sie auch in der Heilsgeschichte nicht als Subjekte sprechend und 
handelnd auftreten" (Der Gott Jesu Christi, Mainz 1982, 368). Wieso machen diese Theolo-
gen (wie übrigens Rahner selbst) nicht wirklich Ernst mit dem von ihnen vertretenen Prinzip, 
wonach Gott uns so in der Heilsgeschichte begegnet, wie er in Wirklichkeit ist? 

Denn vor allem: Was uns in der Geschichte entgegentritt, ist - so die Interpretation des Neu-
en Testaments - ein ausgesprochen kommunikatives Verhältnis der drei handelnden Perso-
nen zueinander: Jesus wird vom Vater gesandt und ist ihm gehorsam; er betet zum Vater 
und empfängt vom Vater Weisung und Beistand sowie Herrlichkeit und Macht. Umgekehrt 
schenkt er aber auch dem Vater dessen „volles" Gottsein, indem dieser erst durch die Un-
terwerfung des Sohnes „alles in allem ist“ (1 Kor 15,28). Dieses wechselseitige Schenken 
und Empfangen gehört zur Grundstruktur kommunikativen Verhaltens.  

Auch der Geist gehört in dieses Verhältnis hinein: Er kommt auf Jesus herab, um dessen 
Sendung vom Vater her zu besiegeln und ihn zu verherrlichen. Und Jesus kündigt ihn als 
„den andern [!] Tröster" an, der nach seiner Rückkehr zum Vater gewissermaßen seine Stel-
le einnimmt. Er kommt auf Bitten des Sohnes vom Vater her (Joh 15,26), „nimmt von dem, 
was diesem zu eigen ist“ (Joh 16,14) und gibt es an die Glaubenden weiter, in denen er zum 
Vater betet (vgl. Röm 8,15). So geht es auch hier um ein je wechselseitiges Verhältnis. 

Ja, wo immer man auf die drei in der Geschichte handelnden göttlichen Personen hinblickt 
(jedenfalls so, wie das Neue Testament es versteht und darbietet), zeigt sich eine gegensei-
tige, dialogische Beziehung. Diese hat dann aber ebenso - entsprechend dem angeführten 
Prinzip Rahners - für das innergöttliche Leben zu gelten. Gott ist also auch in sich selbst Be-
ziehung, Dialog (besser: Trialog), Gemeinschaft. Die eine und einzige (!) Gottheit - die eine 
„essentia divina“ – verwirklicht sich, das heißt ist real und konkret die Beziehungseinheit drei-
er verschiedener Personen, die in vollendeter Liebe ihr gemeinsames göttliches Leben voll-
ziehen (535f). 

8.3.2 Die Relation als höchste Form der Einheit 

Person in Gott ist - so formuliert es die theologische Tradition - reine Beziehung, reines Von-
einander-her- und Aufeinander-hin-Sein. Unter uns Menschen bleibt eine ständige Differenz 
zwischen Ich-Sein (bzw. In-sich-Sein) und Für-andere-Sein, zwischen Substanz-Sein und 
Beziehung-Sein. Das kann in Gott nicht so sein. Hier ist jede Person dadurch, dass sie gibt 
und empfängt. 

Das Empfangen ist dabei nicht etwa ein Zeichen von Unvollkommenheit und Schwäche, wie 
es unter uns Menschen meist der Fall ist, da man meint: Wer empfängt, empfangen muss, 
verfügt leider nicht selbst über das, was er da entgegenzunehmen hat. In der Tat: Wenn das 
Maß aller Dinge der autonome, über sich selbst verfügen wollende Mensch ist, zeigen sich 
Geben und Empfangen als defiziente Weisen der Realität. Ganz anders ist es im Blick auf 
den trinitarischen Gott: hier ist das Sich-Geben die höchste Form und das Maß aller Wirk-
lichkeit. Hier zeigt sich nach einem Wort von Klaus Hemmerle: „Es gibt nicht ein in sich ste-
hendes Sein. Sein ist von allem Anfang an sich gebendes Geschehen“ (vgl. Michael Böhnke, 
Einheit in Mehrursprünglichkeit, Würzburg 2000, 158). 

So erweist sich im Blick auf den drei-einen Gott die Relation, das In-Beziehung-zum-andern-
Stehen als höchste Form der Einheit. Oder anders: Die höchste Form der Einheit ist die 
Kommunikation vieler, ist die Einheit, die sich in den gegenseitigen Beziehungen vieler, und 
die Unterschiedenheit, die sich im einen Beziehungsnetz, im einen gemeinsamen Zusam-
menspiel vollzieht. Deshalb liegt die Einheit des trinitarischen Gottes nicht vor der Vielheit 
der Personen, auch ist sie nicht das Resultat des Zusammengehens verschiedener Perso-
nen, auch gibt es keine irgendwie geartete Unterordnung einer Person unter eine andere, 
sondern der eine Gott, besser: die eine Gottheit und die Vielheit der Personen sind gleichur-
sprünglich, gleichwesentlich, gleichkonstitutiv. In diesem Sinn ist das Höchste, was „es gibt", 
nämlich Gott, Gemeinschaft. Gerade darin scheint mir die „spirituell-praktische“ Dimension 
des trinitarischen Glaubens zu bestehen, die diesen aus seiner „Randständigkeit“ befreien 
und „dem konkreten Glauben“ dienen könnte (536). 


