
220219 Theologische Literaturzeitung 150 (2025) 4

I  Einleitung

Die Wahl von Jorge Mario Bergoglio zum Papst am 13. März 2013 be-
deutete in mehrfacher Hinsicht ein Novum in der Geschichte des 
römischen Papsttums: Franziskus ist der erste Lateinamerikaner 
und der erste Jesuit auf dem Stuhl Petri. Er ist auch der erste, der 
den Bettelordensgründer und Kirchenreformer Franziskus von As-
sisi als Namenspatron wählte.1 Der vormalige Kardinal von Buenos 
Aires setzte bereits mit seinem ersten Auftritt als Papst einen neuen 
Ton und Stil, der für sein Pontifikat charakteristisch werden sollte: 
Er erschien ohne Prunkgewand in der weißen Soutane und stellte 
sich als »Bischof von Rom« vor – nicht als Oberhaupt der katho-
lischen Weltkirche. Er forderte die Gläubigen auf, für ihn den Segen 
Gottes zu erbitten, ehe er selbst den Segen spendete. Indem er an-
kündigte, sich mit den Gläubigen auf einen »Weg der Geschwister-
lichkeit« begeben zu wollen, setzte er im ersten Moment ein Stich-
wort, das für das Pontifikat programmatische Bedeutung erlangen 
sollte. Die Symbolkraft des Beginns weckte starke Erwartungen an 
eine Erneuerung der Kirche »von oben« und »von innen«, auch an 
eine andere Theologie als jene, für die der Dogmatikprofessor und 
Präfekt der Glaubenskongregation Joseph Ratzinger/Papst Bene-
dikt XVI. gestanden hatte. Im Rückblick auf mehr als eine Dekade 
des Pontifikats zeigen sich Horizonterweiterungen, neue Aufmerk-
samkeitsschwerpunkte, eine gewandelte Sprache und ein neuer 
Stil päpstlicher Äußerungen, zugleich aber auch herausfordernde 
Ungleichzeitigkeiten einer vielstimmigen Weltkirche, die zu ko-
ordinieren und zusammenzuhalten dem Papstamt obliegt und es 
in dem Maße zu überfordern drohen, wie der kirchliche »Apparat« 
Einheit als Uniformität einfordert und die weltkirchliche Vielfalt 
inkulturierter Katholizität dem Erwartungsrahmen römischer 
Ordnungen unterordnet. Nicht nur ist der Papst mit Gegnern in 
den eigenen Reihen konfrontiert; was er sagt bzw. sagen lässt, löst 
auch weltkirchlich kontroverse Resonanzen aus. 

Ziel dieses Beitrags ist es, ausgehend von den Weltrundschrei-
ben des Papstes theologisch-ethische Linien des Pontifikats in 
seiner bisherigen Entwicklung herauszuarbeiten.2 Die Skizze 
ist im Horizont katholischer Theologie in Deutschland verortet 
und sozialethisch perspektiviert; sie blickt aus dem hiesigen aka-
demisch-theologischen und kirchlichen Rezeptionskontext auf 
den weltkirchlichen Horizont, in dem sich die Kräfteverhältnisse 
und Einflusssphären deutlich verschieben und die »alten« euro-
päischen Kirchen sich zunehmend als dezentriert erfahren. Zen-

trale Themen des Pontifikats werden ausgehend von dem Aposto-
lischen Schreiben Evangelii Gaudium3 (EG, 2013) identifiziert, das 
als Franziskus’ »Regierungsprogramm« gilt (vgl. EG 14–16). Unter 
dem Vorzeichen der Freude des Evangeliums sind sowohl die an 
eine kirchliche Öffentlichkeit gerichteten pastoralen als auch die 
an die multireligiöse und säkulare Weltöffentlichkeit adressierten 
sozialethischen Stellungnahmen des Papstes zu lesen und deren 
Themen zu erschließen: das Streben nach Synodalität als Modus 
der Integration einer zunehmend diversen Weltkirche (2.), sozial-
ökologische und politisch-ethische Orientierungen einer Verän-
derungsethik angesichts der globalen Krisen (3.) sowie das Werben 
für eine interreligiöse Ökumene (4.). Ein Ausblick auf die Ambiva-
lenzen des Pontifikats beschließt den Beitrag (5.).

II  Eine Kirche, die hinausgeht: Evangelisierung – 
Dezentr(alis)ierung – Synodalität

EG intoniert »einen bestimmten Stil der Evangelisierung« und lädt 
dazu ein, »diesen in allem, was getan wird, zu übernehmen« (bei-
de Zitate: EG 18, Hervorhebung i. Orig.). Der Hinweis auf das Tun 
ist ein Schlüssel zum Charakter des Pontifikats; Texte und (sym-
bolische) Handlungen – Gesten, Besuche, Reisen, Begegnungen 
usw. – sind vielfach aufeinander bezogen und machen Prioritäten 
des Papstes sinnfällig. Franziskus ist »kein professioneller Theo-
loge«4; er will nicht Professor oder Lehrer, sondern »Hirte« sein. 
Michael Czerny und Christian Barone lesen Franziskus’ Enzykli-
ken als aktualisierende Rezeption5 des pastoralen Ansatzes des II. 
Vatikanischen Konzils: Wie Johannes XXIII. lehne Franziskus ein 
Verständnis von »Praxis« als bloße Anwendung der »Lehre« ab und 
insistiere auf der Notwendigkeit, die Trennung einer abstrakten 
»Theologie« vom »pastoralen« Tun zu überwinden.6 Authentische 
Theologie bewährt sich demnach in einer Praxis, die als Ausdrucks-
gestalt des (reflektierten) Glaubens die Botschaft des Evangeliums 
performativ präsent setzt. 

Marianne Heimbach-Steins

Leitmotiv »Geschwisterlichkeit«

Theologie und Ethik von Papst Franziskus

1) Vgl. zur persönlichen Sicht des Papstes auf den Beginn seines Pontifikats: 
Papst Franziskus mit Fabio Marchese Ragona, Leben. Meine Geschichte in der 
Geschichte, Hamburg 2024, 203–225. 

2) Hauptquellen für die folgende Studie sind das Apostolische Schreiben 
Evangelii gaudium (EG, 2013), die Enzykliken Laudato si‘ (LS, 2015) und Fratelli 
tutti (FT, 2020) sowie das Apostolische Schreiben Laudate Deum (LD, 2023). Wei-
tere punktuell herangezogene Quellen werden sukzessive eingeführt. Nicht be-
rücksichtigt wird die Enzyklika Lumen fidei (2013), die zwar bereits im Pontifikat 
des Franziskus veröffentlicht wurde, aber weitestgehend auf seinen Vorgänger 
zurückgeht. 

2

3) Bezüge auf die päpstlichen Schreiben weise ich im Haupttext jeweils mit 
der Angabe des Kürzels + laufende Textnummer(n) in Klammern aus. EG rekur-
riert auf die XIII. Ordentliche Vollversammlung der Bischofssynode, die vom 
7.–28. Oktober 2012 zum Thema »Die neue Evangelisierung für die Weitergabe 
des christlichen Glaubens« getagt und an der er noch als Erzbischof von Bue-
nos Aires teilgenommen hat. Indem Franziskus das Genus des nachsynodalen 
Apostolischen Schreibens wählt, knüpft er zugleich an das für seine theologische 
Prägung auch inhaltlich wegweisende nachsynodale Schreiben Pauls VI. Evan-
gelii nuntiandi (1975; bezogen auf die Bischofssynode 1974) an. 

4) Martin Maier, Die Methode Franziskus, HerKorr 3/2023, 14.
5) Vgl. Michael Czerny/Christian Barone, Siblings All, Signs of the Times. The 

Social Teaching of Pope Francis, Mary Knoll – New York 2022, XXII–XXIV. Kardi-
nal Czerny war Sondersekretär für die Amazonas-Synode und ist seit 2022 Präfekt 
des römischen Dikasteriums für die ganzheitliche menschliche Entwicklung. 

6) Maier, Die Methode Franziskus, 13, verweist dafür v. a. auf die lateinameri-
kanische Bischofsversammlung von Aparecida (2007), die maßgeblich von Jorge 
Bergoglio als Erzbischof von Buenos Aires mitgeprägt wurde.



222221 Theologische Literaturzeitung 150 (2025) 4

»Freude des Evangeliums«
Franziskus verknüpft den Auftrag zur Evangelisierung mit dem bi-
blischen Leitmotiv Freude und greift damit ein Titelstichwort der 
Pastoralkonstitution des II. Vatikanischen Konzils Gaudium et spes 
auf. Gut paulinisch verknüpft er es mit der Liebe und dem Frieden als 
weiteren »Früchten des Geistes« (vgl. EG 177 und 217). Dieser Ansatz 
verlangt zu klären, was den Kern der christlichen Botschaft und des 
Angebots zu glauben ausmacht, wo der Evangelisierungsauftrag als 
solcher eine Neugewichtung bestimmter Elemente der Überliefe-
rung oder der Gewohnheit sowie gegebenenfalls die Trennung von 
Zeitbedingtem notwendig macht. Die Freude des Evangeliums wird 
als unhintergehbares Kriterium für die Wahrhaftigkeit der Evangeli-
sierung stark gemacht: Damit sie »die Schönheit der heilbringenden 
Liebe Gottes, die sich im gestorbenen und auferstandenen Jesus 
Christus offenbart hat« (EG 36), sichtbar und erfahrbar werden lässt, 
muss die Botschaft auf das Wesentliche des Glaubens hin elementari-
siert werden. Franziskus erinnert an die »Hierarchie der Wahrheiten« 
in der Glaubens- und Morallehre (vgl. EG 36 f.); es dürften nicht ein-
zelne »Fragen […] aus dem Zusammenhang gerissen werden, der ih-
nen Sinn […] verleiht« (EG 34). Gegen die Fixierung auf einige wenige 
(sexual-)moralische Themen als vermeintlich prioritäre Gradmesser 
des Katholischen fordert er, die Botschaft dürfe nicht »mit […] zweit-
rangigen Aspekten gleichgesetzt« werden, »die, obwohl sie relevant 
sind, nicht das Eigentliche der Botschaft Jesu Christi ausdrücken« 
(EG 34). Das Evangelium könne weder bürokratisch verwaltet noch in  
einer selbstbezüglichen Kirche museal konserviert werden.7 Dem 
elementaren Zusammenhang von Glauben und Ethos entsprechend, 
müsse der im Evangelium Jesu Christi verwurzelte Glaube der bi-
blischen Botschaft konkret-praktischen Ausdruck geben, sie in den 
realen Lebensverhältnissen der angesprochenen Menschen ankom-
men lassen und verleiblichen. Der »sozialen Dimension des Evange-
liums« (EG 176 u. ö.) entsprechend muss die Kirche aus sich heraus 
(vgl. EG 179) an die Ränder und über Grenzen gehen und die Leben 
stiftende Botschaft des Evangeliums vor allem da konkret werden 
lassen, wo menschliches Leben und Lebensmöglichkeiten überhaupt 
prekär werden. 

Dementsprechend schlägt Franziskus als Vorzugsregeln für die 
Integration von Diversitäten vier Prinzipien vor, »die mit den bi-
polaren Spannungen zusammenhängen, die in jeder gesellschaft-
lichen Wirklichkeit vorkommen« (EG 221): (1) Aus dem Prinzip »Die 
Zeit ist mehr wert als der Raum« folgt eine Präferenz für das Pro-
zesshafte gegenüber dem Definitorischen (vgl. EG 223). (2) Aus dem 
Prinzip »Die Einheit wiegt mehr als der Konflikt« resultiert die – 
explizit friedensethische – Präferenz, den Konflikt nötigenfalls »zu 
erleiden, ihn zu lösen und ihn zum Ausgangspunkt eines neuen 
Prozesses zu machen« (EG 226). (3) Das Prinzip »Die Wirklichkeit 
ist wichtiger als die Idee« formuliert die Präferenz für einen Realis-
mus der Inkarnation, der das Wort der Verkündigung in einer Pra-
xis der Gerechtigkeit und der Liebe konkret werden lässt (vgl. EG 
233). (4) Das Prinzip »Das Ganze ist dem Teil übergeordnet« betrifft 
die Spannung zwischen global-universaler und lokal-partikularer 
Wirklichkeit; Franziskus verbindet es mit dem Modell des »Poly-
eder, welches das Zusammentreffen aller Teile wiedergibt, die in 
ihm ihre Eigenart bewahren« (EG 236). Der Zusammenhang dieser 
Prinzipien gibt Hinweise auf den Denkstil von Franziskus, der im 
Folgenden konkreter skizziert wird. 

Theologie des Volkes
Der pastoralen Erschließung des Evangelisierungsauftrags der Kir-
che entsprechen die Schwerpunkte des Pontifikats von Beginn an. 

Franziskus ist geprägt von der spezifisch argentinischen Gestalt 
der »Befreiungstheologie als ›teología del pueblo‹ (›Theologie des 
Volkes‹), die weniger auf Instrumente der Sozialanalyse – oftmals 
marxistischen Sozialtheorien nahe – zurückgegriffen hat, als auf 
Kulturanalysen, die Volksreligiosität, Literatur und Kunst ver-
bunden waren«8. Kronzeugen dieser Theologie sind u. a. die theo-
logischen Lehrer Bergoglios: der argentinische Jesuit Juan Carlos 
Scannone (1931–2019) und der italienisch-argentinische Theologe 
Lucio Gera (1924–2012). Die Theologie des Volkes bildet für Papst 
Franziskus offensichtlich auch den spezifischen Rahmen, in dem 
er die katholischen Sozialprinzipien, allen voran das Personalitäts-
prinzip, rezipiert (vgl. u. a. EG 221): »Jeder ist dann wirklich eine 
Person, wenn er zu einem Volk gehört, und gleichzeitig gibt es kein 
wahres Volk ohne Respekt vor dem Angesicht jeder Person.« (FT 
182) Dieser sozialanthropologische Zusammenhang von Volk und 
Person erweist sich als Schlüssel sowohl zu der politisch bezogenen 
Individualismuskritik des Papstes als auch zu der Option für die 
Armen und der Vision einer »arme[n] Kirche für die Armen« (EG 
198), die aus sich heraus und hinausgeht (vgl. EG 19–49; 179).9 Mit 
seinen Symbolhandlungen – z. B. seinen vielbeachteten Reisen nach 
Lampedusa und zum griechischen Flüchtlingslager Moria oder der 
Fußwaschung an Gefangenen am Gründonnerstag – wirbt Fran-
ziskus unermüdlich für diese Dynamik der Dezentrierung. Dazu 
gehört aber auch seine harsche Kritik des innerkirchlichen Kleri-
kalismus, einer kirchlichen Selbstzelebration, die er als »spirituelle 
Weltlichkeit« (EG 93–97) und als »schreckliche Korruption unter 
dem Anschein des Guten« (EG 97) geißelt und in der er eine tiefe 
Entfremdung der Kirche vom Evangelium sieht. Dieser Wahrneh-
mung entspringen seine ostentative Distanzierung vom höfischen 
Gehabe der Kurie und sein Bemühen, den Stil der Kirchenleitung 
zu verändern und die Beziehungen zwischen »Rom« und den Ver-
antwortlichen in der Weltkirche transparenter und effizienter zu 
machen (erinnert sei etwa an die Bildung des Gremiums der acht 
Kardinäle) – ein mühsames, vielfach konterkariertes und nota bene 
unabgeschlossenes Vorhaben.10 Immerhin konnte Papst Franzis-
kus eine Kurienreform umsetzen, die Impulse von EG zu reflektie-
ren scheint11: Unter anderem wurde das Dikasterium für die Evan-
gelisierung aufgewertet und dem Papst direkt unterstellt; dass nun 
auch Laien und Laiinnen vatikanische Behörden leiten können, 
kann als ein Schritt zur strukturellen Deklerikalisierung gedeutet 
werden.

Synodalität
Die Aufgabe zu unterscheiden, was dem Leben dient, obliegt dem 
gesamten »Volk Gottes« als dem Subjekt der Evangelisierung (vgl. 
EG 111–134).12 Soll die Anerkennung dieses Subjekts und seiner 
Kompetenz der praktischen Glaubensauslegung nicht nur auf dem 
Papier stehen, muss sich die kirchliche Kommunikation am Struk-
turprinzip Synodalität und an der Kommunikationsform Dialog 
ausrichten. Papst Franziskus wird nicht müde, beides zu betonen 
und einzufordern. Von EG an setzt er Signale für einen »synodalen« 
Stil kirchlicher Kommunikation und Partizipation. Ein für Außen 

7) Vgl. u. a. Daniel Deckers, Papst Franziskus. Wider die Trägheit des Herzens. 
Eine Biografie, München 2014, 259–261.

8) Margit Eckholt, »... bei mir erwächst die Theologie aus der Pastoral«: Lucio 
Gera – ein »Lehrer in Theologie« von Papst Franziskus, StdZ 139 (2014), 157–172, 
hier 158.

9) Maier, Die Methode Franziskus, 13.
10) Vgl. Andreas Batlogg, Fratelli tutti – ignatianisch gelesen, MThZ 72 (2021), 

91–107, hier 93 f.
11) Am 19.03.2022 wurde mit der Apostolischen Konstitution Praedicate Evan-

gelium das Reformprogramm in Kraft gesetzt.
12) Die professionellen Verkündiger und Verkündigerinnen sind verant-

wortlich, die ganze Gemeinde darin zu unterstützen. Franziskus entwickelt die-
sen Aspekt mit einer Reflexion auf die Homilie (vgl. EG 135–159) als »Prüfstein« 
für »die Nähe und die Kontaktfähigkeit eines Hirten zu seinem Volk« (EG 135).

3



224223 Theologische Literaturzeitung 150 (2025) 4

stehende marginal erscheinendes, gleichwohl sprechendes Signal 
ist die neuartige Zitationspraxis in Franziskus’ Texten: Indem er 
vor allem in EG und in LS Dokumente nationaler und kontinen-
taler Bischofskonferenzen breit zitiert, bricht er mit dem selbstrefe-
rentiellen kurialen Stil, nur frühere Päpste und allenfalls römische 
Kongregationstexte zu zitieren. Damit zeigt er Bereitschaft, sich 
als »Bischof von Rom« in das weltweite Bischofskollegium einzu-
reihen, die Leitung der Kirche »weltkirchlich« und nicht nur »rö-
misch« verstehen zu wollen. Dazu passt, dass er das von Paul VI. 
etablierte Institut der Bischofssynode ausgiebig nutzt, um wich-
tige Themen auf weltkirchlicher Ebene und in der entsprechenden 
Diversität zu bearbeiten: Die beiden Versammlungen des Welt-
episkopates 2014/2015 zu Fragen der Familienpastoral behandelten 
ein breites Themenspektrum einschließlich der Anerkennung von 
Lebensformen, die dem lehramtlichen Ehe- und Familienverständ-
nis nicht entsprechen. Mit ungewohnter Transparenz erlaubten die 
begleitenden Dokumente Einblick in die vielstimmige Diskussion, 
in die Bearbeitung von Dissensen zu kontextspezifisch drängenden 
und weltkirchlich strittigen Themen (z. B. Partnerschaften und Fa-
miliengründungen gleichgeschlechtlich liebender Menschen). Die 
Offenheit der Debatte spiegelt sich allerdings nur schwach in der 
»Ergebnissicherung«, die das nachsynodale Schreiben Amoris laeti-
tia (2016) bietet.13 Gerade in Deutschland hat das viele Hoffnungen, 
z. B. auf eine kirchliche Anerkennung gleichgeschlechtlicher Part-
nerschaften, enttäuscht. Unterschätzt wurde dabei zuweilen die 
Präferenz dafür, »Prozesse in Gang zu setzen anstatt Räume zu be-
sitzen« (EG 223), die Franziskus mit dem synodalen Vorgehen ver-
bindet, um der weltkirchlichen Vielfalt und Divergenz konstruktiv 
zu begegnen. Aus dem Hören der vielen Stimmen möchte er Ach-
tung für die Verschiedenheit der Erfahrungen und der kontextspe-
zifischen Herausforderungen und neue Ansätze für inkulturierte 
Lösungen generieren und eher den Weg zu geduldiger Beratung 
als zu schnellen Entscheidungen öffnen, die nicht alle mitneh-
men.14 In weltkirchlich strittigen Fragen setzt er (deshalb?) auf die 
Öffnung pastoraler Möglichkeiten, ohne Festlegungen kirchlicher 
(Moral-)Lehre, die dem als pastoral möglich Erkannten widerspre-
chen, grundsätzlich auf den Prüfstand zu stellen. Leitend scheint 
dabei – angesichts der bis zur Unvereinbarkeit verschiedenen Re-
zeptionshaltungen in der Weltkirche, mit denen Franziskus seit 
Beginn seines Pontifikates konfliktiv konfrontiert ist – die zweite 
der oben eingeführten Präferenzen, die Einheit über Konflikt stellt 
(vgl. EG 226). Er bettet seine Vorgehensweise in eine pastorale Theo-
logie der Barmherzigkeit ein, deren programmatischer Bedeutung 
als Kompass der Evangelisierung (vgl. EG 24; 114; 193 f. u. ö.) er in 
seinen Lehrschreiben wie auch durch die Ausrufung eines außeror-
dentlichen Heiligen Jahres der Barmherzigkeit15 (2015) Nachdruck 
verleiht.

Die Auseinandersetzungen der letzten Jahre zwischen der ka-
tholischen Kirche in Deutschland und der römischen Kurie so-
wie dem Papst veranschaulichen die angedeutete Problematik; 
zugleich verweisen sie auf kontextuell divergierende Verstehens-
modelle von Synodalität. Das römische, im kanonischen Recht 
verankerte Modell der Synode, mit dem der Papst arbeitet und 
dessen alleiniger »Regent« er ist, sieht eine echte Partizipation 
der Gläubigen nicht vor. Es geht vom Modell des »gemeinsamen 
Weges« der Bischöfe aus; der Papst lädt sie ein zur gemeinsamen 

Beratung und Unterscheidung, und nachdem er sie gehört hat, 
obliegt ihm das Entscheiden über die behandelten Fragen. Inso-
fern setzte Franziskus ein markantes Signal für Synodalität, als er 
nach der Weltsynode 2024 auf ein Nachsynodales Schreiben ver-
zichtete und statt dessen die Synodenbeschlüsse unmittelbar in 
Kraft setzte. Der weltweite synodale Weg, den Papst Franziskus 
2019 initiiert hat, will eine gewisse Repräsentation der Gläubigen 
und eine nicht nur über Befragungen ermöglichte Artikulation 
ihrer Anliegen ermöglichen; jedoch zeigen Erfahrungen wie etwa 
die Europäische Synodalversammlung in Prag (im Februar 2023) 
nicht nur praktische, sondern auch tiefgreifende theologische  
Herausforderungen eines Zukunft eröffnenden Umgangs mit 
weltkirchlicher Diversität.16 Dass Papst Franziskus selbst nicht 
frei ist von Denk- und Reaktionsmustern, die dem synodalen An- 
spruch entgegenstehen, lehrmäßig (noch) nicht einholbare Di-
versität wenigstens geduldig auszuhalten, zeigen häufig seine 
mehr oder weniger spontanen, diskreditierenden Äußerungen zu  
»Gender«-Fragen. Zudem werden restriktive römische Beiträge 
zu den Themen des Synodalen Weges der Kirche in Deutschland, 
insbesondere zum Umgang mit geschlechtlicher und sexueller 
Vielfalt sowie zur Anerkennung und kirchlichen Begleitung der 
entsprechenden Lebensformen, nicht ohne die Zustimmung des 
Papstes verlautbart.17 Auf allen Ebenen der Kirche wie in deren 
Zusammenwirken erweist sich Synodalität als ein Modell, in dem 
das Programm Freude des Evangeliums mit dem Ringen um eine 
Vielfalt inkludierende Einheit spannungsvoll zusammentrifft. Die 
Herausforderung, Synodalität umzusetzen, ist eine sowohl theolo-
gische als auch institutionelle, und gerade auf dieser Ebene treffen 
die hierarchische Entscheidungsstruktur und der Anspruch echter 
Partizipation der Gläubigen nach wie vor konfliktiv aufeinander. 

III  Veränderungsethik: Ganzheitliche Ökologie – 
universale Geschwisterlichkeit

Papst Franziskus versteht sein Amt als Hirtenamt (»Pastoral«) im 
Dienst einer Evangelisierung, die Gottes Barmherzigkeit, den Zu-
sammenhang von Gottes- und Nächstenliebe, den von Gott ver-
heißenen Frieden in den Krisen der Zeit erfahrbar machen soll. 
Einerseits setzt er auf die Praxis von Christinnen und Christen 
sowie der kirchlich bestellten Verkünderinnen und Verkünder, 
andererseits wirbt er für zivilgesellschaftliche und interreligiöse 
Allianzen zur Überwindung konkreter Notlagen und strukturel-
ler Krisen. Die Impulse zu alternativen Praxismodi basieren auf 
der in biblisch fundierter christlicher Anthropologie und Schöp-
fungstheologie verankerten Überzeugung, dass den Menschen die 
Fähigkeit zu gemeinsamer Umkehr gegeben ist. Die Krisenanalysen 
und die Kritik herrschender Handlungs- und Politikmuster unter-
füttern die Dringlichkeit umzusteuern und eine menschheitsweite 
konzertierte Aktion zu bilden: »Die dringende Herausforderung, 
unser gemeinsames Haus zu schützen, schließt die Sorge ein, die 
gesamte Menschheitsfamilie in der Suche nach einer nachhal-
tigen und ganzheitlichen Entwicklung zu vereinen, denn wir wis-
sen, dass sich die Dinge ändern können. Der Schöpfer verlässt uns 
nicht, niemals macht er in seinem Plan der Liebe einen Rückzieher, 
noch reut es ihn, uns erschaffen zu haben. Die Menschheit besitzt 
noch die Fähigkeit zusammenzuarbeiten, um unser gemeinsames 

13) Vgl. Marianne Heimbach-Steins u. a., Familiale Diversität und pastorale 
Unterscheidung. Eine theologisch-ethische Analyse zum nachsynodalen Schrei-
ben Amoris laetitia, ICS-Arbeitspapier Nr. 5, Münster 2016.

14) Vgl. u. a. Batlogg, Fratelli tutti.
15) Vgl. dazu die Verkündigungsbulle Misericordiae vultus (11.04.2015, VAS 

200) sowie das Apostolische Schreiben Misericordia et misera zum Abschluss des 
außerordentlichen Heiligen Jahres der Barmherzigkeit (20.11.2016, VAS 207).

16) Vgl. dazu Johanna Rahner, In der Schwebe, HerKorr 3/2023, 23–25. 
17) Vgl. u. a. die Schreiben des Dikasteriums für die Glaubenslehre Fiducia 

supplicans (2023) und Dignitas infinita (2024). Letzteres nimmt explizit moralisch 
diskreditierend zur Entscheidung von Menschen mit Geschlechtsdysphorie, ge-
schlechtsangleichende Operationen vornehmen zu lassen, Stellung (vgl. DI 60).

4



226225 Theologische Literaturzeitung 150 (2025) 4

Haus aufzubauen.« (LS 13) Bereits EG markiert sozial- und poli-
tisch-ethische Handlungsherausforderungen, die diesen Appell 
konkretisieren: Unter den Leitmotiven der Liebe und des Friedens 
profiliert das Schreiben die »soziale Verpflichtung«, die dem ganzen 
Volk Gottes aus der Botschaft des Evangeliums erwächst (vgl. EG 
176–185), und skizziert ausgehend von der Option für die Armen 
grundlegende sozial- und wirtschaftsethische Anforderungen (vgl. 
EG 186–216). Der Vorrang der Gemeinwohlorientierung als Voraus-
setzung des sozialen Friedens (vgl. EG 217–237) wird ebenso betont 
wie die Verpflichtung zum Dialog als Beitrag zur weltweiten Frie-
densförderung (vgl. EG 238–241). Mit Laudato si‘ (LS 2015) werden 
die sozialethischen Akzente um die ökologische Verantwortung er-
weitert, während Fratelli tutti (FT 2020) unter dem Stichwortpaar 
universale Geschwisterlichkeit und soziale Freundschaft zentrale 
politisch-ethische Orientierungen bündelt. Beide Spuren laufen 
in dem bisher jüngsten sozialethischen Schreiben Laudate Deum 
(2023) zusammen. 

Ganzheitliche Ökologie 
Die Enzyklika Laudato si‘18, mit der erstmals in der Tradition 
päpstlicher Sozialverkündigung ein ganzes päpstliches Lehrschrei-
ben der Ökologiefrage gewidmet ist, leistet eine »längst überfällige 
strukturpolitische Übersetzung des christlichen Schöpfungsglau-
bens«19. Das gezielt im Vorfeld der Pariser Welt-Klima-Konferenz 
2015 platzierte Schreiben entwickelt, ausgehend von einer wissen-
schaftlich basierten Analyse der Klima- und Biodiversitätskrise, 
eine grundsätzliche theologisch-ethische Orientierung zur ökolo-
gischen Verantwortung und setzt Impulse für einen schonenden, 
die Folgen der Krise eindämmenden Lebensstil- und Politikwandel, 
der alle Ebenen gesellschaftlichen, politischen und wirtschaftli-
chen Handelns lokal wie global adressiert und in die Pflicht nimmt. 

Im Sinne der theologischen Hermeneutik der »Zeichen der  
Zeit« analysiert LS die Verflechtung von ökologischer und sozia-
ler Krise (LS 17–61) und begegnet der komplexen Herausforderung  
mit einer dringenden Aufforderung zu einem vieldimensionalen  
Dialog aller Handlungs- und Verantwortungsfähigen im Interesse  
einer echten »ökologischen Umkehr« (vgl. LS 216–221). Voraus-
setzung dafür sei es, ein instrumentelles Naturverständnis zu 
überwinden, ein Bewusstsein dafür auszubilden, dass »alles mit-
einander verbunden« (LS 11; 16; 42; 89; 91; 117; 138; 240) ist, und die 
menschliche Existenzweise als Teil alles Lebendigen zu verstehen. 
Franziskus rekurriert dafür sowohl auf Ressourcen der christ-
lichen Tradition, namentlich die franziskanische Schöpfungsspi-
ritualität (vgl. LS 87), als auch der indigenen andinen Weisheit, 
die Tradition des buen vivir, und auf die beiden Traditionen ver-
traute, in lateinamerikanischen Kontexten auch zur politischen 
Leitmetapher gewordene Tradition der Mutter Erde (LS 1; 92).20 In 
diesem Horizont weitet er das aus der katholischen Sozialverkün-
digung vertraute Motiv der Menschheitsfamilie zur universalen 
Schöpfungsfamilie (vgl. LS 89) als theologische Leitidee, die eine so-

zial-ökologische Ethik ebenso wie eine Ästhetik der Schöpfung an-
leitet. Ausdrücklich weist LS eine Lesart des biblischen Schöpfungs- 
mythos als Rechtfertigung anthropozentrischer Naturausbeutung 
zurück und mahnt an, Gen 1 mit einer »geeigneten Hermeneutik«, 
d. h. im gesamtbiblischen Sinnzusammenhang, zu lesen (LS 67). 
In der Verbundenheit alles Lebendigen wird der Mensch gleich-
wohl bei seiner Verantwortungsfähigkeit behaftet: Trotz aller 
destruktiven Kräfte und Handlungsweisen ist er als Mitgeschöpf 
zu Umkehr und treuhänderischer Verantwortungsübernahme in 
Gottes Schöpfung als dem allen gemeinsamen Lebenshaus fähig. 
Franziskus vertritt mithin einen anthroporelationalen Ansatz 
ökologischer Ethik in Verbindung mit einer Schöpfungsästhe-
tik und -spiritualität, die sich in der gelebten Verbundenheit der 
Geschöpfe sowie im Lob des Schöpfers manifestieren.21 In diesem 
Verstehenshorizont kritisiert er einen nicht nachhaltigen, tech-
nokratischen und vermachteten, sozial wie ökologisch unverant-
wortlichen Umgang mit dem »gemeinsamen Haus« und entwirft 
die Leitidee einer ganzheitlichen (integralen) Ökologie (LS 137–162). 
Sie integriert über die Trias nachhaltiger Entwicklung Umwelt – 
Wirtschaft – Soziales hinaus kulturelle Aspekte; eine Kulturökologie 
müsse kontextsensitiv entwickelt werden und lokale Akteure, ins-
besondere die Ureinwohner, beteiligen sowie deren Lebenswirk-
lichkeiten und Traditionen (z. B. im Umgang mit dem Land) be-
rücksichtigen (vgl. LS 143–146); in diesem Sinne versteht Franziskus 
Humanökologie als kontextspezifisch zu konkretisierendes Kriteri-
um von Lebensqualität, etwa mit Bezug auf städtische Sozialräume 
und die Entwicklung des (öffentlichen) Verkehrs.22 Die Verknüp-
fung von ökologischer und sozialer Dimension ist konstitutiv für 
das politische und machtkritische Verständnis von Ökologie, mit 
dem Franziskus auf ein alternatives, solidarisches Gesellschafts-
modell zielt. Als ethisches Konzept ruht es auf einer relationalen 
Anthropologie auf, die in LS im Sinne der Verbundenheit aller Ge-
schöpfe, in Fratelli tutti mit dem Leitwort der universalen Geschwi-
sterlichkeit vor allem als menschliche Verbundenheit im globalen 
Maßstab entwickelt wird. 

Universale Geschwisterlichkeit 
Mitten in der weltweiten Pandemie-Krise, die Franziskus als scho-
nungslose Offenbarung der »Systemfehler der bisherigen Weltord-
nung«23 wahrnimmt, veröffentlicht Papst Franziskus seine zweite 
Sozialenzyklika Fratelli tutti (2020). Wie in Laudato si‘ (2015) ist der 
Text als ganzer durch Franz von Assisi inspiriert24; Zeitpunkt und 
Ort der Unterzeichnung am Vortag des Heiligenfestes in Assisi un-
terstreichen dies. Er lädt alle »Brüder und Schwestern« (FT 1) ein, 
sich als Geschwister zu begreifen und dementsprechend zu leben. 
Während der Titel in Deutschland vielfach als Frauen exkludierend 
kritisiert wurde25, legt sich im italienischen Kontext eine andere 
Assoziation nahe: Gegenüber dem partikularistischen, wenn nicht 

18) Vgl. Papst Franziskus: Die Enzyklika Laudato si‘. Über die Sorge für das 
Gemeinsame Haus. Vollständige, kommentierte Ausgabe, Freiburg 2015; Ma-
rianne Heimbach-Steins/Andreas Lienkamp, Die Enzyklika Laudato si‘ von Papst 
Franziskus. Auch ein Beitrag zur Problematik des Klimawandels und zur Ethik 
der Energiewende, JCSW 56 (2015), 155–179; Marianne Heimbach-Steins/Sabine 
Schlacke (Hg.), Die Enzyklika Laudato si‘. Ein interdisziplinärer Nachhaltig-
keitsansatz? Baden-Baden 2019.

19) Markus Vogt, Christliche Umweltethik. Grundlagen und zentrale Her-
ausforderungen, Freiburg i. Br. 2021, 240–267, hier: 241.

20) Vgl. Gerhard Kruip, Buen Vivir – leben in Einklang mit Mutter Erde, 
Amos-international 4/2015, 11–17; Cornelia Steinhäuser/Tillmann K. Buttschardt, 
Argentiniens ungleiche Diskurse zwischen nachhaltiger Entwicklung und buen 
vivir in der Enzyklika Laudato si‘, in: Heimbach-Steins/Schlacke (Hg.), Die Enzy-
klika Laudato si‘, 161–191; Vogt, Christliche Umweltethik, 245–248.

21) Zur Analyse des Ökologieverständnisses von Franziskus vgl. Klaus 
Dierksmeier, Umwelt als Mitwelt. Die päpstliche Enzyklika und der lateiname-
rikanische krausismo (Kirche und Gesellschaft 428), Köln 2016; Vogt, Christliche 
Umweltethik, 251–255.

22) Indem er den Begriff einer anthropozentrischen Deutung entzieht, kor-
rigiert er stillschweigend entsprechende Verwendungsweisen der früheren ka-
tholischen Sozialverkündigung (vgl. Vogt, Christliche Umweltethik, 251 f.).

23) Jürgen Erbacher, Der Traum von einer geschwisterlichen Welt, in: Ders. 
(Hg.), Papst Franziskus, Fratelli tutti. Die Enzyklika über die Geschwisterlich-
keit und die soziale Freundschaft. Mit Einführung und Register, Ostfildern 
2020, 9–18, hier 11. Die kurze Einführung gibt einen kursorischen Durchblick 
durch das facettenreiche Schreiben und ordnet seine Themen in Schrifttum 
und Schwerpunkte des Pontifikates ein.

24) Vgl. Jürgen Erbacher (Hg.), Papst Franziskus, Fratelli tutti, 11.
25) Vgl. Erbacher, Der Traum, 14 f. (mit Verweis auf einen erläuternden Arti-

kel von Nikolaus Kuster im Osservatore Romano).

5



228227 Theologische Literaturzeitung 150 (2025) 4

exkludierenden politischen Programm einer Partei namens Fratelli 
d’ Italia setzt die Enzyklika mit dem universalistischen Titel Fra-
telli tutti einen kritischen Akzent.26 Michael Czerny und Christian 
Barone betonen, dass die christlich-muslimische Dialogkonstella-
tion27, die Franziskus als eine Inspirationsquelle für seine Enzy-
klika nennt und im Eröffnungskapitel unter der bezeichnenden 
Überschrift »Ohne Grenzen« (FT 3–7) einführt, einen weiteren 
Interpretationszusammenhang für den gewählten Titel eröffnet: 
Mit einem starken Plädoyer für ein interreligiöses Ethos der Ge-
schwisterlichkeit antwortet die Enzyklika auf Zeichen der Zeit – 
erzwungene Abschottung als Erfahrung der Pandemie, intendierte 
Abschottung gegen Fremde und Anders-Religiöse als politisches 
Programm rechter Parteien rund um den Globus.28 Der Text, der 
sich über weite Strecken wie eine »Summe« oder »Synthese«29 des 
bisherigen Pontifikates liest30, wirbt nachdrücklich für ein nicht 
nur individuelles, sondern ausdrücklich politisches Ethos des ge-
schwisterlichen Zusammenlebens.

FT beansprucht das Umkehrpotential der Religionen und er-
hebt im Namen der Möglichkeit wie der Notwendigkeit, über den 
Status quo hinauszudenken und zu handeln, Einspruch gegen 
einen Politikstil, der nur partikularen (Macht-)Interessen dient. 
Im Namen des »konkreten Universalismus der Nächstenliebe« als 
Baustoff einer »offenen Welt« (Kap. 3) kritisiert Franziskus Hal-
tungen und Strategien, die er den »Schatten einer abgeschotteten 
Welt« (Kap. 1) zuordnet, u. a. Populismus, Rassismus, die in den 
sozialen Medien verbreitete Hassrede, Strategien der politischen 
und ökonomischen Ausgrenzung, die u. a. Menschen in der Mi-
gration hart treffen, und Formen moderner Sklaverei (vgl. auch die 
Problemanzeigen DI 33–42). Erneut charakterisiert er die weltweite 
Verschärfung von Konflikten als eine Art schleichend voranschrei-
tenden »dritten Weltkrieg« (»Weltkrieg in Stücken«, FT 25; 259), 
worin ihm die aktuellen Entwicklungen zunehmend Recht zu ge-
ben scheinen. Mit seinem Werben für eine ethische Neuorientie-
rung redet Franziskus nicht einem abstrakten und idealistischen 
Universalismus31 das Wort, der sich die realen Anderen vom Leib 
hält (vgl. FT 99 f–100; 142), sondern besteht – im Sinne des dritten 
oben eingeführten Prinzips – auf konkreten, kontextspezifischen 
Veränderungen, ausgehend von einer neuen Aufmerksamkeit 
für die »Peripherien in unserer Nähe« (FT 97), zugunsten der An-
erkennung der Würde eines jeden Menschen (vgl. FT 106 u. ö.). 
Gerade in der konkreten Verletzlichkeit des/der Anderen erkennt 
der geschwisterliche Mensch sich selbst und erfährt sich situativ 
zum Handeln herausgefordert, ohne die globale Dimension der 
Verantwortung aus dem Blick zu verlieren. Diese Spannung, die 
in der Unterscheidung zwischen »universaler Liebe« und »sozialer 
Freundschaft« Ausdruck findet, wird als grundlegend für eine hu-
mane Existenz in der global interdependenten Welt identifiziert 
(vgl. FT 146–150). 

Anhand der Parabel vom barmherzigen Samariter (Lk 10, 25–37; 
vgl. FT 62–86 u. ö.) führt Franziskus den religiös-ethischen Kernge-
danken der universalen Geschwisterlichkeit ein32: Liebe diskrimi-

niert nicht, sie grenzt nicht aus, sondern verbindet – und zwar ohne 
Grenzen (FT 62). Unter diesem universalistischen Vorzeichen lädt 
Papst Franziskus zu einer »existenziellen« Lektüre ein: Sie bezieht 
alle Perspektiven ein, die die Geschichte anbietet – die der Räuber, 
der Vorübergehenden, des am Boden Liegenden und des Samari-
ters (vgl. FT 72–79). Die Frage »Mit wem identifizierst du dich?« (FT 
64) öffnet einen Weg, sich ansprechen zu lassen (vgl. FT 56), eigene 
Wahrnehmungs- und Verhaltensmuster zu bedenken und sich 
der notwendigen Unterscheidung der Geister zu stellen, um eine 
»grundlegende Option« zu treffen, weil wir »wählen […] müssen, 
um diese Welt, an der wir leiden, zu erneuern« (FT 67). Gemessen 
an diesem Ziel geht, so Franziskus, kein Weg an der Identifizie-
rung mit dem Samariter vorbei, der für die Einsicht in die »Mög-
lichkeiten der Mitverantwortung« steht. Sie oszillieren zwischen 
unmittelbarer persönlicher Nähe und politischem Engagement 
(vgl. FT 78 u. ö.). Ausgehend von dem biblischen Gleichnis richtet 
die Enzyklika die Aufmerksamkeit auf die universale Dimension  
der »geschwisterlichen Liebe«: Sie ist auf eine/n bestimmte/n 
Andere/n ausgerichtet und sprengt doch die gewohnten Grenzen 
von Zugehörigkeit und wechselseitiger Verpflichtung. Ob die hil-
febedürftige Person zur gleichen (Volks-)Gruppe gehört und/oder 
den gleichen Glauben hat, ist irrelevant. Bedeutung hat allein, sich 
das Leid des/der Anderen als unausweichlichen Ansatzpunkt des 
Handelns anzueignen (vgl. FT 62; 79). In diesem Sinne eröffnet die 
Enzyklika ethische Perspektiven für eine Politik der Anerkennung, 
die einem nicht-individualistisch enggeführten Verständnis von 
Menschenrechten verpflichtet ist (FT 111). 

Globales Gemeinwohl 
Das genuine Recht jedes Menschen auf Anerkennung muss sich 
– im Sinne der ganzheitlichen Ökologie – im Streben nach dem 
globalen Gemeinwohl materialisieren. Die zerstörerischen Fol-
gen des menschengemachten33 Klimawandels, der Erderwärmung, 
der Wasserknappheit und des Verlusts an Artenvielfalt zwingen 
Viele, ihre Heimat zu verlassen, und liefern sie als »Umweltflücht-
linge« einer großen »Gleichgültigkeit« (u. a. LS 14; 25; 52) bzw. der 
zunehmend aggressiven Abwehr- und Abschottungspolitik in den 
Zielregionen ihrer Flucht aus. Die Enzyklika kritisiert eine ma-
terialisierte Kultur, die Menschen an den Rand der Gesellschaft 
dränge und sogar wie ein »Wegwerfgut« behandle (vgl. EG 53; FT 
22). Ursachen für die überproportionale und ungerechte Belastung 
der Armen sieht Franziskus in dem global wirksamen »technokra-
tischen Paradigma« (vgl. LS 106–114; FT 166; FT 177; LD 20–33), einer 
entsprechenden Wirtschaftsweise sowie den extrem ungleichen  
Eigentums- und Machtverhältnissen. Seine Kritik einer »Wirtschaft 
der Ausschließung« (EG 53–54; FT 155) richtet sich gegen eine Ver-
götzung des Wirtschaftssystems (vgl. EG 54) und gegen Entschei-
dungen, die den »Vorrang des Menschen« vor den Dingen leugnen 
(EG 55). Mit dieser Kulturkritik korrespondiert die Verantwor-
tungszuschreibung an die Wohlstandsländer des globalen Nor-
dens; sie tragen eine schwere »ökologische Schuld« (LS 51) gegenüber 
den Armen des globalen Südens, insofern ihre Wirtschaftsweise 
partikulare Interessen auf Kosten der heutigen Armen und der 
kommenden Generationen verfolge. Dagegen müssten der Mensch, 
seine Würde und »die Achtung des Gemeinwohls ins Zentrum allen 
politischen, sozialen und wirtschaftlichen Handelns gestellt wer-
den« (FT 232). Deshalb propagiert Franziskus eine Sozialwirtschaft 
(vgl. FT 168; LS 156–158; FT 179), die der Ermöglichung von Huma-

26) Auf diese Bedeutungsdimension wies Kardinal Czerny bei einem Treffen 
mit Sozialethikern und Sozialethikerinnen in Dortmund am 26. Januar 2024 hin. 

27) Vgl. dazu unten Abschnitt 4.
28) Czerny/Barone, Siblings all, 72–75.
29) A. a. O., 171.
30) Der differenzierte »Themenschlüssel« (Stichwortregister) in Erbacher 

(Hg.) Papst Franziskus, Fratelli tutti, 211–227, bietet ein hilfreiches Instrument 
zur Erschließung des Textes. 

31) Im Gegenteil verweist er auf die biblische Turmbauerzählung (Gen 11), 
die die Einheits-Ideologie eines abstrakten Universalismus zurückweise (vgl. FT 
144).

32) Dieser Abschnitt basiert auf Heimbach-Steins u. a., Die Enzyklika Fratelli 
tutti, 8 f.

33) Das Apostolische Schreiben Laudate Deum (4. Oktober 2023) unter-
streicht – explizit gegen auch in der Kirche anzutreffende, »wenig vernünftige« 
Bestreitungen – die unbezweifelbaren anthropogenen Ursachen des Klimawan-
dels, vgl. LD 11–14.

6



230229 Theologische Literaturzeitung 150 (2025) 4

nität und konkreter Freiheit für alle Menschen sowie dem Leitbild 
nachhaltiger Entwicklung dient. Es braucht dafür den Primat der 
Politik (vgl. FT 108; 161; 177) zur Rahmung und Steuerung der global 
verflochtenen wirtschaftlichen Interaktionen und Organisationen 
unter der regulativen Idee des globalen Gemeinwohls. Dass das 
Gemeinwohl immer auch global gedacht werden muss, gehört seit 
dem II. Vatikanischen Konzil (vgl. GS 26) zum Grundbestand der 
Katholischen Soziallehre. Franziskus liest es als Leitidee einer Poli-
tik, die – in Abgrenzung von einem ideologischen Populismus – das 
»Volk« (span. pueblo) als Subjekt und Adressat in den Vordergrund 
stellt, und als Maßstab für die globale politische Steuerung durch 
die internationalen Institutionen.34 Er denkt die institutionelle 
Steuerung horizontal und polyzentrisch im Sinne der Polyeder-
Metapher (EG 236) – analog zu der prinzipiellen Vorordnung von 
Prozessualität (Zeit) über das Definitorische (Raum). Von hier her 
erschließen sich neue multilateralistische Akzente (vgl. FT 172 f.; 
257), zu denen nicht zuletzt eine explizite Würdigung der Rolle der 
internationalen Zivilgesellschaft als Kontrollinstanz politischer 
Macht und als Gegenmacht gehört (LD 37 f.).

Zudem verbindet Franziskus das globale Gemeinwohl mit der 
ebenfalls in der Soziallehre der Kirche verwurzelten, schöpfungs-
theologisch begründeten Leitidee der Gemeinwidmung der Erden-
güter und rückt beides wesentlich stärker als die Tradition in die 
Nähe der »global commons«35. Damit bringt er einen innovativen 
Impuls in das katholische Gemeinwohl-Denken ein und deutet 
eine Richtung zur Operationalisierung dieser politischen Zielvor-
stellung an.36 Die Kategorie des globalen Gemeinwohls fungiert 
bei Franziskus als ein »Suchbegriff, um den Primat des Politischen 
vor dem Ökonomischen zugunsten der Sicherung der Stabilität 
und langfristigen Bewohnbarkeit des ›gemeinsamen Hauses‹ zu-
rückzugewinnen […].«37 In diese Linie lässt sich auch der konstruk-
tive, gleichwohl im Blick auf deren umfassende Verwirklichung 
kritische Rekurs auf die Menschenrechte als Instrumentarium 
zum Schutz der Menschenwürde einordnen (vgl. FT 22; 189; auch 
DI), wobei die traditionellen Spannungen zwischen katholischer 
Moralverkündigung und insbesondere den Selbstbestimmungs- 
und reproduktiven Rechten38 fortbestehen. FT führt Menschen-
rechte und Gemeinwidmung der Güter u. a. in der Argumenta-
tion zugunsten eines ursprünglichen Rechts von Migranten und 
Migrantinnen, an einem Ort Aufnahme zu finden, an dem sie 
ihren Lebensunterhalt sichern können (FT 129), zusammen. Vor 
allem im Hinblick auf die Peripherien und die von Ausschließung 
Bedrohten, die Armen, Versklavten, Opfer von Menschenhandel 
wirbt Franziskus eindringlich für ein gemeinschaftliches und po-
litisches Ethos der Anerkennung und Inklusion. 

Die Enzyklika untermauert menschenrechtlich bedeutsame 

Positionen der neueren katholischen Sozialverkündigung: die kla-
re Verurteilung der Todesstrafe, die im Jahr 2018 eindeutig im Ka-
techismus der katholischen Kirche festgeschrieben wurde, und der 
lebenslangen Freiheitsstrafe (vgl. FT 263–269) sowie die Ächtung 
des Krieges (vgl. FT 256–262). Dass dem Anliegen des Weltfriedens 
in FT über die explizite Ablehnung des Krieges hinaus eine zentra-
le Rolle zu kommt, deutet bereits die Bezugnahme auf Franziskus 
von Assisi als Sämann des Friedens (vgl. FT 2) an. Der Ansatz eines 
konkreten ethischen Universalismus, der auf allen Ebenen sozialer 
und politischer Kommunikation auf Dialog und die gewaltfreie 
Überschreitung ausschließender Grenzen setzt, bestimmt den 
Text. Markus Vogt liest die Enzyklika daher als friedensethisch 
zentriert und nennt dafür vier Argumente: (1) die Diagnose der 
akuten Gefährdung des Weltfriedens, (2) den wiederholten Rekurs 
auf den gemeinsamen Aufruf zum Engagement für den Frieden 
mit dem Großimam Al-Tayyeb (vgl. FT 5; 29; 136; 192; 285), (3) den 
Befund, dass das semantische Feld Frieden/Krieg/Gewalt im Text 
dominiert und sowohl theologisch als auch sozialethisch intensiv 
bearbeitet wird, sowie (4) die Gewichtung der »Friedensbotschaft 
[als] innovative Mitte der Enzyklika, aus der ihre vielfältigen The-
men Einheit, ihr sozialethisches Profil und eine besondere Aktua-
lität gewinnen«39.

IV  Religion(en) als Akteure und religiöses Ethos  
als Inspirationsquelle des Wandels

In seinen Sozialenzykliken adressiert Papst Franziskus, entspre-
chend der Reichweite und Dringlichkeit seiner Themen, jeweils die 
gesamte Weltöffentlichkeit. Dabei akzentuiert er – ebenso konse-
quent wie im Corpus der Sozialenzykliken innovativ – die weltge-
sellschaftliche Rolle der Religionen, ihre Potentiale als Akteure des 
sozial-ökologischen und kulturellen Wandels sowie den Beitrag, 
den sie zur Schaffung einer friedlicheren Welt zu leisten gefordert 
sind. LS rekurriert auf die schöpfungstheologische Inspirationskraft 
orthodoxer Theologie und zitiert ausführlich den Ökumenischen 
Patriarchen von Konstantinopel, Bartholomaios (vgl. LS 7–9). Zu-
dem verweist Franziskus im Zusammenhang mit den spirituellen 
Ressourcen einer ökologischen Umkehr auf den Sufi Ali Al-Khaw-
was (vgl. LS 234). Die Enzyklika zur universalen Geschwisterlichkeit 
intensiviert die interreligiöse Spur des Dialogs: Papst Franziskus 
nennt die Begegnung und den Austausch mit Groß-Imam Ahmad 
Al-Tayyeb, dem Leiter der Al-Azhar-Universität, im Jahr 2019 als 
eine Inspirationsquelle für das Lehrschreiben. Im Schlusskapitel zi-
tiert er aus ihrem gemeinsam veröffentlichten Dokument von Abu 
Dhabi40 den Aufruf für Frieden, Gerechtigkeit und Geschwister-
lichkeit samt der Selbstverpflichtung auf eine »Kultur des Dialogs 
als Weg, die allgemeine Zusammenarbeit als Verhaltensregel und 
das gegenseitige Vertrauen als Methode und Maßstab« (FT 285). Die 
ausdrückliche Anerkennung des islamischen Religionsführers als 
Inspirator und Dialogpartner ist ein Zeichen der »Geschwisterlich-
keit« und nimmt zugleich die Religionen als eine Quelle dieser Hal-
tung, insbesondere für die Überwindung von Gewalt und für den 
Frieden, in die Pflicht (vgl. FT 281–285). Ausdrücklich unterstreicht 
er den Mehrwert religiösen Glaubens, einen nicht durch wissen-
schaftliche Rationalität ersetzbaren Zugang zur Dignität des/der 
Anderen in der gemeinsamen Bezogenheit auf Gott zu erschließen 
(vgl. FT 272–276). 

34) Vgl. zu den politik- und wirtschaftsethischen Positionen und Implika-
tionen der Enzyklika Fratelli tutti Heimbach-Steins u. a., Die Enzyklika Fratelli 
tutti, 16–31.

35) Diese Konnotation, die in der deutschen Übersetzung von FT nicht er-
kennbar ist, wird durch den lateinischen Text klar belegt und bildet sich in etli-
chen anderssprachigen Übersetzungen ab, vgl. Marianne Heimbach-Steins, Po-
lyzentrik und Dialog. Ansatzpunkte für eine politische Architektur des globalen 
Gemeinwohls in der Enzyklika Laudato si‘ (2015), in: Heimbach-Steins, Marian-
ne, u. a. (Hg.): Globales Gemeinwohl. Sozialwissenschaftliche und sozialethische 
Analysen (GER 17), Paderborn 2020, 115–138, hier 124.

36) Vgl. Bernhard Emunds/Matthias Möhring-Hesse, Die ökosoziale En-
zyklika. Sozialethischer Kommentar zum Rundschreiben Laudato si‘, in: Papst 
Franziskus: Die Enzyklika Laudato si‘. Über die Sorge für das Gemeinsame Haus. 
Vollständige, kommentierte Ausgabe, Freiburg 2015, 219–355, hier 319–322.

37) Heimbach-Steins, Polyzentrik und Dialog, 135.
38) Von hier aus wäre eine grundlegende Kritik des Pontifikats aus der Per-

spektive einer gendersensiblen und intersektional arbeitenden theologischen 
Ethik zu entwickeln (vgl. u. a. Heimbach-Steins u. a., Die Enzyklika Fratelli  
tutti, 31–35). 

7

39) Markus Vogt, Die Botschaft von Fratelli tutti im Kontext der Katho-
lischen Soziallehre, in: MThZ 72 (2021) 108–123, hier: 114 f.

40) Papst Franziskus und Großimam Ahmad Al-Tayyeb, Über die Brüderlich-
keit aller Menschen für ein friedliches Zusammenleben in der Welt (4. Febr 2019), 
L’Osservatore Romano (Dt.), 49 (2019) Nr. 7 (15. Febr. 2019), 8.



232231 Theologische Literaturzeitung 150 (2025) 4

Die bewusste interreligiöse Rahmung der sozialethischen An- 
liegen entspricht dem beharrlichen Plädoyer des Papstes, der »uni-
versalen Dimension« der »geschwisterlichen Liebe« Ausdruck zu ge- 
ben und die Offenheit »für den Dialog mit allen Menschen guten  
Willens« (alle Zitate: FT 6) zu befördern. Dem Anderen auf Augen- 
höhe zu begegnen und Konfliktlösung durch Dialog anzustreben 
(vgl. FT 190; 198 u. ö.), entspricht der Geschwisterlichkeit, für die Papst  
Franziskus nicht nur mit Blick auf die zwischenmenschliche, son- 
dern auch auf die im weitesten Sinn politische Kommunikation  
wirbt. Das Prinzip Dialog bildet einen politischen Ausdruck der 
»universalen Liebe«, die mit Differenzen und Konflikten umge- 
hen kann, ohne die eigene Identität preiszugeben, aber auch ohne  
Machtasymmetrien auszuspielen und der/dem Anderen/Fremden 
mit Gewalt zu begegnen, um das Eigene zu schützen.

 
V  Ausblick

Papst Franziskus versteht die epochalen Krisenphänomene als Kon- 
text, in dem die Kirche ihren Auftrag der Evangelisierung wahr-
nimmt. Dies verlangt eine sorgfältige Erforschung und Deutung 
der »Zeichen der Zeit« (GS 4).41 Deren Deutung »im Licht des Evan-
geliums«, die das II. Vatikanum der Kirche ins Stammbuch ge-
schrieben hat, liest Franziskus, ignatianisch geschult, als Aufgabe 
der Unterscheidung der Geister, die zu Wahlentscheidungen führen 
soll, deren antithetische Struktur das Analysekapitel von EG (50–
109) mit den Überschriften »Nein zu …« bzw. »Ja zu …« spiegelt: »Wir 
stehen hier vor einer großen Verantwortung, weil einige gegenwär-
tige Situationen, falls sie keine guten Lösungen finden, Prozesse 
einer Entmenschlichung auslösen können, die dann nur schwer 
rückgängig zu machen sind. Es ist angebracht zu klären, was eine 
Frucht des Gottesreiches sein kann, und auch, was dem Plan Gottes 
schadet. Das schließt nicht nur ein, die Eingebungen des guten und 
des bösen Geistes zu erkennen und zu interpretieren, sondern – und 
hier liegt das Entscheidende – die des guten Geistes zu wählen und 
die des bösen Geistes zurückzuweisen.« (EG 51) Die vier Prinzipien, 
die oben vorgestellt wurden (s. o. 2.), fungieren als Leitlinien für 
verantwortlich zu treffende Wahlentscheidungen im kirchlichen 
wie im politischen Raum. 

Franziskus folgt in theologischen wie in ethischen Fragen 
einem »pastoralen« bzw. praktischen Grundansatz. Er legt den 
Akzent nicht auf Begründungsdiskurse, sondern darauf, Miss-
stände beim Namen zu nennen, Handlungsherausforderungen zu 
identifizieren und zu deren Bearbeitung in möglichst breiten Alli-
anzen zu ermutigen. Sein Programm bietet er in oft persönlichen, 
ermutigenden, aber auch herben kritischen Worten an. Er pflegt 
keinen akademisch-abwägenden, sondern eher einen prophetisch-
kritischen Sprachduktus und scheut nicht vor polarisierenden  
Äußerungen zurück. Sein Redegestus und die Symbolhandlungen, 
mit denen er die Aufmerksamkeit der Weltöffentlichkeit erregt, 
unterstreichen die Dringlichkeit seiner Anliegen. Er vertritt eine 

ernsthafte Option für die Armen und wirbt für aktive Gewaltfrei-
heit42, nutzt biblische Ressourcen und – gemeinsam mit Reprä-
sentanten anderer Weltreligionen – Potentiale der Religion(en) für 
die möglichst gemeinsame Arbeit an einer gerechteren Welt. Sein 
Werben für sozial-ökologische Verantwortung, für ein Ethos der 
Geschwisterlichkeit, für den Frieden und für die wechselseitige 
Anerkennung religiöser Identitäten überschreitet Grenzen, an de-
ren Befestigung gegenwärtig andere Akteure (auch innerhalb der 
Kirche) vehement arbeiten. 

Dennoch erscheint das Bild des bisherigen Pontifikates ambi-
valent. Zwar wurden ansatzweise (pastorale) Handlungsräume 
gegenüber vermeintlich unveränderlichen Lehrpositionen geöff-
net, dennoch harren schmerzhafte Konflikte der Lösung – und 
einstweilen werden Menschen, denen ihre Zugehörigkeit zur Kir-
che wichtig ist, weiterhin marginalisiert, wenn nicht exkludiert, 
weil sie nicht in das heteronormative Gefüge lehramtlicher Bezie-
hungsmoral passen. Das Zeugnis pastoraler Zuwendung, das der 
Papst immer wieder gibt, ist kontaminiert durch den Zustand der 
Institution, die er leitet, und wird nicht selten als paternalistische 
Herablassung wahrgenommen. Seine Kritik des Klerikalismus 
scheint stecken geblieben im Dickicht des ungebrochenen mon-
archischen Habitus, den auch er als Papst – trotz einer bemerkens-
werten symbolischen »Abrüstung« – nicht abgelegt hat. Synoda-
lität als kirchliche Sozialform des Dialogs zu propagieren, ist das 
eine, ihr eine verbindliche Zielrichtung im Sinne echter Partizi-
pation der Gläubigen zu geben, etwas anderes. Letzteres kann nur 
gelingen, wenn die Kritik kirchlicher Machtausübung nicht bloß 
tugendethisch auf der Ebene des »Berufsethos« der Kleriker geübt 
wird, sondern auch konsequent an das institutionelle Gefüge der 
Kirche herangetragen wird. 

Abstract

Based on the Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium and the  
socio-ethical encyclical letters of Pope Francis, the article develops 
the theological-ethical trajectories of his papacy. On the one hand, 
it deals with the Church’s claim to go »to the margins« in the sense 
of the option for the poor in its worldwide commitment and to in-
tegrate its own global diversity on a synodal basis (2.). On the other 
hand, the socio-ecological and political-ethical orientations of an 
ethics of change in the face of global crises (3.) – integral ecology, 
universal fraternity, global common good – are outlined under the 
sign of the public commitment of the church and Christians. The 
focus is also on the role that Pope Francis ascribes to the develop-
ment of an interreligious ecumenism in the service of a just and 
peaceful coexistence (4.). In the outlook, a preliminary assessment 
of the change initiated by the current pontificate is made with all 
due caution.

8

41) Vgl. zur Bedeutung einer Hermeneutik der Zeichen der Zeit für Franzis-
kus Czerny/ Barone, Siblings All.

42) Vgl. hierzu auch die Botschaft des Papstes zum Weltfriedenstag 2017, 
Gewaltfreiheit: Stil einer Politik für den Frieden, online: https://www.vatican.
va/content/francesco/de/messages/peace/documents/papa-francesco_20161208_
messaggio-l-giornata-mondiale-pace-2017.html.




