219

2

THEOLOGISCHE LITERATURZEITUNG 150 (2025) 4

220

Marianne Heimbach-Steins

Leitmotiv »Geschwisterlichkeit«

Theologie und Ethik von Papst Franziskus

I Einleitung

Die Wahl von Jorge Mario Bergoglio zum Papst am 13. Mirz 2013 be-
deutete in mehrfacher Hinsicht ein Novum in der Geschichte des
romischen Papsttums: Franziskus ist der erste Lateinamerikaner
und der erste Jesuit auf dem Stuhl Petri. Er ist auch der erste, der
den Bettelordensgriinder und Kirchenreformer Franziskus von As-
sisi als Namenspatron wihlte.! Der vormalige Kardinal von Buenos
Aires setzte bereits mit seinem ersten Auftritt als Papst einen neuen
Ton und Stil, der fiir sein Pontifikat charakteristisch werden sollte:
Er erschien ohne Prunkgewand in der weiSen Soutane und stellte
sich als »Bischof von Romc« vor - nicht als Oberhaupt der katho-
lischen Weltkirche. Er forderte die Gliubigen auf, fiir ihn den Segen
Gottes zu erbitten, ehe er selbst den Segen spendete. Indem er an-
kiindigte, sich mit den Gliubigen auf einen »Weg der Geschwister-
lichkeit« begeben zu wollen, setzte er im ersten Moment ein Stich-
wort, das fiir das Pontifikat programmatische Bedeutung erlangen
sollte. Die Symbolkraft des Beginns weckte starke Erwartungen an
eine Erneuerung der Kirche »von oben« und »von inneng, auch an
eine andere Theologie als jene, fiir die der Dogmatikprofessor und
Prifekt der Glaubenskongregation Joseph Ratzinger/Papst Bene-
dikt XVI. gestanden hatte. Im Riickblick auf mehr als eine Dekade
des Pontifikats zeigen sich Horizonterweiterungen, neue Aufmerk-
samkeitsschwerpunkte, eine gewandelte Sprache und ein neuer
Stil pipstlicher Auerungen, zugleich aber auch herausfordernde
Ungleichzeitigkeiten einer vielstimmigen Weltkirche, die zu ko-
ordinieren und zusammenzuhalten dem Papstamt obliegt und es
in dem Maf3e zu tiberfordern drohen, wie der kirchliche »Apparat«
Einheit als Uniformitit einfordert und die weltkirchliche Vielfalt
inkulturierter Katholizitit dem Erwartungsrahmen rémischer
Ordnungen unterordnet. Nicht nur ist der Papst mit Gegnern in
den eigenen Reihen konfrontiert; was er sagt bzw. sagen lisst, 1ost
auch weltkirchlich kontroverse Resonanzen aus.

Ziel dieses Beitrags ist es, ausgehend von den Weltrundschrei-
ben des Papstes theologisch-ethische Linien des Pontifikats in
seiner bisherigen Entwicklung herauszuarbeiten.? Die Skizze
ist im Horizont katholischer Theologie in Deutschland verortet
und sozialethisch perspektiviert; sie blickt aus dem hiesigen aka-
demisch-theologischen und kirchlichen Rezeptionskontext auf
den weltkirchlichen Horizont, in dem sich die Krifteverhiltnisse
und Einflusssphiren deutlich verschieben und die »alten« euro-
pdischen Kirchen sich zunehmend als dezentriert erfahren. Zen-

1) Vgl. zur personlichen Sicht des Papstes auf den Beginn seines Pontifikats:
Papst Franziskus mit Fabio Marchese Ragona, Leben. Meine Geschichte in der
Geschichte, Hamburg 2024, 203-225.

2) Hauptquellen fiir die folgende Studie sind das Apostolische Schreiben
Evangelii gaudium (EG, 2013), die Enzykliken Zaudato si“(LS, 2015) und Frazelli
turti (FT, 2020) sowie das Apostolische Schreiben Zaudate Deum (LD, 2023). Wei-
tere punktuell herangezogene Quellen werden sukzessive eingefiihrt. Nicht be-
rticksichtigt wird die Enzyklika Zumen fidei(2013), die zwar bereits im Pontifikat
des Franziskus veroffentlicht wurde, aber weitestgehend auf seinen Vorginger
zuriickgeht.

trale Themen des Pontifikats werden ausgehend von dem Aposto-
lischen Schreiben Evangelii Gaudium? (EG, 2013) identifiziert, das
als Franziskus’ »Regierungsprogrammc gilt (vgl. EG 14-16). Unter
dem Vorzeichen der Freude des Evangeliums sind sowohl die an
eine kirchliche Offentlichkeit gerichteten pastoralen als auch die
an die multireligiose und sikulare Weltoffentlichkeit adressierten
sozialethischen Stellungnahmen des Papstes zu lesen und deren
Themen zu erschlieSen: das Streben nach Synodalitit als Modus
der Integration einer zunehmend diversen Weltkirche (2.), sozial-
okologische und politisch-ethische Orientierungen einer Verin-
derungsethik angesichts der globalen Krisen (3.) sowie das Werben
fiir eine interreligiose Okumene (4.). Ein Ausblick auf die Ambiva-
lenzen des Pontifikats beschlief3t den Beitrag (5.).

IT Eine Kirche, die hinausgeht: Evangelisierung —
Dezentr(alis)ierung — Synodalitit

EG intoniert »einen bestimmten Stil der Evangelisierung« und 14dt
dazu ein, »diesen in allem, was getan wird, zu tibernehmenc (bei-
de Zitate: EG 18, Hervorhebung i. Orig.). Der Hinweis auf das Tun
ist ein Schliissel zum Charakter des Pontifikats; Texte und (sym-
bolische) Handlungen - Gesten, Besuche, Reisen, Begegnungen
usw. — sind vielfach aufeinander bezogen und machen Priorititen
des Papstes sinnfillig. Franziskus ist »kein professioneller Theo-
loge«*; er will nicht Professor oder Lehrer, sondern »Hirte« sein.
Michael Czerny und Christian Barone lesen Franziskus’ Enzykli-
ken als aktualisierende Rezeption® des pastoralen Ansatzes des II.
Vatikanischen Konzils: Wie Johannes XXIII. lehne Franziskus ein
Verstindnis von »Praxis« als blofSe Anwendung der »Lehre« ab und
insistiere auf der Notwendigkeit, die Trennung einer abstrakten
»Theologie« vom »pastoralen« Tun zu tiberwinden.® Authentische
Theologie bewihrt sich demnach in einer Praxis, die als Ausdrucks-
gestalt des (reflektierten) Glaubens die Botschaft des Evangeliums
performativ prisent setzt.

3) Beztige auf die pipstlichen Schreiben weise ich im Haupttext jeweils mit
der Angabe des Kiirzels + laufende Textnummer(n) in Klammern aus. EG rekur-
riert auf die XIII. Ordentliche Vollversammlung der Bischofssynode, die vom
7.-28. Oktober 2012 zum Thema »Die neue Evangelisierung fiir die Weitergabe
des christlichen Glaubens« getagt und an der er noch als Erzbischof von Bue-
nos Aires teilgenommen hat. Indem Franziskus das Genus des nachsynodalen
Apostolischen Schreibens wihlt, kniipft er zugleich an das fiir seine theologische
Prigung auch inhaltlich wegweisende nachsynodale Schreiben Pauls VI. Fvan-
gelii nuntiandi(1975; bezogen auf die Bischofssynode 1974) an.

4) Martin Maier, Die Methode Franziskus, HerKorr 3/2023, 14.

5) Vgl. Michael Czerny/Christian Barone, Siblings All, Signs of the Times. The
Social Teaching of Pope Francis, Mary Knoll - New York 2022, XXII-XXIV. Kardi-
nal Czerny war Sondersekretir fiir die Amazonas-Synode und ist seit 2022 Prifekt
des romischen Dikasteriums fiir die ganzheitliche menschliche Entwicklung.

6) Maier, Die Methode Franziskus, 13, verweist dafiir v. a. auf die lateinameri-
kanische Bischofsversammlung von Aparecida (2007), die maf3geblich von Jorge
Bergoglio als Erzbischof von Buenos Aires mitgeprigt wurde.



221 THEOLOGISCHE LITERATURZEITUNG 150 (2025) 4 222

»Freude des Evangeliums«

Franziskus verkniipft den Auftrag zur Evangelisierung mit dem bi-
blischen Leitmotiv Freude und greift damit ein Titelstichwort der
Pastoralkonstitution des II. Vatikanischen Konzils Gaudium et spes
auf. Gut paulinisch verkntipft er es mit der Liebe und dem Frieden als
weiteren »Friichten des Geistes« (vgl. EG 177 und 217). Dieser Ansatz
verlangt zu kliren, was den Kern der christlichen Botschaft und des
Angebots zu glauben ausmacht, wo der Evangelisierungsauftrag als
solcher eine Neugewichtung bestimmter Elemente der Uberliefe-
rung oder der Gewohnbheit sowie gegebenenfalls die Trennung von
Zeitbedingtem notwendig macht. Die Freude des Evangeliums wird
als unhintergehbares Kriterium fiir die Wahrhaftigkeit der Evangeli-
sierung stark gemacht: Damit sie »die Schénheit der heilbringenden
Liebe Gottes, die sich im gestorbenen und auferstandenen Jesus
Christus offenbart hat« (EG 36), sichtbar und erfahrbar werden lisst,
muss die Botschaft auf das Wesentliche des Glaubens hin elementari-
siert werden. Franziskus erinnert an die »Hierarchie der Wahrheiten«
in der Glaubens- und Morallehre (vgl. EG 36 f.); es diirften nicht ein-
zelne »Fragen [...] aus dem Zusammenhang gerissen werden, der ih-
nen Sinn [...] verleiht« (EG 34). Gegen die Fixierung auf einige wenige
(sexual-)moralische Themen als vermeintlich prioritire Gradmesser
des Katholischen fordert er, die Botschaft diirfe nicht »mit [...] zweit-
rangigen Aspekten gleichgesetzt« werden, »die, obwohl sie relevant
sind, nicht das Eigentliche der Botschaft Jesu Christi ausdrticken«
(EG 34). Das Evangelium kénne weder biirokratisch verwaltet noch in
einer selbstbeziiglichen Kirche museal konserviert werden.” Dem
elementaren Zusammenhang von Glauben und Ethos entsprechend,
miisse der im Evangelium Jesu Christi verwurzelte Glaube der bi-
blischen Botschaft konkret-praktischen Ausdruck geben, sie in den
realen Lebensverhiltnissen der angesprochenen Menschen ankom-
men lassen und verleiblichen. Der »sozialen Dimension des Evange-
liums« (EG 176 u. 6.) entsprechend muss die Kirche aus sich heraus
(vgl. EG 179) an die Rinder und tiber Grenzen gehen und die Leben
stiftende Botschaft des Evangeliums vor allem da konkret werden
lassen, wo menschliches Leben und Lebensméglichkeiten tiberhaupt
prekir werden.

Dementsprechend schligt Franziskus als Vorzugsregeln fiir die
Integration von Diversititen vier Prinzipien vor, »die mit den bi-
polaren Spannungen zusammenhingen, die in jeder gesellschaft-
lichen Wirklichkeit vorkommen« (EG 221): (1) Aus dem Prinzip »Die
Zeit ist mehr wert als der Raumc« folgt eine Priferenz fiir das Pro-
zesshafte gegeniiber dem Definitorischen (vgl. EG 223). (2) Aus dem
Prinzip »Die Einheit wiegt mehr als der Konflikt« resultiert die —
explizit friedensethische - Priferenz, den Konflikt notigenfalls »zu
erleiden, ihn zu 16sen und ihn zum Ausgangspunkt eines neuen
Prozesses zu machen« (EG 226). (3) Das Prinzip »Die Wirklichkeit
ist wichtiger als die Idee« formuliert die Priferenz fiir einen Realis-
mus der Inkarnation, der das Wort der Verkiindigung in einer Pra-
xis der Gerechtigkeit und der Liebe konkret werden lisst (vgl. EG
233). (4) Das Prinzip »Das Ganze ist dem Teil tibergeordnet« betrifft
die Spannung zwischen global-universaler und lokal-partikularer
Wirklichkeit; Franziskus verbindet es mit dem Modell des »Poly-
eder, welches das Zusammentreffen aller Teile wiedergibt, die in
ihm ihre Eigenart bewahren« (EG 236). Der Zusammenhang dieser
Prinzipien gibt Hinweise auf den Denkstil von Franziskus, der im
Folgenden konkreter skizziert wird.

Theologie des Volkes
Der pastoralen ErschliefSung des Evangelisierungsauftrags der Kir-
che entsprechen die Schwerpunkte des Pontifikats von Beginn an.

7)Vgl. u. a. Daniel Deckers, Papst Franziskus. Wider die Trigheit des Herzens.
Eine Biografie, Mtinchen 2014, 259-261.

Franziskus ist geprigt von der spezifisch argentinischen Gestalt
der »Befreiungstheologie als >teologia del puebloc (Theologie des
Volkes(), die weniger auf Instrumente der Sozialanalyse — oftmals
marxistischen Sozialtheorien nahe - zurtickgegriffen hat, als auf
Kulturanalysen, die Volksreligiositit, Literatur und Kunst ver-
bunden warend®. Kronzeugen dieser Theologie sind u. a. die theo-
logischen Lehrer Bergoglios: der argentinische Jesuit Juan Carlos
Scannone (1931-2019) und der italienisch-argentinische Theologe
Lucio Gera (1924-2012). Die Theologie des Volkes bildet fiir Papst
Franziskus offensichtlich auch den spezifischen Rahmen, in dem
er die katholischen Sozialprinzipien, allen voran das Personalitits-
prinzip, rezipiert (vgl. u. a. EG 221): »Jeder ist dann wirklich eine
Person, wenn er zu einem Volk gehort, und gleichzeitig gibt es kein
wahres Volk ohne Respekt vor dem Angesicht jeder Person.« (FT
182) Dieser sozialanthropologische Zusammenhang von Volk und
Person erweist sich als Schliissel sowohl zu der politisch bezogenen
Individualismuskritik des Papstes als auch zu der Option fiir die
Armen und der Vision einer »arme[n] Kirche fiir die Armen« (EG
198), die aus sich heraus und hinausgeht (vgl. EG 19-49; 179).” Mit
seinen Symbolhandlungen - z. B. seinen vielbeachteten Reisen nach
Lampedusa und zum griechischen Fliichtlingslager Moria oder der
FufSwaschung an Gefangenen am Griindonnerstag — wirbt Fran-
ziskus unermidlich fiir diese Dynamik der Dezentrierung. Dazu
gehort aber auch seine harsche Kritik des innerkirchlichen Kleri-
kalismus, einer kirchlichen Selbstzelebration, die er als »spirituelle
Weltlichkeit« (EG 93-97) und als »schreckliche Korruption unter
dem Anschein des Guten« (EG 97) geifelt und in der er eine tiefe
Entfremdung der Kirche vom Evangelium sieht. Dieser Wahrneh-
mung entspringen seine ostentative Distanzierung vom hofischen
Gehabe der Kurie und sein Bemtihen, den Stil der Kirchenleitung
zu verindern und die Beziehungen zwischen »Rom« und den Ver-
antwortlichen in der Weltkirche transparenter und effizienter zu
machen (erinnert sei etwa an die Bildung des Gremiums der acht
Kardinile) - ein miihsames, vielfach konterkariertes und nota bene
unabgeschlossenes Vorhaben.!? Immerhin konnte Papst Franzis-
kus eine Kurienreform umsetzen, die Impulse von EG zu reflektie-
ren scheint!!: Unter anderem wurde das Dikasterium fiir die Evan-
gelisierung aufgewertet und dem Papst direkt unterstellt; dass nun
auch Laien und Laiinnen vatikanische Behorden leiten kénnen,
kann als ein Schritt zur strukturellen Deklerikalisierung gedeutet
werden.

Synodalitdt

Die Aufgabe zu unterscheiden, was dem Leben dient, obliegt dem
gesamten »Volk Gottes« als dem Subjekt der Evangelisierung (vgl.
EG 111-134).1% Soll die Anerkennung dieses Subjekts und seiner
Kompetenz der praktischen Glaubensauslegung nicht nur auf dem
Papier stehen, muss sich die kirchliche Kommunikation am Struk-
turprinzip Synodalitdt und an der Kommunikationsform Dialog
ausrichten. Papst Franziskus wird nicht mitide, beides zu betonen
und einzufordern. Von EG an setzt er Signale fiir einen »synodalenc«
Stil kirchlicher Kommunikation und Partizipation. Ein fiir Auflen

8) Margit Eckholt, »... bei mir erwichst die Theologie aus der Pastoral«: Lucio
Gera - ein »Lehrer in Theologie« von Papst Franziskus, StdZ 139 (2014), 157-172,
hier 158.

9) Maier, Die Methode Franziskus, 13.

10) Vgl. Andreas Batlogg, Fratelli tutti - ignatianisch gelesen, MThZ 72 (2021),
91-107, hier 93 f.

11) Am 19.03.2022 wurde mit der Apostolischen Konstitution Praedicate Evan-
gelium das Reformprogramm in Kraft gesetzt.

12) Die professionellen Verkiindiger und Verkiindigerinnen sind verant-
wortlich, die ganze Gemeinde darin zu unterstiitzen. Franziskus entwickelt die-
sen Aspekt mit einer Reflexion auf die Homilie (vgl. EG 135-159) als »Priifstein«
fiir die Nihe und die Kontaktfihigkeit eines Hirten zu seinem Volk« (EG 135).



223 THEOLOGISCHE LITERATURZEITUNG 150 (2025) 4 224

stehende marginal erscheinendes, gleichwohl sprechendes Signal
ist die neuartige Zitationspraxis in Franziskus’ Texten: Indem er
vor allem in EG und in LS Dokumente nationaler und kontinen-
taler Bischofskonferenzen breit zitiert, bricht er mit dem selbstrefe-
rentiellen kurialen Stil, nur friihere Pipste und allenfalls rémische
Kongregationstexte zu zitieren. Damit zeigt er Bereitschaft, sich
als »Bischof von Rome« in das weltweite Bischofskollegium einzu-
reihen, die Leitung der Kirche »weltkirchlich« und nicht nur »r6-
misch« verstehen zu wollen. Dazu passt, dass er das von Paul VI.
etablierte Institut der Bischofssynode ausgiebig nutzt, um wich-
tige Themen auf weltkirchlicher Ebene und in der entsprechenden
Diversitit zu bearbeiten: Die beiden Versammlungen des Welt-
episkopates 2014/2015 zu Fragen der Familienpastoral behandelten
ein breites Themenspektrum einschliefflich der Anerkennung von
Lebensformen, die dem lehramtlichen Ehe- und Familienverstind-
nis nicht entsprechen. Mit ungewohnter Transparenz erlaubten die
begleitenden Dokumente Einblick in die vielstimmige Diskussion,
in die Bearbeitung von Dissensen zu kontextspezifisch dringenden
und weltkirchlich strittigen Themen (z. B. Partnerschaften und Fa-
miliengriindungen gleichgeschlechtlich liebender Menschen). Die
Offenheit der Debatte spiegelt sich allerdings nur schwach in der
»Ergebnissicherungc, die das nachsynodale Schreiben Amoris laeti-
tia (2016) bietet.!3 Gerade in Deutschland hat das viele Hoffnungen,
z. B. auf eine kirchliche Anerkennung gleichgeschlechtlicher Part-
nerschaften, enttiuscht. Unterschitzt wurde dabei zuweilen die
Priferenz dafiir, »Prozesse in Gang zu setzen anstatt Riume zu be-
sitzen« (EG 223), die Franziskus mit dem synodalen Vorgehen ver-
bindet, um der weltkirchlichen Vielfalt und Divergenz konstruktiv
zu begegnen. Aus dem Horen der vielen Stimmen mochte er Ach-
tung fir die Verschiedenheit der Erfahrungen und der kontextspe-
zifischen Herausforderungen und neue Ansitze fiir inkulturierte
Losungen generieren und eher den Weg zu geduldiger Beratung
als zu schnellen Entscheidungen 6ffnen, die nicht alle mitneh-
men.'4 In weltkirchlich strittigen Fragen setzt er (deshalb?) auf die
Offnung pastoraler Moglichkeiten, ohne Festlegungen kirchlicher
(Moral-)Lehre, die dem als pastoral moglich Erkannten widerspre-
chen, grundsitzlich auf den Priifstand zu stellen. Leitend scheint
dabei - angesichts der bis zur Unvereinbarkeit verschiedenen Re-
zeptionshaltungen in der Weltkirche, mit denen Franziskus seit
Beginn seines Pontifikates konfliktiv konfrontiert ist — die zweite
der oben eingefiihrten Priferenzen, die Einheit tiber Konflikt stellt
(vgl. EG 226). Er bettet seine Vorgehensweise in eine pastorale Theo-
logie der Barmherzigkeit ein, deren programmatischer Bedeutung
als Kompass der Evangelisierung (vgl. EG 24; 114; 193 f. u. 8.) er in
seinen Lehrschreiben wie auch durch die Ausrufung eines auf3eror-
dentlichen Heiligen Jahres der Barmherzigkeit!® (2015) Nachdruck
verleiht.

Die Auseinandersetzungen der letzten Jahre zwischen der ka-
tholischen Kirche in Deutschland und der romischen Kurie so-
wie dem Papst veranschaulichen die angedeutete Problematik;
zugleich verweisen sie auf kontextuell divergierende Verstehens-
modelle von Synodalitit. Das romische, im kanonischen Recht
verankerte Modell der Synode, mit dem der Papst arbeitet und
dessen alleiniger »Regent« er ist, sicht eine echte Partizipation
der Gliubigen nicht vor. Es geht vom Modell des »gemeinsamen
Weges« der Bischofe aus; der Papst lddt sie ein zur gemeinsamen

13) Vgl. Marianne Heimbach-Steins u. a., Familiale Diversitit und pastorale
Unterscheidung. Eine theologisch-ethische Analyse zum nachsynodalen Schrei-
ben Amoris laetitia, ICS-Arbeitspapier Nr. 5, Miinster 2016.

14) Vgl. u. a. Batlogg, Fratelli tutti.

15) Vgl. dazu die Verkiindigungsbulle Misericordiae vultus (11.04.2015, VAS
200) sowie das Apostolische Schreiben Misericordia er misera zum Abschluss des
auflerordentlichen Heiligen Jahres der Barmherzigkeit (20.11.2016, VAS 207).

Beratung und Unterscheidung, und nachdem er sie gehort hat,
obliegt ihm das Entscheiden tiber die behandelten Fragen. Inso-
fern setzte Franziskus ein markantes Signal fiir Synodalitit, als er
nach der Weltsynode 2024 auf ein Nachsynodales Schreiben ver-
zichtete und statt dessen die Synodenbeschliisse unmittelbar in
Kraft setzte. Der weltweite synodale Weg, den Papst Franziskus
2019 initiiert hat, will eine gewisse Reprisentation der Gliubigen
und eine nicht nur tiber Befragungen erméglichte Artikulation
ihrer Anliegen ermoglichen; jedoch zeigen Erfahrungen wie etwa
die Europdische Synodalversammlung in Prag (im Februar 2023)
nicht nur praktische, sondern auch tiefgreifende theologische
Herausforderungen eines Zukunft eréffnenden Umgangs mit
weltkirchlicher Diversitit.!® Dass Papst Franziskus selbst nicht
frei ist von Denk- und Reaktionsmustern, die dem synodalen An-
spruch entgegenstehen, lehrmiRig (noch) nicht einholbare Di-
versitit wenigstens geduldig auszuhalten, zeigen hiufig seine
mehr oder weniger spontanen, diskreditierenden Auferungen zu
»Gender«-Fragen. Zudem werden restriktive romische Beitrige
zu den Themen des Synodalen Weges der Kirche in Deutschland,
insbesondere zum Umgang mit geschlechtlicher und sexueller
Vielfalt sowie zur Anerkennung und kirchlichen Begleitung der
entsprechenden Lebensformen, nicht ohne die Zustimmung des
Papstes verlautbart.!” Auf allen Ebenen der Kirche wie in deren
Zusammenwirken erweist sich Synodalitit als ein Modell, in dem
das Programm Freude des Evangeliums mit dem Ringen um eine
Vielfalt inkludierende Einheit spannungsvoll zusammentrifft. Die
Herausforderung, Synodalitit umzusetzen, ist eine sowohl theolo-
gische als auch institutionelle, und gerade auf dieser Ebene treffen
die hierarchische Entscheidungsstruktur und der Anspruch echter
Partizipation der Gliubigen nach wie vor konfliktiv aufeinander.

III Verinderungsethik: Ganzheitliche Okologie —
universale Geschwisterlichkeit

Papst Franziskus versteht sein Amt als Hirtenamt (»Pastoral) im
Dienst einer Evangelisierung, die Gottes Barmherzigkeit, den Zu-
sammenhang von Gottes- und Nichstenliebe, den von Gott ver-
heiflenen Frieden in den Krisen der Zeit erfahrbar machen soll.
Einerseits setzt er auf die Praxis von Christinnen und Christen
sowie der kirchlich bestellten Verkiinderinnen und Verkiinder,
andererseits wirbt er fiir zivilgesellschaftliche und interreligidse
Allianzen zur Uberwindung konkreter Notlagen und strukturel-
ler Krisen. Die Impulse zu alternativen Praxismodi basieren auf
der in biblisch fundierter christlicher Anthropologie und Schép-
fungstheologie verankerten Uberzeugung, dass den Menschen die
Fihigkeit zu gemeinsamer Umkehr gegeben ist. Die Krisenanalysen
und die Kritik herrschender Handlungs- und Politikmuster unter-
fiittern die Dringlichkeit umzusteuern und eine menschheitsweite
konzertierte Aktion zu bilden: »Die dringende Herausforderung,
unser gemeinsames Haus zu schiitzen, schlief3t die Sorge ein, die
gesamte Menschheitsfamilie in der Suche nach einer nachhal-
tigen und ganzheitlichen Entwicklung zu vereinen, denn wir wis-
sen, dass sich die Dinge dndern konnen. Der Schopfer verlisst uns
nicht, niemals macht er in seinem Plan der Liebe einen Riickzieher,
noch reut es ihn, uns erschaffen zu haben. Die Menschheit besitzt
noch die Fihigkeit zusammenzuarbeiten, um unser gemeinsames

16) Vgl. dazu Johanna Rahner, In der Schwebe, HerKorr 3/2023, 23-25.

17) Vgl. u. a. die Schreiben des Dikasteriums fiir die Glaubenslehre Fiducia
supplicans(2023) und Dignitas infinita(2024). Letzteres nimmt explizit moralisch
diskreditierend zur Entscheidung von Menschen mit Geschlechtsdysphorie, ge-
schlechtsangleichende Operationen vornehmen zu lassen, Stellung (vgl. DI 60).



225 THEOLOGISCHE LITERATURZEITUNG 150 (2025) 4 226

Haus aufzubauen.« (LS 13) Bereits EG markiert sozial- und poli-
tisch-ethische Handlungsherausforderungen, die diesen Appell
konkretisieren: Unter den Leitmotiven der Liebe und des Friedens
profiliert das Schreiben die »soziale Verpflichtungg, die dem ganzen
Volk Gottes aus der Botschaft des Evangeliums erwichst (vgl. EG
176-185), und skizziert ausgehend von der Option fiir die Armen
grundlegende sozial- und wirtschaftsethische Anforderungen (vgl.
EG 186-216). Der Vorrang der Gemeinwohlorientierung als Voraus-
setzung des sozialen Friedens (vgl. EG 217-237) wird ebenso betont
wie die Verpflichtung zum Dialog als Beitrag zur weltweiten Frie-
densforderung (vgl. EG 238-241). Mit Laudato si‘ (LS 2015) werden
die sozialethischen Akzente um die dkologische Verantwortung er-
weitert, wihrend Fratelli tutti (FT 2020) unter dem Stichwortpaar
universale Geschwisterlichkeit und soziale Freundschaft zentrale
politisch-ethische Orientierungen biindelt. Beide Spuren laufen
in dem bisher jiingsten sozialethischen Schreiben Laudate Deum
(2023) zusammen.

Ganzheitliche Okologie
Die Enzyklika Laudato si'8, mit der erstmals in der Tradition
pipstlicher Sozialverkiindigung ein ganzes papstliches Lehrschrei-
ben der Okologiefrage gewidmet ist, leistet eine »lingst tiberfillige
strukturpolitische Ubersetzung des christlichen Schépfungsglau-
bens«!?. Das gezielt im Vorfeld der Pariser Welt-Klima-Konferenz
2015 platzierte Schreiben entwickelt, ausgehend von einer wissen-
schaftlich basierten Analyse der Klima- und Biodiversititskrise,
eine grundsitzliche theologisch-ethische Orientierung zur 6kolo-
gischen Verantwortung und setzt Impulse fiir einen schonenden,
die Folgen der Krise eindimmenden Lebensstil- und Politikwandel,
der alle Ebenen gesellschaftlichen, politischen und wirtschaftli-
chen Handelns lokal wie global adressiert und in die Pflicht nimmt.
Im Sinne der theologischen Hermeneutik der »Zeichen der
Zeit« analysiert LS die Verflechtung von 6kologischer und sozia-
ler Krise (LS 17-61) und begegnet der komplexen Herausforderung
mit einer dringenden Aufforderung zu einem vieldimensionalen
Dialog aller Handlungs- und Verantwortungsfihigen im Interesse
einer echten »dkologischen Umkehr« (vgl. LS 216—221). Voraus-
setzung dafiir sei es, ein instrumentelles Naturverstindnis zu
tiberwinden, ein Bewusstsein dafiir auszubilden, dass »alles mit-
einander verbundenc (LS 13; 16; 42; 89; 91; 117; 138; 240) ist, und die
menschliche Existenzweise als Teil alles Lebendigen zu verstehen.
Franziskus rekurriert daftir sowohl auf Ressourcen der christ-
lichen Tradition, namentlich die franziskanische Schopfungsspi-
ritualitit (vgl. LS 87), als auch der indigenen andinen Weisheit,
die Tradition des buen vivir, und auf die beiden Traditionen ver-
traute, in lateinamerikanischen Kontexten auch zur politischen
Leitmetapher gewordene Tradition der Mutter Frde (LS 1; 92).2° In
diesem Horizont weitet er das aus der katholischen Sozialverkiin-
digung vertraute Motiv der Menschheitsfamilie zur universalen
Schopfungsfamilie (vgl. LS 89) als theologische Leitidee, die eine so-

18) Vgl. Papst Franziskus: Die Enzyklika Laudato si‘. Uber die Sorge fiir das
Gemeinsame Haus. Vollstindige, kommentierte Ausgabe, Freiburg 2015; Ma-
rianne Heimbach-Steins/Andreas Lienkamp, Die Enzyklika Laudato si‘ von Papst
Franziskus. Auch ein Beitrag zur Problematik des Klimawandels und zur Ethik
der Energiewende, JCSW 56 (2015), 155-179; Marianne Heimbach-Steins/Sabine
Schlacke (Hg.), Die Enzyklika Laudato si‘. Ein interdisziplinirer Nachhaltig-
keitsansatz? Baden-Baden 2019.

19) Markus Vogt, Christliche Umweltethik. Grundlagen und zentrale Her-
ausforderungen, Freiburg i. Br. 2021, 240-267, hier: 241.

20) Vgl. Gerhard Kruip, Buen Vivir — leben in Einklang mit Mutter Erde,
Amos-international 4/2015, 11-17; Cornelia Steinhduser/Tillmann K. Buttschardt,
Argentiniens ungleiche Diskurse zwischen nachhaltiger Entwicklung und buen
vivir in der Enzyklika Laudato si‘, in: Heimbach-Steins/Schlacke (Hg.), Die Enzy-
klika Laudato si, 161-191; Vogt, Christliche Umweltethik, 245-248.

zial-6kologische Ethik ebenso wie eine Asthetik der Schépfung an-
leitet. Ausdriicklich weist LS eine Lesart des biblischen Schépfungs-
mythos als Rechtfertigung anthropozentrischer Naturausbeutung
zurtick und mahnt an, Gen 1 mit einer »geeigneten Hermeneutikg,
d. h. im gesamtbiblischen Sinnzusammenhang, zu lesen (LS 67).
In der Verbundenheit alles Lebendigen wird der Mensch gleich-
wohl bei seiner Verantwortungsfihigkeit behaftet: Trotz aller
destruktiven Krifte und Handlungsweisen ist er als Mitgeschopf
zu Umkehr und treuhinderischer Verantwortungsiibernahme in
Gottes Schopfung als dem allen gemeinsamen Lebenshaus fihig.
Franziskus vertritt mithin einen anthroporelationalen Ansatz
6kologischer Ethik in Verbindung mit einer Schopfungsisthe-
tik und -spiritualitit, die sich in der gelebten Verbundenheit der
Geschopfe sowie im Lob des Schépfers manifestieren.?! In diesem
Verstehenshorizont kritisiert er einen nicht nachhaltigen, tech-
nokratischen und vermachteten, sozial wie 6kologisch unverant-
wortlichen Umgang mit dem »gemeinsamen Haus« und entwirft
die Leitidee einer ganzheitlichen (integralen) Okologic (LS 137-162).
Sie integriert {iber die Trias nachhaltiger Entwicklung Umwelt -
Wirtschaft — Soziales hinaus kulturelle Aspekte; eine Kulturdkologie
miisse kontextsensitiv entwickelt werden und lokale Akteure, ins-
besondere die Ureinwohner, beteiligen sowie deren Lebenswirk-
lichkeiten und Traditionen (z. B. im Umgang mit dem Land) be-
rticksichtigen (vgl. LS 143-146); in diesem Sinne versteht Franziskus
Humandkologie als kontextspezifisch zu konkretisierendes Kriteri-
um von Lebensqualitit, etwa mit Bezug auf stidtische Sozialriume
und die Entwicklung des (6ffentlichen) Verkehrs.?? Die Verkniip-
fung von 6kologischer und sozialer Dimension ist konstitutiv fiir
das politische und machtkritische Verstindnis von Okologie, mit
dem Franziskus auf ein alternatives, solidarisches Gesellschafts-
modell zielt. Als ethisches Konzept ruht es auf einer relationalen
Anthropologie auf, die in LS im Sinne der Verbundenheit aller Ge-
schopfe, in Fratelli tutti mit dem Leitwort der universalen Geschwi-
sterlichkeit vor allem als menschliche Verbundenheit im globalen
Maf3stab entwickelt wird.

Universale Geschwisterlichkeit

Mitten in der weltweiten Pandemie-Krise, die Franziskus als scho-
nungslose Offenbarung der »Systemfehler der bisherigen Weltord-
nung«?3 wahrnimmt, veréffentlicht Papst Franziskus seine zweite
Sozialenzyklika Fratelli tutti(2020). Wie in Laudato si‘(2015) ist der
Text als ganzer durch Franz von Assisi inspiriert?4; Zeitpunkt und
Ort der Unterzeichnung am Vortag des Heiligenfestes in Assisi un-
terstreichen dies. Er 14dt alle »Briider und Schwestern« (FT 1) ein,
sich als Geschwister zu begreifen und dementsprechend zu leben.
Wihrend der Titel in Deutschland vielfach als Frauen exkludierend
kritisiert wurde?, legt sich im italienischen Kontext eine andere
Assoziation nahe: Gegentiber dem partikularistischen, wenn nicht

21) Zur Analyse des Okologieverstindnisses von Franziskus vgl. Klaus
Dierksmeier, Umwelt als Mitwelt. Die pipstliche Enzyklika und der lateiname-
rikanische krausismo (Kirche und Gesellschaft 428), Kéln 2016; Vogt, Christliche
Umweltethik, 251-255.

22) Indem er den Begriff einer anthropozentrischen Deutung entzieht, kor-
rigiert er stillschweigend entsprechende Verwendungsweisen der friiheren ka-
tholischen Sozialverkiindigung (vgl. Vogt, Christliche Umweltethik, 251 f.).

23) Jiirgen Erbacher, Der Traum von einer geschwisterlichen Welt, in: Ders.
(Hg.), Papst Franziskus, Fratelli tutti. Die Enzyklika tiber die Geschwisterlich-
keit und die soziale Freundschaft. Mit Einfithrung und Register, Ostfildern
2020, 9-18, hier 11. Die kurze Einfiihrung gibt einen kursorischen Durchblick
durch das facettenreiche Schreiben und ordnet seine Themen in Schrifttum
und Schwerpunkte des Pontifikates ein.

24) Vgl. Jirgen Erbacher (Hg.), Papst Franziskus, Fratelli tutti, 11.

25) Vgl. Erbacher, Der Traum, 14 f. (mit Verweis auf einen erliuternden Arti-
kel von Nikolaus Kuster im Osservatore Romano).



227 THEOLOGISCHE LITERATURZEITUNG 150 (2025) 4 228

exkludierenden politischen Programm einer Partei namens Fratelli
d’ Italia setzt die Enzyklika mit dem universalistischen Titel Fra-
telli tutti einen kritischen Akzent.26 Michael Czerny und Christian
Barone betonen, dass die christlich-muslimische Dialogkonstella-
tion?’, die Franziskus als eine Inspirationsquelle fiir seine Enzy-
klika nennt und im Erdffnungskapitel unter der bezeichnenden
Uberschrift »Ohne Grenzen« (FT 3-7) einfiihrt, einen weiteren
Interpretationszusammenhang fiir den gewihlten Titel erdffnet:
Mit einem starken Plidoyer fiir ein interreligidses Ethos der Ge-
schwisterlichkeit antwortet die Enzyklika auf Zeichen der Zeit —
erzwungene Abschottung als Erfahrung der Pandemie, intendierte
Abschottung gegen Fremde und Anders-Religidse als politisches
Programm rechter Parteien rund um den Globus.28 Der Text, der
sich tiber weite Strecken wie eine »Summe« oder »Synthese«® des
bisherigen Pontifikates liest®?, wirbt nachdriicklich fiir ein nicht
nur individuelles, sondern ausdriticklich politisches Ethos des ge-
schwisterlichen Zusammenlebens.

FT beansprucht das Umkehrpotential der Religionen und er-
hebt im Namen der Moglichkeit wie der Notwendigkeit, tiber den
Status quo hinauszudenken und zu handeln, Einspruch gegen
einen Politikstil, der nur partikularen (Macht-)Interessen dient.
Im Namen des »konkreten Universalismus der Nichstenliebe« als
Baustoff einer »offenen Welt« (Kap. 3) kritisiert Franziskus Hal-
tungen und Strategien, die er den »Schatten einer abgeschotteten
Welt« (Kap. 1) zuordnet, u. a. Populismus, Rassismus, die in den
sozialen Medien verbreitete Hassrede, Strategien der politischen
und 6konomischen Ausgrenzung, die u.a. Menschen in der Mi-
gration hart treffen, und Formen moderner Sklaverei (vgl. auch die
Problemanzeigen DI 33—42). Erneut charakterisiert er die weltweite
Verschirfung von Konflikten als eine Art schleichend voranschrei-
tenden »dritten Weltkrieg« (»Weltkrieg in Stiicken«, FT 25; 259),
worin ihm die aktuellen Entwicklungen zunehmend Recht zu ge-
ben scheinen. Mit seinem Werben fiir eine ethische Neuorientie-
rung redet Franziskus nicht einem abstrakten und idealistischen
Universalismus3! das Wort, der sich die realen Anderen vom Leib
hile (vgl. FT 99 f-100; 142), sondern besteht — im Sinne des dritten
oben eingefiihrten Prinzips — auf konkreten, kontextspezifischen
Verinderungen, ausgehend von einer neuen Aufmerksamkeit
fiir die »Peripherien in unserer Nihe« (FT 97), zugunsten der An-
erkennung der Wiirde eines jeden Menschen (vgl. FT 106 u.d.).
Gerade in der konkreten Verletzlichkeit des/der Anderen erkennt
der geschwisterliche Mensch sich selbst und erfihrt sich situativ
zum Handeln herausgefordert, ohne die globale Dimension der
Verantwortung aus dem Blick zu verlieren. Diese Spannung, die
in der Unterscheidung zwischen »universaler Liebe« und »sozialer
Freundschaft« Ausdruck findet, wird als grundlegend fiir eine hu-
mane Existenz in der global interdependenten Welt identifiziert
(vel. FT 146-150).

Anhand der Parabel vom barmherzigen Samariter (Lk 10, 25-37;
vgl. FT 62-86 u. 6.) fiihrt Franziskus den religios-ethischen Kernge-
danken der universalen Geschwisterlichkeit ein3?: Liebe diskrimi-

26) Auf diese Bedeutungsdimension wies Kardinal Czerny bei einem Treffen
mit Sozialethikern und Sozialethikerinnen in Dortmund am 26. Januar 2024 hin.

27) Vgl. dazu unten Abschnitt 4.

28) Czerny/Barone, Siblings all, 72-75.

29)A.a. 0., 171.

30) Der differenzierte »Themenschliissel« (Stichwortregister) in Erbacher
(Hg.) Papst Franziskus, Fratelli tutti, 211-227, bietet ein hilfreiches Instrument
zur Erschliefung des Textes.

31) Im Gegenteil verweist er auf die biblische Turmbauerzihlung (Gen 11),
die die Einheits-Ideologie eines abstrakten Universalismus zurtickweise (vgl. FT
144).

32) Dieser Abschnitt basiert auf Heimbach-Steins u. a., Die Enzyklika Fratelli
tutti, 8 f.

niertnicht, sie grenzt nichtaus, sondern verbindet-und zwar ohne
Grenzen (FT 62). Unter diesem universalistischen Vorzeichen 14dt
Papst Franziskus zu einer »existenziellen« Lektiire ein: Sie bezieht
alle Perspektiven ein, die die Geschichte anbietet — die der Riuber,
der Vortibergehenden, des am Boden Liegenden und des Samari-
ters (vgl. FT 72-79). Die Frage »Mit wem identifizierst du dich?« (FT
64) 6ffnet einen Weg, sich ansprechen zu lassen (vgl. FT 56), eigene
Wahrnehmungs- und Verhaltensmuster zu bedenken und sich
der notwendigen Unterscheidung der Geister zu stellen, um eine
»grundlegende Option« zu treffen, weil wir »wihlen [...] miissen,
um diese Welt, an der wir leiden, zu erneuernc (FT 67). Gemessen
an diesem Ziel geht, so Franziskus, kein Weg an der Identifizie-
rung mit dem Samariter vorbei, der fiir die Einsicht in die »M6g-
lichkeiten der Mitverantwortungc steht. Sie oszillieren zwischen
unmittelbarer personlicher Nihe und politischem Engagement
(vgl. FT 78 u. 6.). Ausgehend von dem biblischen Gleichnis richtet
die Enzyklika die Aufmerksamkeit auf die universale Dimension
der »geschwisterlichen Liebe«: Sie ist auf eine/n bestimmte/n
Andere/n ausgerichtet und sprengt doch die gewohnten Grenzen
von Zugehorigkeit und wechselseitiger Verpflichtung. Ob die hil-
febedtirftige Person zur gleichen (Volks-)Gruppe gehort und/oder
den gleichen Glauben hat, ist irrelevant. Bedeutung hat allein, sich
das Leid des/der Anderen als unausweichlichen Ansatzpunkt des
Handelns anzueignen (vgl. FT 62; 79). In diesem Sinne eréffnet die
Enzyklika ethische Perspektiven fiir eine Politik der Anerkennung,
die einem nicht-individualistisch enggefiihrten Verstindnis von
Menschenrechten verpflichtet ist (FT 111).

Globales Gemeinwohl

Das genuine Recht jedes Menschen auf Anerkennung muss sich
- im Sinne der ganzheitlichen Okologie — im Streben nach dem
globalen Gemeinwohl materialisieren. Die zerstorerischen Fol-
gen des menschengemachten? Klimawandels, der Erderwirmung,
der Wasserknappheit und des Verlusts an Artenvielfalt zwingen
Viele, ihre Heimat zu verlassen, und liefern sie als »Umweltflticht-
linge« einer grolen »Gleichgtiltigkeit« (u. a. LS 14; 25; 52) bzw. der
zunehmend aggressiven Abwehr- und Abschottungspolitik in den
Zielregionen ihrer Flucht aus. Die Enzyklika kritisiert eine ma-
terialisierte Kultur, die Menschen an den Rand der Gesellschaft
dringe und sogar wie ein »Wegwerfgut« behandle (vgl. EG s53; FT
22). Ursachen fiir die tiberproportionale und ungerechte Belastung
der Armen sieht Franziskus in dem global wirksamen »technokra-
tischen Paradigmac (vgl. LS 106-114; FT 166; FT 177; LD 20-33), einer
entsprechenden Wirtschaftsweise sowie den extrem ungleichen
Eigentums- und Machtverhiltnissen. Seine Kritik einer »Wirtschaft
der AusschlieBung« (EG 53-54; FT 155) richtet sich gegen eine Ver-
gotzung des Wirtschaftssystems (vgl. EG 54) und gegen Entschei-
dungen, die den »Vorrang des Menschen« vor den Dingen leugnen
(EG 55). Mit dieser Kulturkritik korrespondiert die Verantwor-
tungszuschreibung an die Wohlstandslinder des globalen Nor-
dens; sie tragen eine schwere »6kologische Schuld« (LS 51) gegentiber
den Armen des globalen Siidens, insofern ihre Wirtschaftsweise
partikulare Interessen auf Kosten der heutigen Armen und der
kommenden Generationen verfolge. Dagegen miissten der Mensch,
seine Wiirde und »die Achtung des Gemeinwohls ins Zentrum allen
politischen, sozialen und wirtschaftlichen Handelns gestellt wer-
den« (FT 232). Deshalb propagiert Franziskus eine Sozialwirtschaft
(vgl. FT 168; LS 156-158; FT 179), die der Ermdglichung von Huma-

33) Das Apostolische Schreiben Zaudate Deum (4. Oktober 2023) unter-
streicht - explizit gegen auch in der Kirche anzutreffende, »wenig verntinftige«
Bestreitungen - die unbezweifelbaren anthropogenen Ursachen des Klimawan-
dels, vgl. LD 11-14.



229 THEOLOGISCHE LITERATURZEITUNG 150 (2025) 4 230

nitit und konkreter Freiheit fiir alle Menschen sowie dem Leitbild
nachhaltiger Entwicklung dient. Es braucht dafiir den Primat der
Politik (vgl. FT 108; 161; 177) zur Rahmung und Steuerung der global
verflochtenen wirtschaftlichen Interaktionen und Organisationen
unter der regulativen Idee des globalen Gemeinwohls. Dass das
Gemeinwohl immer auch global gedacht werden muss, gehdrt seit
dem II. Vatikanischen Konzil (vgl. GS 26) zum Grundbestand der
Katholischen Soziallehre. Franziskus liest es als Leitidee einer Poli-
tik, die — in Abgrenzung von einem ideologischen Populismus — das
»Volk« (span. pueblo) als Subjekt und Adressat in den Vordergrund
stellt, und als Maf3stab fiir die globale politische Steuerung durch
die internationalen Institutionen.3* Er denkt die institutionelle
Steuerung horizontal und polyzentrisch im Sinne der Polyeder-
Metapher (EG 236) — analog zu der prinzipiellen Vorordnung von
Prozessualitit (Zeit) tiber das Definitorische (Raum). Von hier her
erschlieSen sich neue multilateralistische Akzente (vgl. FT 172 f;
257), zu denen nicht zuletzt eine explizite Wiirdigung der Rolle der
internationalen Zivilgesellschaft als Kontrollinstanz politischer
Macht und als Gegenmacht gehort (LD 37 £.).

Zudem verbindet Franziskus das globale Gemeinwohl mit der
ebenfalls in der Soziallehre der Kirche verwurzelten, schpfungs-
theologisch begriindeten Leitidee der Gemeinwidmung der Erden-
gtiter und riickt beides wesentlich stirker als die Tradition in die
Nihe der »global commons«33. Damit bringt er einen innovativen
Impuls in das katholische Gemeinwohl-Denken ein und deutet
eine Richtung zur Operationalisierung dieser politischen Zielvor-
stellung an.3° Die Kategorie des globalen Gemeinwohls fungiert
bei Franziskus als ein »Suchbegriff, um den Primat des Politischen
vor dem Okonomischen zugunsten der Sicherung der Stabilitit
und langfristigen Bewohnbarkeit des jgemeinsamen Hauses« zu-
riickzugewinnen [...].<3” In diese Linie lisst sich auch der konstruk-
tive, gleichwohl im Blick auf deren umfassende Verwirklichung
kritische Rekurs auf die Menschenrechte als Instrumentarium
zum Schutz der Menschenwiirde einordnen (vgl. FT 22; 189; auch
DI), wobei die traditionellen Spannungen zwischen katholischer
Moralverkiindigung und insbesondere den Selbstbestimmungs-
und reproduktiven Rechten38 fortbestehen. FT fiihrt Menschen-
rechte und Gemeinwidmung der Giiter u.a. in der Argumenta-
tion zugunsten eines urspriinglichen Rechts von Migranten und
Migrantinnen, an einem Ort Aufnahme zu finden, an dem sie
ihren Lebensunterhalt sichern konnen (FT 129), zusammen. Vor
allem im Hinblick auf die Peripherien und die von AusschliefSung
Bedrohten, die Armen, Versklavten, Opfer von Menschenhandel
wirbt Franziskus eindringlich fiir ein gemeinschaftliches und po-
litisches Ethos der Anerkennung und Inklusion.

Die Enzyklika untermauert menschenrechtlich bedeutsame

34) Vgl. zu den politik- und wirtschaftsethischen Positionen und Implika-
tionen der Enzyklika Fratelli tutti Heimbach-Steins u. a., Die Enzyklika Fratelli
tutti, 16-31.

35) Diese Konnotation, die in der deutschen Ubersetzung von FT nicht er-
kennbar ist, wird durch den lateinischen Text klar belegt und bildet sich in etli-
chen anderssprachigen Ubersetzungen ab, vgl. Marianne Heimbach-Steins, Po-
lyzentrik und Dialog. Ansatzpunkte fiir eine politische Architektur des globalen
Gemeinwohls in der Enzyklika Laudato si (2015), in: Heimbach-Steins, Marian-
ne, u. a. (Hg.): Globales Gemeinwohl. Sozialwissenschaftliche und sozialethische
Analysen (GER 17), Paderborn 2020, 115-138, hier 124.

36) Vgl. Bernhard Emunds/Matthias Mohring-Hesse, Die 6kosoziale En-
zyklika. Sozialethischer Kommentar zum Rundschreiben Laudato si‘, in: Papst
Franziskus: Die Enzyklika Laudato si‘. Uber die Sorge fiir das Gemeinsame Haus.
Vollstindige, kommentierte Ausgabe, Freiburg 2015, 219-355, hier 319-322.

37) Heimbach-Steins, Polyzentrik und Dialog, 135.

38) Von hier aus wire eine grundlegende Kritik des Pontifikats aus der Per-
spektive einer gendersensiblen und intersektional arbeitenden theologischen
Ethik zu entwickeln (vgl. u. a. Heimbach-Steins u. a., Die Enzyklika Fratelli
tutti, 31-35).

Positionen der neueren katholischen Sozialverkiindigung: die kla-
re Verurteilung der Todesstrafe, die im Jahr 2018 eindeutig im Ka-
techismus der katholischen Kirche festgeschrieben wurde, und der
lebenslangen Freiheitsstrafe (vgl. FT 263-269) sowie die Achtung
des Krieges (vgl. FT 256-262). Dass dem Anliegen des Weltfriedens
in FT tiber die explizite Ablehnung des Krieges hinaus eine zentra-
le Rolle zu kommyt, deutet bereits die Bezugnahme auf Franziskus
von Assisi als Simann des Friedens (vgl. FT 2) an. Der Ansatz eines
konkreten ethischen Universalismus, der auf allen Ebenen sozialer
und politischer Kommunikation auf Dialog und die gewaltfreie
Uberschreitung ausschlieBender Grenzen setzt, bestimmt den
Text. Markus Vogt liest die Enzyklika daher als friedensethisch
zentriert und nennt dafiir vier Argumente: (1) die Diagnose der
akuten Gefihrdung des Weltfriedens, (2) den wiederholten Rekurs
auf den gemeinsamen Aufruf zum Engagement fiir den Frieden
mit dem Grolimam Al-Tayyeb (vgl. FT s; 29; 136; 192; 285), (3) den
Befund, dass das semantische Feld Frieden/Krieg/Gewalt im Text
dominiert und sowohl theologisch als auch sozialethisch intensiv
bearbeitet wird, sowie (4) die Gewichtung der »Friedensbotschaft
[als] innovative Mitte der Enzyklika, aus der ihre vielfiltigen The-
men Einheit, ihr sozialethisches Profil und eine besondere Aktua-
litit gewinnend3?.

IV Religion(en) als Akteure und religioses Ethos
als Inspirationsquelle des Wandels

In seinen Sozialenzykliken adressiert Papst Franziskus, entspre-
chend der Reichweite und Dringlichkeit seiner Themen, jeweils die
gesamte Weltdffentlichkeit. Dabei akzentuiert er — ebenso konse-
quent wie im Corpus der Sozialenzykliken innovativ — die weltge-
sellschaftliche Rolle der Religionen, ihre Potentiale als Akteure des
sozial-6kologischen und kulturellen Wandels sowie den Beitrag,
den sie zur Schaffung einer friedlicheren Welt zu leisten gefordert
sind. LS rekurriert auf die schopfungstheologische Inspirationskraft
orthodoxer Theologic und zitiert ausfiihrlich den Okumenischen
Patriarchen von Konstantinopel, Bartholomaios (vgl. LS 7-9). Zu-
dem verweist Franziskus im Zusammenhang mit den spirituellen
Ressourcen einer 6kologischen Umkehr auf den Sufi Ali Al-Khaw-
was (vgl. LS 234). Die Enzyklika zur universalen Geschwisterlichkeit
intensiviert die interreligiése Spur des Dialogs: Papst Franziskus
nennt die Begegnung und den Austausch mit Grof$-Imam Ahmad
Al-Tayyeb, dem Leiter der Al-Azhar-Universitit, im Jahr 2019 als
eine Inspirationsquelle fiir das Lehrschreiben. Im Schlusskapitel zi-
tiert er aus ihrem gemeinsam verdffentlichten Dokument von Abu
Dhabi“? den Aufruf fiir Frieden, Gerechtigkeit und Geschwister-
lichkeit samt der Selbstverpflichtung auf eine »Kultur des Dialogs
als Weg, die allgemeine Zusammenarbeit als Verhaltensregel und
das gegenseitige Vertrauen als Methode und Maf3stab« (FT 285). Die
ausdriickliche Anerkennung des islamischen Religionsfiihrers als
Inspirator und Dialogpartner ist ein Zeichen der »Geschwisterlich-
keit« und nimmt zugleich die Religionen als eine Quelle dieser Hal-
tung, insbesondere fiir die Uberwindung von Gewalt und fiir den
Frieden, in die Pflicht (vgl. FT 281-285). Ausdriicklich unterstreicht
er den Mehrwert religiésen Glaubens, einen nicht durch wissen-
schaftliche Rationalitit ersetzbaren Zugang zur Dignitit des/der
Anderen in der gemeinsamen Bezogenheit auf Gott zu erschliefSen
(vgl. FT 272-276).

39) Markus Vogt, Die Botschaft von Frarel/li rutei im Kontext der Katho-
lischen Soziallehre, in: MThZ 72 (2021) 108-123, hier: 114 f.

40) Papst Franziskus und Grofimam Ahmad Al-Tayyeb, Uber die Briiderlich-
keit aller Menschen fiir ein friedliches Zusammenleben in der Welt (4. Febr 2019),
L'Osservatore Romano (Dt.), 49 (2019) Nr. 7 (15. Febr. 2019), 8.



231 THEOLOGISCHE LITERATURZEITUNG 150 (2025) 4 232

Die bewusste interreligiose Rahmung der sozialethischen An-
liegen entspricht dem beharrlichen Plidoyer des Papstes, der »uni-
versalen Dimension« der »geschwisterlichen Liebe« Ausdruck zu ge-
ben und die Offenheit »fiir den Dialog mit allen Menschen guten
Willens« (alle Zitate: FT 6) zu befordern. Dem Anderen auf Augen-
hohe zu begegnen und Konfliktlésung durch Dialog anzustreben
(vel. FT 190;198 u. 6.), entspricht der Geschwisterlichkeit, fiir die Papst
Franziskus nicht nur mit Blick auf die zwischenmenschliche, son-
dern auch auf die im weitesten Sinn politische Kommunikation
wirbt. Das Prinzip Dialog bildet einen politischen Ausdruck der
»universalen Liebe, die mit Differenzen und Konflikten umge-
hen kann, ohne die eigene Identitit preiszugeben, aber auch ohne
Machtasymmetrien auszuspielen und der/dem Anderen/Fremden
mit Gewalt zu begegnen, um das Eigene zu schiitzen.

V Ausblick

Papst Franziskus versteht die epochalen Krisenphinomene als Kon-
text, in dem die Kirche ihren Auftrag der Evangelisierung wahr-
nimmt. Dies verlangt eine sorgfiltige Erforschung und Deutung
der »Zeichen der Zeit« (GS 4).4! Deren Deutung »im Licht des Evan-
geliumsg, die das II. Vatikanum der Kirche ins Stammbuch ge-
schrieben hat, liest Franziskus, ignatianisch geschult, als Aufgabe
der Unterscheidung der Geister, die zu Wahlentscheidungen fiihren
soll, deren antithetische Struktur das Analysekapitel von EG (50—
109) mit den Uberschriften »Nein zu ...« bzw. »Ja zu ...« spiegelt: "Wir
stehen hier vor einer grofien Verantwortung, weil einige gegenwir-
tige Situationen, falls sie keine guten Losungen finden, Prozesse
einer Entmenschlichung ausldsen kénnen, die dann nur schwer
riickgidngig zu machen sind. Es ist angebracht zu kliren, was eine
Frucht des Gottesreiches sein kann, und auch, was dem Plan Gottes
schadet. Das schlief3t nicht nur ein, die Eingebungen des guten und
des bsen Geistes zu erkennen und zu interpretieren, sondern — und
hier liegt das Entscheidende — die des guten Geistes zu wihlen und
die des bdsen Geistes zurtickzuweisen.« (EG 51) Die vier Prinzipien,
die oben vorgestellt wurden (s. o. 2.), fungieren als Leitlinien fiir
verantwortlich zu treffende Wahlentscheidungen im kirchlichen
wie im politischen Raum.

Franziskus folgt in theologischen wie in ethischen Fragen
einem »pastoralen« bzw. praktischen Grundansatz. Er legt den
Akzent nicht auf Begriindungsdiskurse, sondern darauf, Miss-
stinde beim Namen zu nennen, Handlungsherausforderungen zu
identifizieren und zu deren Bearbeitung in mdglichst breiten Alli-
anzen zu ermutigen. Sein Programm bietet er in oft personlichen,
ermutigenden, aber auch herben kritischen Worten an. Er pflegt
keinen akademisch-abwigenden, sondern eher einen prophetisch-
kritischen Sprachduktus und scheut nicht vor polarisierenden
Auferungen zuriick. Sein Redegestus und die Symbolhandlungen,
mit denen er die Aufmerksamkeit der Weltoffentlichkeit erregt,
unterstreichen die Dringlichkeit seiner Anliegen. Er vertritt eine

41) Vgl. zur Bedeutung einer Hermeneutik der Zeichen der Zeit fiir Franzis-
kus Czerny/ Barone, Siblings All

ernsthafte Option fiir die Armen und wirbt fiir aktive Gewaltfrei-
heit®2, nutzt biblische Ressourcen und — gemeinsam mit Repri-
sentanten anderer Weltreligionen - Potentiale der Religion(en) fiir
die moglichst gemeinsame Arbeit an einer gerechteren Welt. Sein
Werben fiir sozial-6kologische Verantwortung, fiir ein Ethos der
Geschwisterlichkeit, fiir den Frieden und fiir die wechselseitige
Anerkennung religioser Identititen tiberschreitet Grenzen, an de-
ren Befestigung gegenwirtig andere Akteure (auch innerhalb der
Kirche) vehement arbeiten.

Dennoch erscheint das Bild des bisherigen Pontifikates ambi-
valent. Zwar wurden ansatzweise (pastorale) Handlungsriume
gegentiber vermeintlich unverinderlichen Lehrpositionen geoft-
net, dennoch harren schmerzhafte Konflikte der Losung — und
einstweilen werden Menschen, denen ihre Zugehdorigkeit zur Kir-
che wichtig ist, weiterhin marginalisiert, wenn nicht exkludiert,
weil sie nicht in das heteronormative Gefiige lehramtlicher Bezie-
hungsmoral passen. Das Zeugnis pastoraler Zuwendung, das der
Papst immer wieder gibt, ist kontaminiert durch den Zustand der
Institution, die er leitet, und wird nicht selten als paternalistische
Herablassung wahrgenommen. Seine Kritik des Klerikalismus
scheint stecken geblieben im Dickicht des ungebrochenen mon-
archischen Habitus, den auch er als Papst - trotz einer bemerkens-
werten symbolischen »Abriistung« — nicht abgelegt hat. Synoda-
litdt als kirchliche Sozialform des Dialogs zu propagieren, ist das
eine, ihr eine verbindliche Zielrichtung im Sinne echter Partizi-
pation der Gliubigen zu geben, etwas anderes. Letzteres kann nur
gelingen, wenn die Kritik kirchlicher Machtausiibung nicht blof3
tugendethisch auf der Ebene des »Berufsethos« der Kleriker getibt
wird, sondern auch konsequent an das institutionelle Gefiige der
Kirche herangetragen wird.

Abstract

Based on the Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium and the
socio-ethical encyclical letters of Pope Francis, the article develops
the theological-ethical trajectories of his papacy. On the one hand,
it deals with the Church’s claim to go »to the margins« in the sense
of the option for the poor in its worldwide commitment and to in-
tegrate its own global diversity on a synodal basis (2.). On the other
hand, the socio-ecological and political-ethical orientations of an
ethics of change in the face of global crises (3.) - integral ecology,
universal fraternity, global common good - are outlined under the
sign of the public commitment of the church and Christians. The
focus is also on the role that Pope Francis ascribes to the develop-
ment of an interreligious ecumenism in the service of a just and
peaceful coexistence (4.). In the outlook, a preliminary assessment
of the change initiated by the current pontificate is made with all
due caution.

42) Vgl. hierzu auch die Botschaft des Papstes zum Weltfriedenstag 201y,
Gewaltfreiheit: Stil einer Politik fiir den Frieden, online: https://www.vatican.
va/content/francesco/de/messages/peace/documents/papa-francesco_20161208_
messaggio-1-giornata-mondiale-pace-2017.html.






