
 

 

 

 

 

Sozialethische Arbeitspapiere      
des Instituts für Christliche Sozialwissenschaften 

 

 

ICS AP Nr. 7 
 

Anna Maria Riedl 

 

KINDESWOHL ZWISCHEN ANSPRUCH UND WIRKLICHKEIT 

Sozialethische Sondierungen zu Fragen der Anerkennung und zu 
einer Ethik der Verletzbarkeit 

 

 

Mai 2017 

 

 

 

 



 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Institut für Christliche Sozialwissenschaften 
Westfälische Wilhelms-Universität Münster 
Hüfferstr. 27 
48149 Münster 
Telefon: 0251/83-32640 
Fax: 0251/83-30041 
Email: ics@uni-muenster.de 
Internet: www.uni-muenster.de/FB2/ics/ 
 
© 2017 Institut für Christliche Sozialwissenschaften Münster 
ISSN (Print) 2510-1749 
ISSN (Online) 2510-1757 



 

 

 

Inhalt 

Einleitung           1 

1. Der Kindeswohlbegriff         1  

2. Kindeswohl und Kindheit in der theologischen Tradition    3 

3. Anerkennung, Verletzbarkeit und Kindeswohl      5 

a) Die sozialwissenschaftliche Neujustierung  
 des Anerkennungsbegriffs        7  

b) Die ethische Dimension der Asymmetrie und Verletzbarkeit    8 

c) Das Korrektiv der Beteiligung        9 

4. Fazit          10  

Literatur          13 

Die Autorin          16 

Bisher erschienene Sozialethische Arbeitspapiere des ICS   16 



 

 

  

 

 



 

- 1 -  
 

Einleitung1 

„Jedes 5. Kind ist arm. Was für eine Schande, sagen alle. Wir müssen etwas ändern, sagen die 

Politiker.“ (Friedrichs 2017: 53).  

Solche und ähnliche Schlagzeilen sind nicht neu und begegnen in regelmäßigen Abständen 

in politischen und gesellschaftlichen Debatten. Doch trotz des wachsenden Bewusstseins und 

der Empörung über das Phänomen der armen Kinder in einem reichen Land steigt ihre Zahl in 

Deutschland (vgl. Laubstein u. a. 2016). Allein diese verkürzte Problemanzeige lässt bereits er-

ahnen, dass Kinder und ihre Bedürfnisse in unserer Gesellschaft und in politischen Entschei-

dungen nicht wirklich wahr- und ernstgenommen werden. Nach wie vor scheint es in unserer 

Gesellschaft an einer starken Lobby für Kinder zu mangeln. Auch die häufige Nicht-Beteiligung 

von Kindern an für sie relevanten Prozessen, z. B. der kommunalen Stadtentwicklung entspricht 

diesem Befund. Die Frage der Beteiligung und Anerkennung des Subjektstatus von Kindern 

ist offensichtlich nicht nur eine von Rechten, und sie betrifft bei Weitem nicht nur das große 

institutionelle Versagen und strafrechtlich zu ahndende Handlungen, wie etwa bei den in den 

letzten Jahren publik gewordenen Missbrauchsfällen in Schulen und Heimen. Diese Fälle bilden 

lediglich die Spitze eines Eisbergs. Ihnen liegt eine lange Reihe von Nicht-Anerkennungen der 

Kinder als zu beteiligende Subjekte und Rechtsträger zugrunde.  

Dieser hier nur angeschnittene Problemhorizont bildet den Ausgangspunkt eines über den Zeit-

raum von drei Jahren (2013-2016) am Institut für Christliche Sozialwissenschaften durchgeführten 

Forschungsprojektes: Kindeswohl. Eine sozialethische Grundlegung. Der folgende Artikel basiert 

auf dieser Forschungsarbeit und gibt Einblick in Ausgangsfragen und Ergebnisse des Projekts. 

1 .  D e r  K i n d e s w o h l b e g r i f f  

Bewusst stellt das Projekt den Kindeswohlbegriff als systematische Leitkategorie und nicht die 

eventuell leichter zu vermittelnden Kinderrechte in den Mittelpunkt, und das nicht nur, weil 

diese als integraler Bestandteil des Kindeswohlbegriffs verstanden werden. Vielmehr wird da-

von ausgegangen, dass im Kindeswohlbegriff „als eine Art Leitmotiv der Gestaltung von Kind-

heit“ (Andresen 2017: 102) unterschiedliche Vorstellungen von Kindheit aufeinandertreffen, die 

elementare Auswirkungen darauf haben, wie es um die Umsetzung der Kinderrechte bestellt ist. 

Der Kindeswohlbegriff, der längst nicht mehr nur ein Kriterium richterlicher Entscheidungen ist, 

sondern auch ein politisch-gesellschaftliches Debattenschlagwort, erscheint daher ganz grund-

legend als Marker für die gesellschaftliche Wahrnehmung von Kindern interessant. Seine Un-
bestimmtheit prädestiniert ihn einerseits als Metakategorie für die Vermittlung unterschiedli-
cher Sichtweisen und Spannungen, bedingt aber andererseits auch seine Anfälligkeit für Miss-

brauch. 
                                                           
1  Dieses Arbeitspapier bietet als Vorabdruck eine leicht gekürzte und veränderte Fassung meines Artikels im Sammel-

band Kindeswohl zwischen Anspruch und Wirklichkeit, der in Kürze im Verlag Ferdinand Schöningh erscheint: Heim-
bach-Steins, Marianne/Riedl, Anna Maria: Kindeswohl zwischen Anspruch und Wirklichkeit. Theorie und Praxis im 
Gespräch (Gesellschaft – Ethik – Religion; 10), Paderborn 2017. Dieser Sammelband verbindet Stimmen aus Theorie 
und Praxis zu einem Dialog über die Herausforderungen des Kindeswohls in unterschiedlichen gesellschaftlichen 
Kontexten. 



 

- 2 -  
 

Ein möglicher Verstärker dieser Anfälligkeit ist die Tradition des Kindeswohlbegriffs selbst. 

Als juristische und (sozial-)pädagogische Prüfnorm, vor allem in Notsituationen und Konfliktfäl-

len, zielt er vom Grundverständnis auf eine advokatorische Aufgabe, die Erwachsene zum Schutz 

des Kindes wahrzunehmen haben. Darin drückt sich einerseits eine bestehende Asymmetrie 
zwischen Kindern und Erwachsenen aus und andererseits wird deutlich, dass der Kindeswohl-

begriff nicht zwangsläufig auf die Beteiligung derjenigen zielt, deren Wohl er dienen soll – 

auch wenn sich in der jüngeren gesellschaftlichen Entwicklung ein wachsendes Bewusstsein 

für die Partizipation von Kindern ausmachen lässt, das auch in rechtlichen Regelungen Aus-

druck findet. 

Die sich aus den zu Beginn beschriebenen Problemanzeigen allzu oft ergebende Diskrepanz 
zwischen Anspruch und Wirklichkeit im Rekurs auf den Kindeswohlbegriff, war der Anlass 

nachzufragen, ob und wie es zu einer Vermittlung zwischen dem Anspruch des Kindeswohl-

begriffs als Maßstab verantwortlichen Handelns und seiner realen Beanspruchung in gesell-

schaftlich-politischen Debatten und advokatorischer Praxis kommen kann. Gemäß dem diagnos-

tizierten Anerkennungs- und Beteiligungsdefizit,  geht es dabei vor allem um Haltungs- und An-
erkennungsfragen, also Fragen der Wahrnehmung und Beteiligung und darum, wie sich die 

Anerkennung des Kindes in gesellschaftlich-institutionellen Verhältnissen niederschlägt. Damit 

wird auf einen Diskurs abgezielt, der die strukturelle Forderung der Umsetzung und Ausgestal-

tung von Rechten komplementär ergänzt, indem er die anthropologische Tiefendimension jegli-

chen Kinder-/Menschenrechtediskurses aufgreift. 

Das Projekt zielt darauf ab, die aufgeworfenen Fragen mit der Konzeption eines subjekt- und 
beteiligungsorientierten Kindeswohlbegriffs zu bearbeiten, um so das Potential dieser Kategorie 

wirksam werden zu lassen: Beteiligungsorientiert, um einer – schon historisch gewachsenen – 

Überbetonung des Schutzaspekts im Rekurs auf das Kindeswohl zu begegnen; subjektorientiert, 
um auf die Permanenz der Asymmetrie zu reagieren und so der grundlegenden Anerkennung 

von Kindern als Subjekten Rechnung zu tragen. Ziel ist es so einem Missbrauch des Kindes-

wohlbegriffs entgegenzuwirken bzw. ihn aufzudecken. 

Die hier verkürzt widergegebene Ausgangslage zeigt, dass dafür Beteiligungsdefizit, Anerken-
nungsthematik, Unbestimmtheit und Spannungen sowie Asymmetrie die Themen sind, vor 

denen sich die Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit im Rekurs auf den Kindes-

wohlbegriff erhellen lässt und die es zugleich zu bearbeiten gilt. Differenziert werden muss 

dabei, dass an Beteiligungs- und Anerkennungsfragen gearbeitet werden kann und muss, um 

Wege des Umgangs mit Asymmetrie sowie der Unbestimmtheit und den Spannungen des Kin-

deswohlbegriffs zu finden. Denn Spannungen und Unbestimmtheit stellen nicht nur ein Problem 

dar, sondern machen zugleich das Potenzial des Kindeswohlbegriffs aus. Ähnlich verhält es 

sich mit der Asymmetrie, die zwar nicht als Potenzial gesehen wird, die aber auf eine nicht zu 

leugnende und nicht in jeglicher Hinsicht zu überwindende Differenz zwischen Kindern und 

Erwachsenen hinweist, der Rechnung zu tragen ist. 

  



 

- 3 -  
 

2. Kindeswohl und Kindheit in der theologischen Tradition 

Der Blick auf die eigene theologisch-ethische Fachtradition und auf die dort gegebenen Antwor-

ten zu den aufgeworfenen ethischen Problemanzeigen offenbart eine weitere Diskrepanz zwi-

schen der Dringlichkeit der ethischen Anfragen und dem theologischem Bemühen, diesen zu 

begegnen. Während sich vor allem im Feld der Religionspädagogik ein breites Spektrum an 

Überlegungen zur Kindertheologie (Theologie mit Kindern)2 abzeichnet, finden sich auf syste-

matisch-theologischer Seite kaum dezidierte Auseinandersetzungen mit der Thematik. Die weni-

gen Ausnahmen können an dem grundsätzlichen Befund kaum etwas ändern.3 Dabei wäre die 

zu verfolgende Theologie der Kindheit keine Konkurrenz zur religionspädagogischen Forschung, 

wirft sie doch noch einmal anders gelagerte Fragen auf, etwa nach einem „materialiter wei-

teren Problemhorizont, der den Zusammenhang mit den Kinderrechten auf Gesundheit, auf 

Gedanken- und Gewissensfreiheit, auf politische Partizipation, auf Schutz vor Missbrauch und 

vor wirtschaftlicher Ausbeutung etc. einschließt und die für diese Themen relevanten Normen 

reflektiert“ (Surall 2009: 344). Solche gerechtigkeitsorientierten Fragen bilden, ebenso wie die 

nach den anthropologischen Grundlagen, eine wichtige Ergänzung einer Kindertheologie. Sie 

werden nicht von ungefähr von religionspädagogischer Seite immer wieder eingefordert (vgl. 

Lachmann 1989: 168; Städtler-Mach 2004: 96). 

Eine systematisch-theologische Auseinandersetzung mit der Thematik Kind, Kindheit und Kin-
deswohl scheint, neben der Notwendigkeit, an die Ergebnisse der modernen Kindheitsfor-

schung anzuschließen, aber auch deshalb geboten, weil mancher kirchlich-theologische Blick 

auf Kinder die erhobenen Problemanzeigen mit verursacht zu haben bzw. zu stützen scheint.4 

Die belgische Pastoraltheologin Annemie Dillen verweist auf den traurigen Zusammenhang zwi-

schen christlicher Tradition, Familien- und Rollenbildern und der größeren Akzeptanz von 

körperlichen Strafen gegen Kinder in religiösen Kreisen (vgl. 2008: 6) und folgert: „It is im-

portant to rethink elements of the Christian tradition. […] The relevance of child-hood as such 

[…] needs further reflection in relation to concrete challenges, such as the contemporary ethical 

and legal debates on physical discipline” (2008: 25). Der Kirchenhistoriker Hubertus Lutter-

bach arbeitet heraus, dass der Gedanke des Kinderschutzes einer langen christlichen Tradition 

entspringt; zugleich habe diese Tradition aber dazu beigetragen, dass das Engagement für Betei-

ligung von Kindern bis heute ein „schmerzliches Desiderat“ darstellt (Lutterbach 2010: 124). 

Bereits innerbiblisch zeichnet sich in den frühen Gemeinden ein Wandel des Schutzgedan-

kens ab. Während im Alten Testament und in den jesuanischen Gleichnissen das Anliegen des 

Schutzes und der Gedanke der Gleichheit ein spannungsvolles Paar bilden, rückt mit der Brief-

literatur die Ordnung der christlichen Familie und Gemeinde als Grund und Ziel des Kinder-

                                                           
2 Die Literatur zu dieser Thematik ist ausgesprochen vielseitig und umfangreich, weswegen hier keine umfassenden 

Belege genannt werden können und aus der Fülle lediglich exemplarisch auf Städtler-Mach (2004) verwiesen wird. 
3 Hinzuweisen ist auf zwei moraltheologische Kapitel, die nach dem Status der Menschenrechte für Kinder fragen: 

Konrad Hilpert (2001) Kap. 7, und Dietmar Witschen (2002) Kap. 5, die Beiträge des evangelischen Ethikers Hart-
mut Kreß (2004), einen Aufsatz des katholischen Ethikers Franz-Joseph Bormann (2008) und auf die, in diesem Zu-
sammenhang grundlegende, Studie des evangelischen Ethikers Frank Surall (2009) zu einer Ethik der Kindheit, die 
sich vor allem einer Vermittlung von theologischer Ethik und Kinderrechten widmet. 

4 Eine Aufarbeitung kirchlich-theologischer Traditionen, ihrer Potenziale und Schwierigkeiten für die Fragen einer Theo-
logie der Kindheit findet sich bei Riedl (2013). 



 

- 4 -  
 

schutzes an die Stelle der geschöpflichen Gleichheit. Diese Trennung von Gleichheit und Schutz 

zu Gunsten der Verbindung von Ordnung und Schutz stellt eine entscheidende Weichenstellung 

dar: Der Schutzgedanke zielt nun nicht mehr auf Gleichheit bzw. auf die Überwindung und 

Veränderung ungerechter Verhältnisse, sondern auf Ordnung, d. h. auf den Erhalt und die Siche-

rung bestehender (hierarchischer) Strukturen. Die zu Schützenden werden zu Objekten, an 

denen zu ihrem Schutz gehandelt wird (vgl. Surall 2009: 114f.) Die daraus folgende Entwicklung 

klingt aus heutiger Sicht negativ, ist aber nicht nur so zu lesen. Lutterbach verweist auf die posi-

tiven Folgen einer starken christlichen Kinderschutztradition (u. a. Verbot der Kindstötung, Verbot 

sexueller Übergriffe vgl. 2010: 41f.). Problematisch ist, dass in dieser Tradition Schutz und Be-

teiligung von Kindern zu gegenläufigen Modellen werden, statt als gleich wichtige Pole des 

Kindeswohls zueinander konstruktiv ins Verhältnis gesetzt zu werden. Ähnlich wie die Entde-

ckung der Akteursperspektive in der Kindheitsforschung, die die Gleichheit von Kindern und 

Erwachsenen hervorhebt (vgl. Andresen 2 0 1 7 :  105–107; vgl. Honig 1999), hat auch eine ein-

seitige Betonung des Schutzgedankens und damit der Differenz von Erwachsenen und Kindern 

eine problematische Kehrseite: Kinder werden nicht als Akteure und zu beteiligende Subjekte 

wahrgenommen. 

In der biblisch angelegten Verbindung von Schutz und Ordnung liegt demnach eine entschei-

dende Weichenstellung, die die theologische Auseinandersetzung bis heute prägt: Werden Kin-

der in erster Linie als Objekte der elterlichen und gemeindlichen Fürsorge verstanden, er-

schwert dies die Reflexion auf die Eigenständigkeit ihrer Lebensphase oder gar ihren Subjekt-

status. Bis heute wird das Thema Kindheit theologisch i. d. R. im Rahmen der Familie behan-

delt. Dort, wo dies mit der Harmonisierung und Idealisierung der Familie einseitig als Ort 

der Liebe und Keimzelle der Gesellschaft einhergeht, geraten Macht und Asymmetrie aus dem 

Blick.5 

Der Blick auf weitere systematisch-theologische Entwicklungen nährt zudem den Verdacht, 

dass sich die deutlich unterentwickelte Wahrnehmung der kindlichen Subjekthaftigkeit durch 

theoretische Optionen der theologischen Ethik verstärkt. Etwa dadurch, „dass sich die christ-

liche Sozialethik seit den 80er Jahren des letzten Jahrhunderts vor allem an der Diskurstheorie 

als Referenztheorie orientiert. Damit ging – trotz der dadurch vollzogenen linguistischen Wen-

de – eine wirkmächtige theoretische Positionierung einher, die auf der Vorstellung eines aktiv, 

selbstursprünglich und autonom handelnden Subjekts basiert.“ (Dungs 2008: 279). Aspekte 

der Verletzbarkeit,  Abhängigkeit und Asymmetrie geraten mit einer solchen Anthropologie 

schwerer in den Blick.  

In der theologischen Ethik lassen sich aber andererseits durchaus Konzepte finden, die der 

starken Schutztradition an die Seite gestellt werden könnten – etwa der Rekurs auf die Betei-

ligungsgerechtigkeit.6 Mit diesem Ansatz lässt sich, gerade im Hinblick auf den Kindeswohl-

                                                           
5 Dass theologische Tradition auch anders interpretiert werden kann, zeigt sich z. B. in Amoris Laetitia. Papst Franzis-

kus (2016) beschreibt hier nicht nur Brüche und Konflikte in Familien, sondern wehrt sich auch gegen eine Verob-
jektivierung von Kindern: „Kinder dürfen […] nicht als Geisel gegen den anderen Ehepartner benutzt werden.“ (254). 

6 Vgl. zum Konzept der Beteiligungsgerechtigkeit selbst den US-Wirtschaftshirtenbrief (NCCB 1986) und zum theolo-
gisch-ethischen Rekurs auf dieses Konzept Winkler (2016). Aus der Fülle der sozialethischen Auseinandersetzung 
mit der Beteiligungsgerechtigkeit sei ansonsten nur Filipovic (2008) herausgegriffen, der der Beteiligungsgerechtig-
keit die Option für die Armen als Korrektiv an die Seite stellt und damit als einer der wenigen auch die ihr inhären-



 

- 5 -  
 

begriff, nicht nur für eine deutliche Beteiligungsorientierung argumentieren, sondern auch an 

moderne Entwicklungen wie die UN-Kinderrechtskonvention theologisch anschließen (vgl. 

Surall 2009). Aber auch hier müsste – gerade angesichts der skizzierten Tradition – ein deutli-

cher Rekurs auf die, mit Beteiligungsforderungen einhergehende, Paternalismusgefahr7 und auf 

Machtdiskrepanzen erfolgen. 

Offensichtlich wird, in der Auseinandersetzung mit dem Kindeswohl ist der Ethik eine bekannte 

Thematik mit neuer Dringlichkeit aufgegeben: „Infrage steht […] grundsätzlich und begrün-

dungstheoretisch, ob Ethik und Moral aus der Perspektive gleichberechtigter, einander symmet-

risch gegenüberstehender Mündiger oder aus der Perspektive eventuell zwar gleichberechtig-

ter, jedoch ungleich handlungs- und damit verantwortungsbegabter Menschen entworfen wer-

den sollen.“ (Brumlik 2013: 7-8) 

3. Anerkennung, Verletzbarkeit und Kindeswohl 

Die doppelte Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit des Kindeswohlbegriffs und 

zwischen ethischer Dringlichkeit und fehlender systematisch-theologischer Auseinanderset-

zung bildeten die Ausgangslage, um zunächst die Beteiligungsgerechtigkeit genauer auf ihr Po-

tenzial zu untersuchen. Es zeigte sich, dass damit eine Stärkung der Beteiligungsorientierung 

möglich ist, aber die zentralen Themen von Macht, Asymmetrie und Anerkennung kaum expli-

zit reflektiert werden. Im Folgenden soll aber nicht die Diskussion um die Beteiligungsgerechtig-
keit im Mittelpunkt stehen, 8 sondern die Bearbeitung dieser Leerstelle: Die Reflexion auf Macht, 

Anerkennung und Subjektwerdung in asymmetrischen Beziehungsgefügen. Dies geschieht im 

Rückgriff auf die Überlegungen der US-amerikanischen Philosophin Judith Butler, die diese Zu-

sammenhänge explizit aufgreift. Grob skizziert, bietet Butler, indem sie Machtprozesse in Aner-

kennungsordnungen verortet, eine Möglichkeit, Macht vor allem als produktiven und nicht schon 

moralisch bewerteten Begriff zu sehen. Zugleich versteht sie Anerkennungsbeziehungen als 

Prozess der Hervorbringung des Subjekts, und zwar – weil auf Andere und auf Anerkennung 

angewiesen – eines radikal relationalen und dadurch auch verletzbaren Subjekts. Diese grund-

legende Verwiesenheit aufeinander markiert die ethische Herausforderung, Anerkennung zu 

geben, aber zugleich nicht einengend auszuüben. Denn jede anerkennende Einordnung in be-

stehende Normen, wie z.B. Geschlecht oder Nationalität, gibt Identität, begrenzt aber zugleich 

auch die Möglichkeiten. Als Korrektiv oder Gegenbewegung zu dieser Begrenzung von Möglichkei-

ten setzt Butler auf ein als normativ zu bewertendes Anliegen einer offenen Zukunft u n d  a u f  

eine deutliche Betonung des Beteiligungsgedankens.9 Diese von Butler gedachte Ethik der Ver-

letzbarkeit, die ihren Ausgangspunkt nicht beim autonomen Subjekt, sondern bei der gegenseiti-

gen Verwiesenheit nimmt, verlangt Sensibilität für die in (Anerkennungs-)Beziehungen stets 

                                                                                                                                                                                     
ten Paternalismustendenzen explizit thematisiert. 

7 Der Begriff stammt vom lat. pater = Vater. Er beschreibt eine (Herrschafts-)Ordnung in der Autorität mit einer vor-
mundschaftlichen Beziehung zwischen Bevormundenden und zu bevormundenden Personen legitimiert wird. 

8 Eine ausführliche Reflexion auf Potenziale und Probleme des Konzepts der Beteiligungsgerechtigkeit gerade auch im 
Hinblick auf den Kindeswohlbegriff findet sich in Riedl (2017). 

9 Eine ausführliche Analyse Butlers, nicht nur im Hinblick auf das Kindeswohl, sondern vor allem in ihrem Potenzial 
für die theologische Ethik, findet sich bei Riedl (2017). 



 

- 6 -  
 

ablaufende Machtprozesse und für immanente Gewalt. Sie verweist mit dem Ausgang von ei-

ner radikalen Auffassung von Relationalität und der unauflöslichen Eingebundenheit jedes Men-

schen in gesellschaftliche Strukturen auf die Verbundenheit aller Menschen durch ihre Verwie-

senheit auf Andere und die daraus resultierende Verletzbarkeit. Darauf begründet sie die Mög-

lichkeit der Verantwortungsübernahme. 

Spannend für die Kindeswohlthematik ist dabei vor allem, wie sich in den Überlegungen But-

lers diese Ethik der Verletzbarkeit mit einem analytisch justierten Anerkennungsbegriff verbin-

det. Denn damit bietet sie eine Perspektivverschiebung von einem normativen Ideal zu einem 

Verständnis von Anerkennung als „strukturale Kategorie […], die den Blick für weitere systema-

tische und empirische Analysen schärft" (Schäfer/Thompson 2010: 29). Die Einsicht, dass 

Subjektsein nicht auf Souveränität beruht, sondern durch das Eingebundensein in soziale 

Strukturen, Anerkennungsprozesse und Abhängigkeitsverhältnisse entsteht, verdeutlicht die 

Notwendigkeit darüber nachzudenken, wie Menschen und damit auch Kinder unter den Bedin-

gungen ungleicher Macht- und Verteilungsressourcen Beteiligungsräume erlangen und erwei-

tern können. 

Die Ergebnisse des Projekts – die hier zusammenfassend skizziert werden – liegen auf unter-

schiedlichen Ebenen, ebenso wie die benannten Problemanzeigen. Sie bestehen u. a. darin, die 

religionspädagogische Forderung nach einer systematisch-theologischen Beschäftigung mit 
dem Kind aufgenommen zu haben und zwar  im Dialog mit Vertreter_innen der Kindheitsfor-

schung. Da der Ausgangspunkt aber die Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit des 

Kindeswohlrekurses war und die daraus resultierende Notwendigkeit eines subjekt- und beteili-

gungsorientierten Kindeswohlbegriffs, ordnete sich das Projekt zudem in neuere sozialethische 

Debatten ein, die das Ziel verfolgen, Beteiligungsgerechtigkeit umfassend zu konzeptualisie-
ren. Mit der systematischen Ergänzung des Beteiligungsgedankens durch die in der theologi-

schen Ethik meist ausgeblendete Thematik von Macht und Asymmetrie rückten Fragen nach 

Gleichheit und Differenz, Macht und Asymmetrie, Autonomie und Relationalität in den Fokus, die 

deutlich machen, dass in der Beschäftigung mit der Wahrnehmung von Kindern ein größerer 

Horizont aufgerufen wird, der alle Menschen und damit anthropologische Fragen an sich be-

trifft. Nicht zuletzt hierin liegt die Herausforderung der Thematik Kindheit und Kindeswohl für 

die Theologie.10  

Im Folgenden werden jedoch vor allem die konkreten Konsequenzen dargestellt, wie sie sich in 

der Auseinandersetzung mit einer Ethik der Verletzbarkeit und der Anerkennungsthematik für 

die zu Beginn benannten Problemanzeigen – Anerkennungsthematik, Asymmetrie, Beteili-
gungsdefizit sowie Unbestimmtheit und Spannungen – ergeben haben.11 

  

                                                           
10 Die Beiträge zum Kontext Theologie und Kirche im Sammelband Kindeswohl zwischen Anspruch und Wirklichkeit 

machen dies deutlich (vgl. Dillen 2017; Zimmer 2017, Surall 2017). 
11 Ein erster, ausforschend angelegter Entwurf zur Korrelation dieser Problemfelder mit der Philosophie Butlers, der im 

Folgenden ausgebaut wird, findet sich bei Riedl (2017: 239-245). 



 

- 7 -  
 

a) Die sozialwissenschaftliche Neujustierung des Anerkennungsbegriffs 

Das im vorangegangenen Abschnitt skizzierte Verständnis von Anerkennung als Mechanismus 

der Sozialisation bietet eine phänomenologische Erweiterung des Anerkennungsverständnis-

ses. Anerkennung wird darin nicht als „pädagogisches Problem vereindeutigt, sondern als eine 

Kategorie gekennzeichnet, die verschiedene Perspektiven auf die pädagogische Praxis bzw. 

die,  Erziehungswirkl ichkeit ‘  zu eröffnen vermag.“ (Schäfer/Thompson 2010: 574). Für die 

Bearbeitung der erhobenen Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit des Kindeswohlbe-

griffs scheint das in mehrfacher Hinsicht vielversprechend: 

 Ein solches Anerkennungsverständnis eröffnet neue Wege, fürsorgliches, advokatorisches 

und pädagogisches Handeln zu analysieren: Anerkennung kann nun einerseits „als ein 

(mehrdimensionales) soziales Phänomen sowie als Dimension von sozialen Phänome-

nen und andererseits als eine Kategorie begriffen werden, mit der spezifische Per-

spektiven auf die mit den ,eingewöhnten‘ pädagogischen Grundbegriffen – Sozialisati-

on, Lernen, Entwicklung, Bildung und Erziehung […] – in den Blick geratenen 

,Sachverhalte‘ und Problemstellungen eröffnet werden.“ (Balzer 2014: 591 Hervorh. i. O-

rig.).12 

 Der Ausgang von einem solch empirisch-analytischen Anerkennungsbegriff bedeutet 

nicht nur nach Missachtung und/oder Bestätigung zu fragen, sondern grundlegender, als 

wer und wie jemand adressiert wird, zu welchem Subjekt er wird und vor welchem nor-

mativen Horizont und mit welchen Medien (kontingenten Normen) sich dieses Werden 

vollzieht (vgl. Balzer 2014: 531; 598). 

 Einen solchen Ansatz in der Frage nach der Sicherung des Kindeswohls zu verfolgen, 

heißt, dass dafür nicht nur individuations- und sozialisationstheoretische Perspektiven 

berücksichtigt werden müssen, sondern, dass diese als einander bedingend und eng 

verzahnt gedacht werden müssen. 

 Konkret heißt das, die im pädagogischen, fürsorglichen und advokatorischen Handeln vor-

handene Beziehungsebene (Kind/Eltern, Kind/Lehrer_in) immer auch unter Berücksichti-

gung der gesellschaftlichen und kontextuellen Rahmung zu betrachten. Umgekehrt ver-

langt dies zu beachten, dass in diesem Geschehen eine advokatorische, fürsorgliche 

und pädagogische Wirklichkeit hervorgebracht wird, die es wiederum kritisch zu untersu-

chen gilt. Kindeswohlentscheidungen bringen Kindheiten hervor, d. h. sie rekurrieren auf 

jenen gesellschaftlichen Diskurs „guter Kindheit“, den sie zugleich in der Wiederholung 

fortsetzen. 

 In Anlehnung an Butlers Theorie der Anerkennung wäre es daher sinnvoll, eine „Analyse 

pädagogischer Mikroprozesse […] anzuschließen, die das unterrichtliche Geschehen ent-

gegen der handlungstheoretisch verkürzten Auslegung pädagogischen Handelns sowie 

entgegen der Fokussierung auf Fragen der Qualität, Effektivität und Optimierung der pä-

dagogischen Praxis als eine durch spezifische Praktiken konstituierte und insofern,  

                                                           
12 Eine ausführliche Diskussion der Potenziale dieses Anerkennungsverständnisses für die pädagogische Forschung 

und Praxis erfolgt bei Balzer( 2014: 573-612). 



 

- 8 -  
 

p r a k t i s c h ‘  etablierte Wirklichkeit untersuchen“ (Balzer 2014: 599). 

 Im Hinblick auf das Kindeswohl lässt sich daraus ableiten, dass Kindeswohlentscheidun-

gen kontextuelle Entscheidungen sein müssen, sie müssen die politische, gesellschaftli-

che und familiäre Rahmung, in der sie getroffen werden, beachten und diese Rahmung 

kritisch reflektieren.   

b) Die ethische Dimension der Asymmetrie und Verletzbarkeit 

Um in den eben beschriebenen Prozess der wiederholenden Zitation von Kindheitsvorstel-

lungen notwendige kritische Unterbrechungen und Kontrollen einzufügen, muss zum einen auf 

die Beteiligung der Kinder selbst gesetzt werden (vgl. Abschnitt c), zum anderen kann es helfen 

– der butlerschen Theorie folgend –  den zuvor beschriebenen Gewinn eines analytischen Aner-
kennungsbegriffs mit der ethischen Dimension einer Ethik der Verletzbarkeit zu verschränken: 

 Die Dekonstruktion der Gleichsetzung von Wertschätzung mit dem Anerkennungsbergriff 

kann helfen, überhöhte Ansprüche und Forderungen an fürsorgliche, advokatorische und 

pädagogische Prozesse zurückweisen. 

 Ausgehend von Butlers Ethik der Verletzbarkeit wird deutlich, dass Anerkennungsbezie-

hungen nie „rein“, d. h. frei von Asymmetrien und in voller Wechselseitigkeit, zu haben 

sind, sondern neben dem hervorbringenden stets auch einen begrenzenden Aspekt haben. 

 Die damit eröffnete Perspektive, dass auch nicht bestätigendes Handeln Subjekte hervor-

bringt, dass man also nicht nicht subjektivieren kann, lässt einen pädagogischen An-

spruch, jemandem zu sich selbst zu verhelfen, fragwürdig werden (vgl. Ricken 2015: 143). 

 Sind aber überzogene Idealismen abgewiesen, kann der Blick auf tatsächlich vorhan-

dene Machtverhältnisse und Asymmetrien gerichtet werden und eine Diskussion einset-

zen, wie mit diesen umzugehen ist. Damit ist nicht nur der Weg zu einer empirisch-

analytischen Perspektive auf Anerkennungsprozesse eröffnet, sondern auch eine ethi-

sche Dimension des Umgangs mit Asymmetrie und die Möglichkeit einer ethischen(-

normativen) Bewertung gegeben: Denn wenn die grundlegende gemeinsame Abhängigkeit 

voneinander geleugnet wird, wird auch die daraus rührende Asymmetrie negiert. Damit 

droht nach Butler die Gefahr von Prozessen der Verobjektivierung, in denen als gleich 

bezeichnet und behandelt wird, was different ist. 

 Für das Kindeswohl schließt sich daran die grundlegende Forderung an, dass neben der 

Durchsetzung allgemeiner Regeln und Rechte für alle Kinder immer deutlich auch die Ein-

zelperspektive darauf treten muss, was zum Wohl dieses Kindes geboten ist und was sich 

nicht einfach aus einer allgemeinen Wohlkonzeption ableiten lässt.  

 Von diesem Standpunkt aus lässt sich eine deutliche Perspektive auf Kindesmissbrauch 

gewinnen: Hier wird eine grundlegende Ebene der Asymmetrie und Differenz zwischen Kin-
dern und Erwachsenen geleugnet. Erwachsene zwingen Kindern nicht nur etwas auf, son-

dern nutzen die zum Überleben notwendige Abhängigkeit aus. Das ist Ausbeutung der 

existentiellen Grundlagen eines Menschen (vgl. Butler 2001: 12-14). Die existentielle Aus-



 

- 9 -  
 

beutung dieser Abhängigkeit setzt – natürlich mit unterschiedlichem Schweregrad – 

demnach überall ein, wo Differenz negiert und Gleichheit vorgetäuscht wird. 

 Es geht nicht um die Überwindung jeglicher Asymmetrie, sondern um die klare Themati-
sierung bestehender Diskrepanzen. Erst das Eingeständnis ihres Vorhandenseins ermög-

licht den Diskurs über sie und damit die Unterscheidung zwischen unüberwindbaren 

und zu überwindenden Asymmetrien, Machtstrukturen und Beteiligungseinschränkungen. 

 Damit zeichnet sich ab, dass es zum Ernstnehmen der Kinder in Beteiligungsprozessen 

gehört, Grenzen dieser Beteiligung offen zu thematisieren und nicht umfassende Beteili-

gung vorzutäuschen. 

c) Das Korrektiv der Beteiligung 

Butler legt eine Konzeption von Partizipation vor, die grundlegend von ihrer Infragestellung 

bestehender (Macht-)Strukturen her verstanden werden muss und nicht an Gleichheit oder an 

eine Zielvorgabe gekoppelt ist. Diesem Konzept folgend, ergibt sich ein Anspruch auf unbedingte 
Achtung der Differenz, dem ein unbedingter Anspruch auf Beteiligung an die Seite zu stellen ist. 

Damit ist nicht nur der Weg zu einer empirisch-analytischen Perspektive auf Anerkennungspro-

zesse eröffnet (vgl. Abschnitt a), sondern auch eine ethische Dimension des Umgangs mit 

Asymmetrie und die Möglichkeit einer ethisch(-normativ)en Bewertung gegeben (vgl. Abschnitt 

b). Im Anschluss an diese Koppelung von ethischer Analyse und Ethik Butlers lässt sich ein Ver-

ständnis von Beteiligung begründen, nach dem es, außer dem Stillstellen, der Determination 

selbst, kein Argument gibt, mit dem jemand von Beteiligung ausgeschlossen werden darf:13 

 Im Hinblick auf Kinder bedeutet dies, weil Beteiligung nicht an soziale Wertschätzung 

und auch nicht an sowieso nicht vorhandene vollständige Autonomie gebunden ist, son-

dern an den Anspruch auf Nicht-Diskriminierung, ist jede Nicht-Beteiligung von Kindern 

begründungsbedürftig. Auf einer grundlegend argumentativen Ebene ist daher nicht der 

Beteiligungsanspruch von Kindern zu rechtfertigen, sondern ihr Ausschluss. 

 Praktische Relevanz bekommt dieser Ansatz, wenn es um die rechtlichen Bestimmungen 

zur Beteiligung von Kindern geht, z. B. bei medizinischen Eingriffen. Ein (Mit-)

Entscheidungsrecht der Kinder kann dann nicht einfach mit dem Hinweis auf ihre nicht 

vorhandene Autonomiefähigkeit abgewiesen werden.14 

 Darüber hinaus eröffnet sich mit Butler ein Partizipationsbegriff, der Politik – und im 

Hinblick auf Kinder könnte man hier auch weitere relevante Institutionen (Schule, Jugend-

hilfe usw.) und Felder nennen – daran misst, welche „partizipatorische Chance jene ha-

ben, die gerade kein gesellschaftliches Prestige genießen“ (Meyer 2001: 133). 

 Damit wird der Prozess der Sozialisation aufs engste mit der Frage nach den Möglichkei-

ten, Partizipation wahrzunehmen verknüpft: „In der grammatikalischen Form der Frage öff-

                                                           
13 „Tatsächlich finden sich bei Butler Ansätze […], wonach alle Differenzen zu dulden sind, ausser [sic] jenen, die 

das ‚Spiel der Differenzen‘ selber zum Stillstand bringen wollen.“ (Meyer 2001: 133-134; vgl. Butler 1998: 224). 
14 Vgl. zu diesem Thema und den problematischen, rechtlichen Einschränkungen der Beteiligung von Kindern bei sie 

betreffenden medizinischen Entscheidungen Wapler (2014). Ebenso existiert aber die auch in der Ethik breit vertre-
tene Auffassung, Kinder seien generell nicht autonomiefähig, vgl. u. a. Schöne-Seifert (2009: 217). 



 

- 10 -  
 

net sich ein Raum, den ein Kind in seiner sprachlichen Sozialisation als Raum der Offenheit 

und Unbestimmtheit kennenlernt. Gleichursprünglich mit der Kompetenz, Fragen als Fragen 

zu verstehen, bildet sich die Erfahrung, sich zu Offenheit verhalten zu können. Diese Erfah-

rung der Offenheit kann als Bedingung der Möglichkeit eines, Selbstverhältnisses‘  in-

terpretiert werden, das ein Subjekt zur Partizipation nicht nur befähigt, sondern auch 

motiviert.“ (Meyer 2001: 131). 

 Auf einer praktischen Ebene, auf der das je individuelle Vermögen zur Partizipation zu 

bewerten ist, liefert der hier vorgestellte Ansatz zwar keine anwendbare Entscheidungsska-

la, aber den Rahmen, in dem eine solche zu finden wäre. Selbst für diejenigen, die an 

den bei Butler meist demokratisch-politisch gedachten Beteiligungsprozessen (noch) 

nicht in vollem Umfang teilhaben können, dürfen Entscheidungen nur so getroffen werden, 

dass Betroffene zukünftig über Beteiligung die Möglichkeit haben, verändernd auf diese 

einzuwirken. 

 Dem folgenden ist stets zu überprüfen, ob die Beteiligungsmöglichkeiten den Kindern 

(besser) anzupassen sind und nicht die Kinder mit Verweis auf ihren Entwicklungsstatus 

von Beteiligung auszuschließen oder umgekehrt zu überfordern. 

4. Fazit 

Die bis hierher zusammengetragenen Punkte liefern keinen festen Katalog an auszuführenden 

Schritten, die ein für alle Mal das Kindeswohl sichern. Eine solch einfache Lösung kann mit 

Butlers Ansatz auch nicht erreicht werden. Ja, eine solche feste, einmalige Bestimmung des 

Kindeswohls wird,  dem vorliegenden Programm folgend, sogar als problematisch charakteri-

siert, weil sie die Gefahr des Stillstellens eines notwendigen Diskurses bedeuten würde und da-

mit das Ende einer offenen Zukunft. 

Der Gewinn der Auseinandersetzung mit den Theorien Butlers liegt auf einer anderen Ebene 

und besteht vor allem in der Einsicht in die Performativität von Kindheits- und Wohlverständnis-
sen und den daraus rührenden Konsequenzen. Denn diese Performativität ernst zu nehmen, 

betrifft sowohl die institutionelle Absicherung des Kindeswohls als auch die Verwendung des 

Kindeswohlbegriffs in öffentlichen Diskursen und zur Begründung kindbezogener Entschei-

dungen. Die Notwendigkeit Kindeswohl institutionell durch Rechte und Abkommen zu sichern 

wird dabei ebenso wenig bestritten wie die Kinderrechte selbst, als ein zentrales Instrument 

des Kindeswohls. Aber dem festlegenden Charakter des Kindeswohlbegriffs und den Kinderrech-

ten wird komplementär eine kritische Perspektive an die Seite gestellt. Es geht darum nicht nur in 

den Blick zu nehmen, was Kindeswohldiskurse und Kinderrechte ermöglichen, sondern immer 

auch zu untersuchen und im Blick zu behalten,  was sie mit ihrem festlegenden Charakter even-

tuell (vorzeitig) unmöglich sein lassen. 

Davon ausgehend, dass institutionelle Entscheidungen im Namen des Kindeswohls, ebenso wie 

die Kinderrechte, nicht nur Kindheiten schützen und verbessern, sondern auch hervorbringen, 

indem sie festlegen, was Kindheit und was gute Kindheit ist, wird deutlich, dass hier „Normal-



 

- 11 -  
 

vorstellungen“ konstruiert und weitergeben werden. Denn auch diejenigen, die Recht anwen-

den und umsetzen, und sogar das Recht selbst operieren mit Kindheitsbildern und eben mit 

jenen „Normalvorstellungen“ von Kindheit. Der Gewinn in die Einsicht des Entstehens, der 

Weitergabe und die Wirkungen dieser „Normalvorstellungen“ lässt sich nur schwer in „harte 

Fakten“ kleiden, besteht er doch vor allem in einer Haltung, die sowohl pädagogische Maß-

nahmen als auch politische Entscheidungen beeinflusst. Denn damit richtet sich einerseits 

der Blick auf die problematischen Seiten paternalistischen, advokatorischen und fürsorglichen 

Handelns: „Auch Aufrichten ist Zurichten“ (Bröckling 2003: 62). Zugleich aber kann dies Ent-

lastung bedeuten, weil offensichtlich wird, dass es nicht ohne Festlegungen geht; jede Aner-

kennung ist ein Prozess der Begrenzung, und Begrenzung ist ein unablässiger Teil des Sub-

jektwerdens. Diesen Doppelcharakter der Anerkennung anzunehmen, eröffnet keinen leichten 

Weg aus der Ambivalenz advokatorischen Handelns, aber unterstützt eine größere Sensibilität 

für die diesem Handeln inhärenten Potenziale und Problematiken und für eine unablässige 

kritische (Selbst-)Kontrolle advokatorisch Handelnder. 

Die Einsicht in die Performativität von Kindheits- und Wohlvorstellungen ist, dem butlerschen 

Ansatz folgend, eng mit der These vom Werden des Subjekts verknüpft. Vom Werden des Sub-

jekts auszugehen, widerspricht dabei nicht dem Anspruch jedes Kindes, von Anfang an Rechte 

zu haben. Im Gegenteil, die strukturelle Ebene der rechtlichen Sicherung der Kindeswohls kann 

durch diese anthropologisch-ethische Dimension gewinnen: Gerade weil der butlersche Sub-

jektbegriff auf alle Menschen und nicht nur Kinder abzielt, und weil er einen lebenslangen 

Prozess beschreibt, lässt sich mit ihm der Blick auf Kinder und Kindheit verändern. Denn nicht 

nur Kinder, sondern auch Erwachsene sind immer Werdende. Subjekt ist kein ein für alle Mal zu 

erreichender Status, sondern ein sensibler Prozess im Zusammenspiel von Anrufung, Antwort 

auf diese Anrufung und Normen, der immer auf dem Spiel steht. Dies ernst zu nehmen, ver-

langt Sensibilität für die dabei ablaufenden Machtprozesse und Vorsicht vor jeder abschließen-

den Gewalt, die diesen Prozess des Werdens (vorzeitig) beendet und damit die offene Zukunft 

verschließt. Im Anschluss an den butlerschen Subjektwerdungsprozess lassen sich demnach 

die Bedeutung des Werdens und die Notwendigkeit einer (offenen) Zukunft sowie die Verant-

wortung, dieses zu ermöglichen, betonen. 

Dass Offenheit und Befragbarkeit nicht Beliebigkeit und Willkür bedeutet, ist dabei stets zu un-

terstreichen. Nicht jede Norm, nicht jede Aussage ist mit dem Kindeswohlbegriff vereinbar. Die 

Ethik der Verletzbarkeit und die Auseinandersetzung mit dem Anerkennungsbegriff liefern die 

Kriterien, an denen sich ein solcher Diskurs messen lassen muss: 

(1) Kindeswohl und seine rhetorische Beanspruchung müssen sich daran messen lassen, 

wie sie Potentialität und Offenheit auf die Zukunft hin wahren. Dies zu operationalisie-

ren könnte z. B. bedeuten, dass kindeswohl-relevante Entscheidungen  mindestens auf 

der Ebene der Gesetzgebung revidierbar sein müssen. Umgekehrt bedeutet Kindsein 

grundsätzlich Menschsein, es ist nicht nur auf Morgen und auf die Zukunft hin ausgerich-

tet, sondern hat, gerade weil sich alle Subjekte immer im Werden befinden, das Recht 



 

- 12 -  
 

auf das Jetzt der Beteiligung an diesem Prozess und in diesem Moment.15 

(2) Das Gegenüber von „Normalitätsvorstellungen“ von Kindheit bilden Individualität und 

Differenz. Kindeswohlentscheidungen haben daher nicht nur allgemeine Rechte und 

Regelungen, sondern auch den einen Moment, den einen Kontext, dieses Kindes zu be-

achten. 

(3) Kindeswohlentscheidungen und Kinderbeteiligung haben eine unbedingte Differenz zwi-

schen Kindern und Erwachsenen und die daraus resultierenden Grenzen zu achten, in-

dem Asymmetrien nicht negiert oder harmonisiert werden. Gegen mit den Differenzen 

gegebene Asymmetrie steht der unbedingte Anspruch auf Beteiligung, der verlangt, die 

Beteiligungsstrukturen den Kindern anzupassen. 

(4) Da Kindheits- und Kindeswohlvorstellungen performativ konstituiert werden, lässt darauf 

schließen, dass zu ihrer Bestimmung unterschiedliche Perspektiven zusammenkommen 

müssen. Das betrifft sicherlich den Dialog zwischen Kindern und Erwachsenen. Im An-

schluss an Butler lässt sich dieses multiperspektivische Annähern aber auch als interdis-

ziplinäre Aufgabe fassen, bei der mindestens ein sozialwissenschaftlich-analytischer 
Blick auf Anerkennung, eine ethische Perspektive der Verletzbarkeit und ein auch recht-
lich zu sichernder Anspruch auf Beteiligung zusammen kommen müssen. Das kann 

Orientierung dafür sein, dass sich dem Kindeswohl nur im Dialog unterschiedlicher Dis-
ziplinen und Perspektiven angenähert werden kann. 

Diese hier benannten Kriterien lösen die Spannungen und Unbestimmtheiten des Kindes-

wohlbegriffs nicht auf, aber sie geben einen Ausblick, wie sie ausgehalten und gestaltet 

werden können und wie die Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit zu mindern ist. 

Zusammenfassend lässt sich dies auf die Formel bringen: Kindeswohl nicht als Gegebenes, 
sondern als Aufgegebenes zu verstehen. 

  

                                                           
15 Diese Forderungen zeigen eine große Nähe zu dem, was Sabine Andresen unter Bezug auf Janus Korczak erar-

beitet (vgl. Andresen 2017). 



 

- 13 -  
 

Literatur 

Andresen, Sabine (2017): Kindeswohl. Was es zu sichern gilt und wer im Konflikt darüber entschei-

det. In: Heimbach-Steins, Marianne/Riedl, Anna Maria (Hg.): Kindeswohl zwischen Anspruch und 

Wirklichkeit. Theorie und Praxis im Gespräch. Paderborn: Schöningh, 101-115. 

Balzer, Nicole (2014): Spuren der Anerkennung. Studien zu einer sozial- und erziehungswissenschaft-

lichen Kategorie. Wiesbaden: Springer VS. 

Bastian, Hans-Dieter (1964): Kind und Glaube. In: Bastian, Hans-Dieter/Röbbelen, Ingeborg (Hg.): 

Kind und Glaube. Heidelberg: Quelle & Meyer (Pädagogische Forschungen, 25), 3-26. 

Bormann, Franz-Josef (2008): Was brauchen Kinder? Ethische Überlegungen zur vernachlässigten Ka-

tegorie des "Kindeswohls". In: JCSW 49, 297-330. 

Bröckling, Ulrich (2003): You are not responsible for being down, but you are responsible for getting up. 

Über Empowerment. In: Leviathan 31 (3), 323-344. 

Brumlik, Micha (2013): Kindeswohl und advokatorische Ethik. In: Ethik Journal 1 (2), 1-14, online unter 

http://www.ethikjournal.de/fileadmin/user_upload/ethikjournal/Texte_Ausgabe_2_10-2013/Brumlik_

_Kindeswohl_und_advokatorische_Ethik__EthikJournal_1_2013_2.pdf abgerufen am 30.05.2017. 

Butler, Judith (1998): Poststrukturalismus und Postmarxismus. In: Marchart, Oliver (Hg.): Das Undar-

stellbare der Politik. Zur Hegemonietheorie Ernesto Laclaus. Wien: Turia + Kant, 209-224 

Butler, Judith (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Dillen, Annemie (2008): Standing up for children in Europe. The contribution of Catholic Theology. 

In: ET-Bulletin 19 (1), 4-25. 

Dillen, Annemie (2017): Von Kindern herausgefordert. Wege zu einer praktischen Theologie und 

Ethik über Anpassung und Inklusion hinaus. In: Heimbach-Steins, Marianne/Riedl, Anna Maria (Hg.): 

Kindeswohl zwischen Anspruch und Wirklichkeit. Theorie und Praxis im Gespräch. Paderborn: Schö-

ningh, 145-155. 

Dungs, Susanne (2008): Unausweichliche Abhängigkeit vom Anderen. Die Anerkennungstheorie von 

Judith Butler in ihrer Bedeutung für eine feministische christliche Sozialethik. In: Spieß, Christi-

an/Winkler, Katja (Hg.): Feministische Ethik und christliche Sozialethik. Münster: Lit, 277-305. 

Filipovic, Alexander (2008): Elemente einer kritischen Theorie der Beteiligungsgerechtigkeit. In: Bil-

dungswege als Hindernisläufe. Bielefeld: Bertelsmann, 173-189 (Forum Bildungsethik). 

Friedrichs, Julia (2017): Jedes 5. Kind ist arm. In: Die Zeit. Nr. 2, 5. Jan. 2017, 53-54. 

Hilpert, Konrad (2001): Menschenrechte und Theologie. Forschungsbeiträge zur ethischen Dimension 

der Menschenrechte. Freiburg u. a.: Herder (Studien zur theologischen Ethik, 85). 

Honig, Michael Sebastian (1999): Entwurf einer Theorie der Kindheit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Kreß, Hartmut (2004): Das Recht auf Gesundheitsschutz. Kulturelle Basis – normative Funktion – Kon-

kretionen am Beispiel der Kinderrechte. In: Jahrbuch für Wissenschaft und Ethik (9), 211-231. 

Lachmann, Rainer (1989): Kind. In: Müller, Gerhard (Hg.): Theologische Realenzyklopädie. Berlin u. a.: 

de Gruyter, 156-176. 

Laubstein, Claudia/Holz, Gerda/Seddig, Nadine (2016): Armutsfolgen für Kinder und Jugendliche. Er-



 

- 14 -  
 

kenntnisse aus empirischen Studien in Deutschland. Gütersloh: Bertelsmann Stiftung, online unter 

https://www.bertelsmann-stiftung.de/filadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen

/Studie_WB_Armutsfolgen_fuer_Kinder_und_Jugendliche_2016.pdf abgerufen am  30.01.2017. 

Lutterbach, Hubertus (2010): Kinder und Christentum. Kulturgeschichtliche Perspektiven auf Schutz, 

Bildung und Partizipation von Kindern zwischen Antike und Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer. 

Meyer, Katrin (2001): Was bedeutet Anerkennung der Differenz? Untersuchungen und weiterführende 

Bemerkungen im Anschluss an Judith Butler. In: Hofmann- Riedinger, Monika/Thurnherr, Urs (Hg.): 

Anerkennung. Eine philosophische Propädeutik; Festschrift für Annemarie Pieper. Freiburg: Alber, 121-

135. 

National Conference of Catholic Bishops (NCCB) (1986): Economic Justice for All: Catholic Social 

Teaching and the U.S. Economy. online unter http://www.usccb.org/upload/economic_ju

stice_for_all.pdf abgerufen am  07.02.2017. 

Papst Franziskus (2016): Amoris Laetitia. Nachsynodales Schreiben. Vatikan: Vatikanische Druckerei. 

Ricken, Norbert (2015): Pädagogische Professionalität - revisited. Eine anerkennungstheoretische 

Skizze. In: Böhme, Jeanette/Hummrich, Merle/Kramer, Rolf- Torsten (Hg.): Schulkultur. Theoriebil-

dung im Diskurs. Wiesbaden: Springer VS, 137-157. 

Riedl, Anna Maria (2013): Der Begriff des Kindeswohls in theologisch-ethischer Perspektive. Von einer 

Kindertheologie zur Theologie der Kindheit. In: Ethik Journal 1 (2), 1-14, online unter 

http://www.ethikjournal.de/fileadmin/user_upload/ethikjournal/Texte_Ausgabe_2_10-2013/Riedl  Kin

deswohl_in_theologisch-ethischer_Perspektive_EthikJournal_1_2013_2.pdf abgerufen am  28.01.2017. 

Riedl, Anna Maria (2017): Ethik an den Grenzen der Souveränität. Christliche Sozialethik im Dialog mit 

Judith Butler unter Berücksichtigung des Kindeswohlbegriffs. Paderborn: Schöningh. 

Schäfer, Alfred/Thompson, Christiane (2010): Eine Einleitung. In: Dieselb. (Hg.): Anerkennung. Pader-

born: Schöningh, 7-33. 

Städtler-Mach, Barbara (2004): Kinderseelsorge. Seelsorge mit Kindern und ihre pastoralpsychologi-

sche Bedeutung. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht (Arbeiten zur Pastoraltheologie, 43). 

Schöne-Seifert, Bettina (2009): Paternalismus. Zu seiner ethischen Rechtfertigung in Medizin und Psy-

chiatrie. In: Jahrbuch für Wissenschaft und Ethik 14 (1), online unter http://

www.degruyter.com/view/j/jfwe.2009.14.issue-1/9783110208856.107/9783110208856.107.xml?f

ormat=INT abgerufen am  08.03.2016. 

Surall, Frank (2009): Ethik des Kindes. Kinderrechte und ihre theologisch-ethische Reflexion. Stutt-

gart: Kohlhammer (Forum Systematik, 31). 

Surall, Frank (2017): „Für" und „von" im Streit der Präpositionen. Beobachtungen zur Subjektwahr-

nehmung zur Subjektwahrnehmung von Kindern in Theologie und Kirche. In: Heimbach-Steins, Ma-

rianne/Riedl, Anna Maria (Hg.): Kindeswohl zwischen Anspruch und Wirklichkeit. Theorie und Praxis 

im Gespräch. Paderborn: Schöningh, 169-174. 

Wapler, Friedrike (2014): Selbstbestimmung am Lebensende - auch für Minderjährige? Eine normativ-

individualistische Perspektive. In: Pfordten, Dietmar von der (Hg.): Normativer Individualismus in 

Ethik, Politik und Recht. Tübingen: Mohr Siebeck, 203-230. 

Winkler, Katja (2016): Befähigungssemantiken in der theologischen Ethik. Kritische Analyse der Re-

zeption des Capabilities Approach in der deutschsprachigen Christlichen Sozialethik. In: JCSW 57, 269-

http://www/
http://www/
http://www.ethikjournal.de/fileadmin/user_upload/ethik
http://www.degruyter.com/view/j/jfwe.2009.14.issue-1/9783110208856.107/
http://www.degruyter.com/view/j/jfwe.2009.14.issue-1/9783110208856.107/


 

- 15 -  
 

294. 

Witschen, Dieter (2002): Christliche Ethik der Menschenrechte. Systematische Studien. Münster u. a.: 

Lit (Studien der Moraltheologie, 28). 

Zimmer, Andreas (2017): Arbeit am Kulturwandel. Kindeswohl unter der Perspektive von Prävention  

sexueller Gewalt in katholischen Einrichtungen und Diensten. In: Heimbach-Steins, Marianne/Riedl, 

Anna Maria (Hg.): Kindeswohl zwischen Anspruch und Wirklichkeit. Theorie und Praxis im Gespräch. 

Paderborn: Schöningh, 157-167. 

  



 

- 16 -  
 

Die Autorin 

Anna Maria Riedl, Dr. theol.; Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut für Christliche Sozial-

wissenschaften, WWU Münster; Schriftleiterin des Jahrbuches für Christliche Sozialwissenschaf-

ten. 

 

Sozialethische Arbeitspapiere des ICS 

Bisher erschienen: 

Arbeitspapier Nr.1: 

Heimbach-Steins, Marianne/ Enxing, Julia/ Görtz-Meiners, Vanessa/ Krause, Felix/ 

Riedl, Anna Maria (2015): Voraussetzungen, Ansätze und Schwierigkeiten der Vermittlung 

von kirchlicher Lehre und christlicher Praxis: eine theologische Stellungnahme zur 

Außerordentlichen Bischofssynode zur Familie 2014. 

Arbeitspapier Nr.2: 

Heimbach-Steins, Marianne (2015): Flüchtlinge und Flüchtlingspolitik: ethische Prüfsteine. 

Arbeitspapier Nr.3: 

Heimbach-Steins, Marianne/ Stockmann, Nils (2015): „Pope for Planet“?: Laudato Si‘ 

als „dringliche Einladung zum Dialog“ (LS 14) und das weltweite Echo auf die Enzyklika. 

Arbeitspapier Nr.4: 

Urselmann, Judith/ Heimbach-Steins, Marianne (2016): Migration und Stadt: eine sozialethische 

Skizze. 

Arbeitspapier Nr.5: 

Heimbach-Steins, Marianne/ Motzigkeit, Denise/ Redemann, Janine/ Frerich, Karolin/ Štica, Petr 

(2016): Familiale Diversität und pastorale Unterscheidung. Eine theologisch-ethische Analyse 

zum nachsynodalen Schreiben Amoris laetitia. 

Arbeitspapier Nr.6: 

Bausch, Christiane / Eggers, Nina E. (2017): Zur Frage der Grenzen von Solidarität und Verantwor-

tung in der europäischen Flüchtlingspolitik. 

 

 


