WESTFALISCHE
WILHELMS-UNIVERSITAT
MUNSTER

Sozialethische Arbeitspapiere

des Instituts fur Christliche Sozialwissenschaften

ICSAP Nr. 5

Marianne Heimbach-Steins, Denise Motzigkeit, Janine Redemann,
Karolin Frerich, Petr Stica

FAMILIALE DIVERSITAT UND PASTORALE UNTERSCHEIDUNG

Eine theologisch-ethische Analyse zum nachsynodalen Schreiben
Amoris laetitia

Oktober 2016

|18
1/ClS




Institut fur Christliche Sozialwissenschaften
Westfédlische Wilhelms-Universitat Miinster
Hifferstr. 27

48149 Miinster

Telefon: 0251/83-32640

Fax: 0251/83-30041

Email: ics@uni-muenster.de

Internet: www.uni-muenster.de/FB2/ics/

© 2016 Institut fiir Christliche Sozialwissenschaften Miinster
ISSN (Print) 2510-1749
ISSN (Online) 2510-1757



Inhalt

Einleitung

1 ErschlieBung der Eigenlogik des Textes
1.1 Grundlegend: Die pastorale Logik des Konzils
1.2 Amoris laetitia und der ,,synodale Weg*
1.3 Aufbau und Struktur des Textes

2. Theologische Denkmuster fiir das Verhaltnis von
Moralverkiindigung und Pastoral
2.1 Ein subsididres Modell pastoraler Verantwortung
2.2 Ein neuer Umgang mit moralischen Normen
2.3 ,Dem Gewissen der Glaubigen Raum geben*
2.4  Das Prinzip der Unterscheidung

3.  Reflexion von vier Themenfeldern
3.1 Verantwortete Elternschaft
3.2  Gender und Genderkritik
3.3  Umgang mit Briichen, Scheidung und
Wiederverheiratung
3.4  Homosexualitdt und gleichgeschlechtliche
Lebensgemeinschaften

4. Ausblick
Verwendete Literatur
6. Anhang
a) Chronologie der Ereignisse
b) Weitere theologische Beitrdge zum

nachsynodalen Schreiben Amoris laetitia
Die Autorlnnen

Bisher erschienene Sozialethische Arbeitspapiere

=

NP> W w

11
12
16

19
20
22

25
29
32

35

37
37

40
45
45






Einleitung

Nach den intensiven und von vielen Menschen innerhalb und auBerhalb der Kirche
aufmerksam verfolgten Debatten der beiden Bischofssynoden zur Familienpastoral war
das nachsynodale Schreiben des Papstes mit Spannung erwartet worden. Die Synoden
hatten erhebliche Anstrengungen unternommen, die Vielfalt der Familienwirklichkeiten
in den unterschiedlichen Teilen der Weltkirche wahrzunehmen. Zugleich setzten sich
die Synodalen aber auch — dem ausdriicklichen Anliegen des Papstes entsprechend —
in einer bis dato in der katholischen Kirche der Moderne ungekannten Offenheit mit
den unterschiedlichen Einschdtzungen, ethischen Bewertungen und Vorschlagen fiir
einen angemessenen pastoralen Umgang mit diesen Wirklichkeiten auseinander. Diese
Erfahrung wurde von den einen als befreiend und hoffnungsvoll, von nicht wenigen an-
deren aber auch als verunsichernd, ja gefdhrlich im Hinblick auf eine klare katholische
Identitdt wahrgenommen. Umso gespannter wurde erwartet, wie Papst Franziskus die
Beratungsergebnisse der Synoden aufnehmen und seinerseits zu den offenen Fragen

Stellung beziehen wiirde.

Erwartungen an eine autoritative Klarung der strittigen Fragen — etwa beziiglich des
pastoralen Umgangs mit wiederverheirateten Geschiedenen — durch neue normative
»,Losungen® konnten — so unterstreicht es Papst Franziskus selbst — nur enttduscht
werden. Innovativ ist das Schreiben des Papstes nicht dadurch, dass es eindeutige L6-
sungen fiir strittige dogmatische, moraltheologische, kirchenrechtliche oder pastoral-
theologische Probleme bote. Innovativ ist es vielmehr dadurch, dass Papst Franziskus
die Verantwortlichen auf a/len Ebenen der pastoralen Praxis der Kirche fiir eine Praxis
der Unterscheidung in subsididrer und partizipativer Zusammenarbeit in die Pflicht
nimmt, um den konkreten Menschen in der Unterschiedlichkeit ihrer biographischen
Situationen und kulturellen Kontexte moglichst gerecht zu werden. Ein Schliissel dazu
ist die Aufwertung des personalen Gewissens als Unterscheidungsvermdgen. Ein sol-
cher Ansatz, der biblisch fundiert, in der ignatianischen Spiritualitdat verwurzelt und
theologisch an die scholastische Tradition riickgebunden ist, ldsst eine Vielzahl kon-
kreter Fragen zundchst offen und gibt sie weiter an die lokalen, kontextgebundenen
Instanzen der Verantwortung. Papst Franziskus macht ernst mit einem subsididren Mo-
dell von Kirche, indem er darauf besteht, dass ein erheblicher Teil der Verantwortung —

nicht nur fiir die sorgfaltige Unterscheidung der herausfordernden Situationen, sondern



auch fiir wichtige pastorale Entscheidungen — in den Ortskirchen zu iibernehmen sei.
Damit sind nun die Bischofe und Bischofskonferenzen und die konkret in der Pastoral
Tatigen am Zug, die Uberlegungen des Papstes in ihren jeweiligen Kontexten umzuset-

zen.

Mit unserer Analyse wollen wir einen Beitrag zur theologischen ErschlieBung und
Auswertung des nachsynodalen Schreibens Amoris laetitia leisten. Wir stellen zundchst
den Grundduktus und die grofen gedanklichen Linien des umfangreichen Dokuments
vor (1.). Daran anschlieBend arbeiten wir einige theologische Denkmuster heraus, die
uns fiir das Verstdandnis des Textes grundlegend zu sein scheinen (2.). In diesem Ver-
stehensrahmen erdrtern wir dann exemplarisch vier besonders umstrittene, innerhalb
wie auflerhalb des kirchlichen Rezeptionsrahmens in Deutschland viel debattierte
Themen. An den ausgewdhlten Feldern — verantwortete Elternschaft, Gender(-kritik),
wiederverheiratete Geschiedene, Homosexualitat und gleichgeschlechtliche Lebens-
gemeinschaften — sollen die zuvor erarbeiteten Grundmuster gespiegelt, ihre Tragfa-
higkeit erprobt und pastorale Perspektiven, aber auch bleibende Blockaden identifi-
ziert werden (3.). Zum Schluss wird in einer knappen Skizze reflektiert, welche Aufga-
ben fiir Kirche und Theologie aus dem nachsynodalen Schreiben hervorgehen (4.). Mit
diesem Arbeitspapier setzen wir die sozialethisch-theologische Begleitung des Syno-
denprozesses fort, die wir mit einem ersten Papier zur Synode 2014 begonnen hatten.
Auf die entsprechende Analyse sei hier noch einmal verwiesen (vgl. Heimbach- Steins

et al. 2015).



1. ErschlieBung der Eigenlogik des Textes

1.1 Grundlegend: Die pastorale Logik des Konzils

Schon der erste Satz des nachsynodalen Schreibens bindet das Thema der Romischen
Bischofssynode (iber pastorale Herausforderungen der Familie explizit an das Il. Vati-
kanische Konzil zuriick und setzt damit ein wichtiges Vor-Zeichen: In dem Satz ,,Die
Freude der Liebe, die in den Familien gelebt wird, ist auch die Freude der Kirche“ (AL 1)
klingt uniiberhdrbar der programmatische Er6ffnungssatz der Pastoralkonstitution des
Konzils, Gaudium et spes, aus dem Jahr 1965 an: ,Freude und Hoffnung, Trauer und
Angst der Menschen von heute, besonders der Armen und Bedrdngten aller Art, sind
auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Jiinger Christi* (GS 1). Mit dem Leitmo-
tiv der Freude wird auch dieser Text unter das ,,Markenzeichen* der pastoralen Theolo-
gie des gegenwadrtigen Papstes gestellt. Zur Erinnerung: Schon sein erstes Apostoli-
sches Schreiben Evangelii gaudium (,,Die Freude des Evangeliums®, 2013), in dem er
den Verkiindigungsauftrag der Kirche auslegte und ihre Praxis kritisch unter die Lupe
nahm, war durch dieses Motiv bestimmt. Den (im Sinne des Konzils) pastoralen Cha-
rakter des Synodenprozesses unterstreicht zudem der Zusammenhang mit dem auf3er-
ordentlichen Jubildaum (HL Jahr) der Barmherzigkeit (vgl. AL 5), das Papst Franziskus
symboltrachtig am Tag des 5o. Jubilaums des Konzilsabschlusses fiir die Zeit vom 8.
Dezember 2015 bis zum 20. November 2016 ausgerufen hat. In der Verkiindigungsbulle
Misericordiae vultus (11. April 2015) heifit es dazu: ,Mauern, die die Kirche allzu lange
in einer privilegierten Festung eingeschlossen hatten, wurden eingerissen, und die Zeit
war gekommen, um das Evangelium auf neue Weise zu verkiinden“ (MV 4). Die Tugend
der Barmherzigkeit zieht sich zusammen mit dem Motiv der Freude durch die AuBerun-
gen des argentinischen Papstes: als Pendant zu der Freuden-Botschaft des Evangeli-
ums, die zu verkiindigen der Kirche aufgetragen ist, bildet sie die Richtschnur fiir deren
Handeln angesichts — und inmitten — einer menschlichen Wirklichkeit, die nicht ideal,
sondern komplex und in vielfacher Hinsicht der Heilung bediirftig ist. Dieser Zusam-
menhang entspricht dem ekklesiologischen Programm des Konzils und ist grundlegend

fiir die papstliche Reflexion des Synodenprozesses und dessen Ertrage.



1.2 Amoris laetitia und der ,,synodale Weg*

Papst Franziskus baut mit dem Auftakt seines nachsynodalen Schreibens zugleich eine
Briicke zwischen der Synode und den Herausforderungen des pastoralen Handelns in
den konkreten lokalkirchlichen Zusammenhadngen: Fiir die gesamtkirchliche Synode als
Prozess bedeutet das Apostolische Schreiben Amoris laetitia einen gewissen Ab-
schluss: Es schaut aber nicht nur zuriick und fasst die Ergebnisse der bischoflichen
Konsultation zusammen, sondern weist nach vorne und profiliert die Erwartung, dass
und wie die Ertrdge der Synode in den lokalen Kirchen aufgenommen und umgesetzt
werden sollen. Dem Geist des Konzils entsprechend, ist die ,,Kirche in der Welt von heu-
te*“ (GS) verpflichtet, den Weg, den die Synode zuriickgelegt hat, weiterzugehen. Der
Synodenprozess wird durch das Abschlussdokument nicht ,,iiberholt“, sondern bleibt
prasent und wichtig: Von dem Markstein des nachsynodalen Schreibens ausgehend, ist
er in den lokalen Kirchen fortzusetzen — im Sinne der genauen und offenen Wahrneh-
mung der ,heutigen Situation der Familie“ (vgl. AL 32-49), im Sinne einer Weitung des
Blicks fiir die Komplexitat dieser Wirklichkeit und der Bereitschaft, sich in die notwen-
dige Debatte, das Ringen um eine neue Verhdltnisbestimmung von Lebenswirklichkeit,
kirchlicher Lehre und pastoraler Umsetzung ,kirchentreu, ehrlich, realistisch und krea-

tiv“ einzutiben (vgl. AL 2).

Den ,,synodalen Weg* schatzt Papst Franziskus als einen wertvollen und erhellenden
Lernprozess ein, dessen Ertrdge er in dem nachsynodalen Schreiben biindeln und fort-
schreiben mochte (vgl. AL 4). Er hebt die Vielseitigkeit und die Vielschichtigkeit der Bei-
trage und Erfahrungen der Synode hervor, indem er feststellt, sie sei ihm ,,wie ein kost-
bares, aus vielen berechtigten Besorgnissen und ehrlichen, aufrichtigen Fragen zu-
sammengesetztes Polyeder erschienen® (AL 4). Dementsprechend wird in dem gesam-
ten Schreiben viel aus den Dokumenten der beiden Synoden 2014 und 2015 zitiert, teils
als Beschreibung dessen, was die Vater diskutiert haben, teils so, dass Papst Franzis-
kus sich die Inhalte explizit zu eigen macht. Mit eigenen theologischen und spirituellen
Uberlegungen und Reflexionen reichert Franziskus die Synodenergebnisse zusitzlich
an; damit setzt bzw. verstarkt er jene Akzente, die ihm besonders wichtig sind. Die Art
und Weise, wie der Papst mit dem ,,Material“ der Synode umgeht und umzugehen emp-
fiehlt, wird ebenfalls schon in der Einleitung angesprochen; darin liegt eine dufierst

wichtige Verstehenshilfe fiir das gesamte Dokument: Eine zentrale ,Regieanweisung®



zum Verhdltnis zwischen dem Beratungsprozess der Synoden und der nachsynodalen
pdpstlichen Wortmeldung bildet die Passage, in der Papst Franziskus daran erinnert,
dass die ,,Zeit mehr wert ist als der Raum* (AL 3). Damit spielt er auf seine Enzyklika
Evangelii gaudijum an, in der er diesen Satz als erstes Prinzip fiir ein friedvolles Leben
der Menschen in Gemeinschaft bzw. fiir einen gelassenen Umgang mit der ,,Spannung
zwischen Fiille und Beschrankung® einfiihrt (vgl. EG 222-225). Es bedeutet in Kiirze,
dass ein Denken in Prozesskategorien der Wirklichkeit besser entspricht als ein stati-
sches Verstdndnis, das vor allem an der Festschreibung des sfatus guo interessiert er-
scheint.
»Dieses Prinzip erlaubt uns, langfristig zu arbeiten, ohne davon besessen zu sein, sofor-
tige Ergebnisse zu erzielen. Es hilft uns, schwierige und widrige Situationen mit Geduld
zu ertragen oder Anderungen bei unseren Vorhaben hinzunehmen, die uns die Dynamik
der Wirklichkeit auferlegt. Es ladt uns ein, die Spannung zwischen Fiille und Beschran-
kung anzunehmen, indem wir der Zeit die Prioritdt einrdumen. [...] Dem Raum Vorrang
geben bedeutet sich vormachen, alles in der Gegenwart gelost zu haben und alle Rdume
der Macht und der Selbstbestdtigung in Besitz nehmen zu wollen. Damit werden die Pro-
zesse eingefroren. Man beansprucht, sie aufzuhalten. Der Zeit Vorrang zu geben bedeu-
tet sich damit zu befassen, Prozesse in Gang zu setzen anstatt Raume zu besitzen. |...] Es
geht darum, Handlungen zu fordern, die eine neue Dynamik in der Gesellschaft erzeugen
und Menschen sowie Gruppen einbeziehen, welche diese vorantreiben, auf dass sie bei
wichtigen historischen Ereignissen Frucht bringt. Dies geschehe ohne Angstlichkeit, son-
dern mit klaren Uberzeugungen und mit Entschlossenheit” (EG 223; Hervorhebung i. O-
rig.).
Was das in Bezug auf die Synode bedeutet, zeigen einige Bemerkungen zum Verhdltnis
zwischen der notwendigen ,,Einheit der Lehre und der Praxis“ und der faktischen Ver-
schiedenheit der Interpretationen und Schlussfolgerungen, die in jeweils gegebenen
gesellschaftlich-kulturellen Raumen daraus gezogen werden. Indem Franziskus daran
erinnert, dass diese Spannung so lange erhalten bleiben wird, ,,bis der Geist uns in die
ganze Wahrheit einfiihrt (Joh 16,13)“ (AL 3), wirbt er sowohl bei seinen Mitbischofen wie
auch bei allen, die aus dem Synodenprozess Orientierung in schwierigen pastoralen
Fragen erwarten, fiir eine Offnung auf das Wirken des Geistes hin: Nicht alles, was wéh-
rend der Synoden diskutiert wurde, miisse lehramtlich festgelegt und damit quasi still-
gelegt werden. Den Prozess des Ringens um die richtigen Deutungen offen zu halten,

versteht Franziskus offensichtlich als einen Modus des Arbeitens an einer Einheit, die



die Dynamik der geschichtlichen, gesellschaftlichen und kirchlichen Wirklichkeit nicht
leugnet, sondern die Pluralitat der Wirklichkeit selbst als Moment dieser Suche nach
Einheit und nach Wahrheit ernst nimmt. Indem er dabei auf das Wirken des géttlichen
Geistes rekurriert, legt er seinen Adressaten den Gedanken nahe, gerade diesen miih-
samen, im irdischen Leben unabschlieBbaren Prozess theologisch als (mit-)schopfe-
risches Geschehen zu deuten, in dem sich der kirchliche Verkiindigungsauftrag zu be-
wdhren hat.

Dementsprechend plddiert Franziskus dafiir, tiberall in der Weltkirche nach besser
inkulturierten Losungen zu suchen, um das Potential des Evangeliums in den hdchst
unterschiedlichen weltkirchlichen Resonanzraumen zum Klingen zu bringen. Entspre-
chend sieht Franziskus auch sein nachsynodales Schreiben als Teil des synodalen Pro-
zesses an und nicht als Ende der Diskussion. Was das im Einzelnen bedeutet und wie
eine fortschreitende Inkulturation gelingen kann, ist — angesichts der anscheinend bis
zur Unvereinbarkeit reichenden — Vielschichtigkeit der sozialen, kulturellen und gesell-
schaftlichen Gegebenheiten, unter denen die Kirche in der globalisierten Welt existiert,
eine der zentralen ekklesiologischen Fragen fiir pastorale Praxis, kirchliche Lehre und

theologische Reflexion unter dem Vorzeichen der einen katholischen Kirche.

1.3 Aufbau und Struktur des Textes

Papst Franziskus empfiehlt, das umfangliche Schreiben nicht ,hastig ganz durchzule-
sen“ (AL 7), sondern schrittweise. Je nach Kontext, Interesse und Lebenswirklichkeit der
Lesenden kdnne es auch sinnvoll sein, es (nur) kapitelweise zu lesen, um darin zu fin-
den, was in der je eigenen Situation (z.B. als pastorale Mitarbeitende oder als Eheleute)
hilfreich und orientierend sein kann (vgl. ebd.). Obwohl Franziskus also seine Adressa-
ten durchaus zu einer auswahlenden Lektiire ermutigt, ist es fiir eine theologische Ana-
lyse und fiir die weitere Arbeit mit diesem Dokument wichtig, dessen innere Logik
nachzuvollziehen. Es ist erkennbar nach dem Dreischritt ,,Sehen — Urteilen — Handeln“
aufgebaut, von der pastoralen Theologie des Konzils, insbesondere der Konstitution
Gaudium et spes, durchdrungen und im strengen Sinn des Wortes biblisch informiert.
Die Einleitung verklammert das Schreiben mit dem synodalen Prozess und klart die
Intention sowie die Vorgehensweise (vgl. AL 1-7). So wie die Kirche sich im Konzil selbst
verpflichtet hat, ,,jederzeit nach den Zeichen der Zeit zu forschen und sie im Licht des

Evangeliums zu deuten® (GS 4), so stellt Franziskus seine Reflexion auf den Synoden-



prozess und auf dessen Ergebnisse unter das ,,Licht des Wortes“: Das ganze erste Kapi-
tel (AL 8-31), das eine Art Spurensuche nach der Familienwirklichkeit in der Bibel unter-
nimmt, steht unter dieser Uberschrift. Im Licht von GS 4 betrachtet, handelt es sich hier
also um das ,,Leuchtmittel®, mit dem das thematische Feld erhellt werden soll. Es bildet
eine Exposition oder Grundorientierung fiir die weitere Befassung mit den komplexen
Fragen von Familie, Partnerschaft und Ehe als pastorale Aufgabe. Die familiale Wirk-
lichkeit wird mit einer biblisch geschulten Haltung der Aufmerksamkeit fiir das Thema
angeschaut, und in dieser ,,Schule® erschlief3t sich ein vielschichtiges Bild ,voller Ge-
schichten der Liebe wie auch der Familienkrisen® (AL 8). Die ,,Brille, die dieses erste
Kapitel darbietet, ist nicht rosarot eingefarbt; sie soll eher zur Wahrnehmung und Wert-

schdtzung einer weder idealen noch hoffnungslosen Realitat anleiten.!

Um ,,‘Bodenhaftung‘ zu bewahren* (AL 6), rekapituliert das zweite Kapitel (AL 31-57)
Aspekte der Wirklichkeitsanalyse, die der Synodenprozess, vorbereitet durch die Um-
fragen unter den Glaubigen in der weltweiten Kirche, erarbeitet hatte. Darin werden so-
wohl gesellschaftliche Entwicklungen und Einflussfaktoren als auch kirchliche Hand-
lungs- und Reaktionsmuster kritisch aufgenommen, ohne dass die breit angelegte Dar-
legung der Relatio synodi (2015) im Einzelnen wiederholt wiirde. Auf diese Beobach-
tung gesellschaftlicher und kirchlicher Herausforderungen folgt im dritten Kapitel (AL
58-88) eine Skizze der kirchlichen Lehre tiber die Familie (AL 67-70) und die (sakramen-
tale) Ehe (AL 71-75) sowie zu daraus folgenden Fragen des Umgangs mit ,,unvollkom-
menen Situationen“ (AL 76-79), mit der Weitergabe des Lebens und der Kindererzie-
hung (AL 80-85) sowie zum Verhaltnis der Familie zur Kirche. Auch hier geht es — das ist
wichtig gegeniiber der Wiederaufnahme dieser Themen an spdteren Stellen des Doku-
ments — zundchst um eine Art Bestandsaufnahme, die an die entsprechenden Vorarbei-
ten der Synode ankniipft. In diesem Sinne ist das Kapitel im Rahmen des Dreischritts

dem ,,Sehen“ zuzuordnen.

Demgegeniiber bietet Papst Franziskus in den beiden folgenden Kapiteln, die den
Part des ,,Urteilens” im Dreischritt ,,Sehen — Urteilen — Handeln“ reprasentieren, eine
geistlich-theologische Orientierung iiber die Liebe an; er selbst weist das vierte und
das flinfte Kapitel zusammengenommen als Zentrum des Textes aus (vgl. AL 6). Das

umfangreiche vierte Kapitel iiber ,,Die Liebe in der Ehe“ (AL 89-164) basiert auf einer

* Ausfiihrlicher zum ersten Kapitel von Amoris laetitia und zu dessen Bedeutung fiir das gesamte Doku-
ment vgl. Heimbach-Steins 2016.



Auslegung / Meditation des Hohen Liedes der Liebe (1 Kor 13), an die sich weitere Re-
flexionen uber die ,,caritas (AL 120-141) und die ,leidenschaftliche Liebe* (AL 142-162)
anschliefen. Papst Franziskus entwirft ein facettenreiches Bild der geschlechtlichen
Liebe und Erotik, das manche traditionelle Engfiihrungen der kirchlichen Sichtweise
hinter sich ldsst. Auf der gleichen Linie entwickelt das flinfte Kapitel die Thematik der
Fruchtbarkeit der Liebe (AL 165-198) in einer Weise, die die einseitige Fixierung auf die
Fortpflanzung — und die damit hdufig einhergehende Abwertung jeder intimen Liebes-
beziehung, die sich nicht durch leibliche Nachkommenschaft legitimieren konnte — im

Ansatz Uberwindet.

Die folgenden drei Kapitel sind schlieBBlich auf das Handeln ausgerichtet: Das sechs-
te Kapitel (AL 199-258) entwirft ,[e]inige pastorale Perspektiven“: Diese umfassen die
Ehevorbereitung, die Begleitung der ersten Ehejahre sowie die Begleitung in Krisen, bei
Trennung und Scheidung sowie in ,komplexen Situationen® (unter diesem Begriff wer-
den sowohl religionsverschiedene Verbindungen als auch Familien mit homosexuellen
Mitgliedern angesprochen) und die Trauerpastoral. Das siebte Kapitel (AL 259-290) gilt
der Kindererziehung und thematisiert in diesem Zusammenhang sowohl die Sexualer-
ziehung als auch die religiose Erziehung. Das achte Kapitel (AL 291-312) ist als Ganzes
der Aufgabe der ,pastoralen Unterscheidung® gewidmet: Fiir die pastorale Wahrneh-
mung und Beurteilung konkreter herausfordernder Situationen werden Kriterien skiz-
ziert, die in der (moral-)theologischen und geistlichen Tradition der Kirche verankert
sind. Sie orientieren eine Pastoral, die nicht auf eine Mechanik der Normanwendung zu
reduzieren ist, sondern die Verantwortlichen gerade deshalb herausfordert, weil sie nur
als kreativer Vermittlungsprozess zwischen konkreten Menschen, ihren Lebenssituati-
onen und der Lehre der Kirche konkret werden kann. Das achte Kapitel (AL 293-312)
kann als Schliissel fiir die spezifisch pastorale Herangehensweise gelten, fiir die Papst
Franziskus mit seinen Apostolischen Schreiben Evangelii gaudium und Amoris laetitia
eindringlich wirbt. Es veranschaulicht zugleich das oben in Erinnerung gerufene, fiir
sich genommen etwas abstrakt klingende Prinzip des Vorrangs der Zeit vor dem Raum.
Das relativ kurze neunte Kapitel (AL 313-325) bildet mit Uberlegungen zur Spiritualitét in
Ehe und Familie sowie mit einem abschlieBenden Gebet den Schlussstein des Doku-

ments.



Charakter, Struktur und hermeneutische Grundentscheidungen des Dokuments ge-
ben Aufschluss liber die Intentionen, die Papst Franziskus mit Amoris laetitia verfolgt.
Manches erschlieft sich zudem durch Zusammenschau dieses Textes mit den Doku-
menten der beiden Synoden zur Familienpastoral sowie mit weiteren programmati-
schen AuBerungen von Papst Franziskus, insbesondere mit seinem ersten Apostoli-
schen Schreiben Evangelii gaudium (2013) und mit der Verkiindigungsbulle Mise-
ricordiae vultus zur Eréffnung des Jubildumsjahres der Barmherzigkeit vom 8. Dezem-
ber 2015. Einige Aspekte, die theologisch von besonderer Bedeutung zu sein scheinen,

sollen hier als Leseperspektiven noch einmal hervorgehoben werden.

2. Theologische Denkmuster fiir das Verhdltnis von
Moralverkiindigung und Pastoral

Die grofte Herausforderung, die sich in Konsequenz der Synode fiir die lokalen Kir-
chenverantwortlichen wie fiir die Fortentwicklung des Verstandnisses der Einheit der
Kirche stellt, diirfte darin liegen, dass es fiir den notwendigen Prozess der Vermittlung
von Lehre und Leben in der Pluralitat der familialen Wirklichkeit — anders gesagt: fiir die
Inkulturation (vgl. AL 3) — zwar Kriterien, aber keine Patentrezepte gibt. Die Aufgabe der
kontextuellen Aneignung ernst zu nehmen bedeutet, sich von der Vorstellung verab-
schieden zu miissen, es gebe ,,one-size-fits-alf*-Losungen fiir die Pastoral. Die folgen-
den Abschnitte skizzieren grundlegende theologische Denkmuster aus Amoris laetitia,
die uns fiir die weitere Bearbeitung dieser Herausforderung grundlegend erscheinen:
die Verhadltnisbestimmung von gesamtkirchlichem Lehramt und den lokalen Kirchen
und ihrer Leitungsverantwortung (2.1); der Stellenwert von und der Umgang mit allge-
meinen Normen in konkreten Situationen (2.2); die Schliisselbedeutung des Gewissens
und damit zusammenhdngend von Autonomie und Freiheit der Personen (2.3) und die
Praxis der Unterscheidung als Methode fiir die verantwortliche Vermittlung zwischen

Subjekt, Situation und Norm (2.4).

2.1 Ein subsididres Modell pastoraler Verantwortung

Mit dem Pladoyer, das Prozesshaft-Dynamische (,Zeit*) dem Statischen (,Raum*) vor-
zuordnen, tritt Papst Franziskus der Erwartung entgegen, ,alle doktrinellen, morali-
schen oder pastoralen Diskussionen® miissten ,durch lehramtliches Eingreifen ent-

schieden werden® (AL 3). Mit dem Verweis auf das Wirken des Geistes wirbt er dafiir,



Differenzen ggf. offenzuhalten und die Diversitat lokaler / kontextspezifischer Gege-

benheiten und Losungsversuche in der weltweiten Kirche auszuhalten.

Aus dieser Notwendigkeit folgt, dass die Einheit der Kirche neu und dynamischer ge-
dacht werden muss: Sie kann nicht durch Einebnung aller Differenzen gewonnen wer-
den, sondern muss im Gegenteil auf der Anerkennung der Diversitat des inkulturiert
Katholischen basieren. Den gleichen Glauben zu bekennen und zu feiern, dies aber
vielsprachig und pluriform, stellt fiir eine eurozentrische Kirchen-Perspektive immer
noch eine grof’e Herausforderung dar, ist aber in der zunehmend polyzentrischen Welt-
kirche theologisch wie praktisch von existentieller Bedeutung. Das bedeutet in gewis-
ser Hinsicht eine Zuriicknahme des gesamtkirchlichen Lehramtes, jedenfalls eine Rela-
tivierung des romischen Zentralismus. Zwar ist Papst Franziskus sicher weit davon ent-
fernt, seine Leitungsverantwortung in Frage zu stellen. Allein die Tatsache, dass und
wie er das Instrument der romischen Bischofssynode einsetzt, ist alles andere als ein
Beleg fiir einen Mangel an Fiihrungsbereitschaft (vgl. Schiiller 2016). Jedoch arbeitet er
erkennbar an einer neuen Zuordnung von rémischer und lokalkirchlicher Leitungsver-
antwortung und besteht auf der Notwendigkeit der Inkulturation der Lehre in die jewei-
ligen lokalen Gegebenheiten als Bedingung dafiir, dass sie iiberhaupt rezipiert — ,,be-
achtet und angewendet“ (AL 3) — werden kann. So unterstreicht Franziskus im Rahmen
der Darlegung zur ,Unterscheidung in sogenannten ,irreguldren® Situationen® im achten
Kapitel, dass in Anbetracht der ,,zahllosen Unterschiede der konkreten Situationen®
jede Erwartung an die Synode oder das nachsynodale Schreiben, eine ,neue, auf alle
Falle anzuwendende generelle gesetzliche Regelung kanonischer Art“ (AL 300) zu er-
lassen, fehlgehen miisse; es sei ,,nur moglich, eine neue Ermutigung auszudriicken zu
einer verantwortungsvollen persdnlichen und pastoralen Unterscheidung der je spezifi-
schen Fille“ (ebd.).

Franziskus setzt damit ein subsididres Verhaltnis zwischen den lokalen Kirchen und
dem gesamtkirchlichen Lehramt voraus: Er weist den lokalen Kirchen und ihren Ver-
antwortlichen im Zeichen der pastoralen Unterscheidung eine Verantwortung zu, die
sich nicht auf die Anwendung/Umsetzung der kirchlich vorgegebenen Normen als ,,fop
down*-Modell beschrdnkt, sondern vielmehr in einem ,,boftom up“-Modell eine kreati-

ve Aneignung der Tradition in gesellschaftlich neuen, kulturell verschiedenen Kontex-

_10_



ten impliziert. Eben dies dekliniert Amoris laetitia fiir den Bereich der (Familien-)

Pastoral durch.

2.2 Ein neuer Umgang mit den moralischen Normen

Die neue Herangehensweise, die Papst Franziskus den Verantwortungstragerinnen und
-trdgern in der Pastoral auftragt, bedeutet vor allem einen veranderten Umgang mit den
moralischen Normen der Kirche. In seinem Apostolischen Schreiben Evangelii gaudium
hatte Franziskus die Lehre von der Hierarchie der Wahrheiten, die das Zweite Vatikani-
sche Konzil in Erinnerung gerufen hatte (vgl. EG 36), auch auf die Moraltheologie bezie-
hungsweise Moralverkiindigung bezogen, wie es bereits in der Summa theologiae des
Thomas von Aquin verankert ist (vgl. EG 37). Aus dieser theologischen Lehre zieht Papst
Franziskus die pastoralen Konsequenzen (vgl. EG 38f.): Er plddiert dafiir, die Botschaft
des Evangeliums in ihrem Zusammenhang und die verschiedenen Elemente der kirchli-
chen Lehre in ihrer Bezogenheit auf den Kern der Botschaft wahrzunehmen und zu ver-
mitteln. Dementsprechend wendet er sich ausdriicklich dagegen, die Rezeption einzel-
ner moralischer Normen fiir sich genommen zum Priifstein der Kirchlichkeit schlechthin
zu machen. Dieser Maf3stab, den Franziskus fiir die evangeliumsgemafie Predigt formu-

liert, ist analog auch auf die pastorale Begleitung von Paaren und Familien zu beziehen:

»[-..] Man darf die Vollstandigkeit der Botschaft des Evangeliums nicht verstimmeln. Au-
Berdem versteht man jede Wahrheit besser, wenn man sie in Beziehung zu der harmoni-
schen Ganzheit der christlichen Botschaft setzt, und in diesem Zusammenhang haben al-
le Wahrheiten ihre Bedeutung und erhellen sich gegenseitig. Wenn die Predigttatigkeit
treu gegeniiber dem Evangelium ist, zeigt sich in aller Klarheit die Zentralitdt einiger
Wahrheiten, und es wird deutlich, dass die christliche Morallehre keine stoische Ethik ist,
dass sie mehr ist als eine Askese, dass sie weder eine blofRe praktische Philosophie ist,
noch ein Katalog von Siinden und Fehlern. Das Evangelium ladt vor allem dazu ein, dem
Gott zu antworten, der uns liebt und uns rettet — ihm zu antworten, indem man ihn in den
anderen erkennt und aus sich selbst herausgeht, um das Wohl aller zu suchen. Diese Ein-
ladung darf unter keinen Umstdnden verdunkelt werden! Alle Tugenden stehen im Dienst
dieser Antwort der Liebe. Wenn diese Einladung nicht stark und anziehend leuchtet, ris-
kiert das moralische Gebdude der Kirche, ein Kartenhaus zu werden, und das ist unsere
schlimmste Gefahr. Denn dann wird es nicht eigentlich das Evangelium sein, was ver-

kiindet wird, sondern einige lehrmaBige oder moralische Schwerpunkte, die aus be-

_11.



stimmten theologischen Optionen hervorgehen. Die Botschaft lduft Gefahr, ihre Frische
zu verlieren und nicht mehr ,,den Duft des Evangeliums* zu haben” (EG 39).

Dieses Pladoyer steht erkennbar auch im Hintergrund des nachsynodalen Schreibens.
Zwar betont der Papst immer wieder, es gehe ihm nicht um eine Anderung der Lehre;
die Giiltigkeit der Normen werde als solche nicht angetastet. Aber er bettet den Rekurs
auf die Morallehre — auch und gerade in den Feldern der Sexual- und Beziehungsethik
sowie der Ehe- und Familienethik — in einen pastoralen Bezugshorizont und Handlungs-
rahmen ein. Dabei geht es nicht um einen sekundadren Schritt der Anwendung, sondern
darum, den Interpretationszusammenhang zu identifizieren, in dem die Normen rele-
vant werden kénnen. Der Stellenwert der Normen ist nicht absolut — losgeldst von einer
situativen Aneignung bzw. Vermittlung —, sondern eben in dem Rahmen einer situativ
konkreten Kommunikation zu bestimmen. Auch wenn also nicht die Giiltigkeit be-
stimmter Normen an sich in Frage gestellt wird, legt Franziskus nun aber besonderen
Wert auf das Anliegen der Verkiindigung des Evangeliums von dem Gott, ,,der uns liebt
und rettet (EG 39) als verbindlichen Bezugsrahmen, in dem Relevanz und Gewicht der
Normen bestimmt werden kénnen, und auf die Koordinaten, in denen das Ziel der
Kommunikation liber die Normen identifiziert wird. Damit werden auch fiir die Umset-

zung der Moralverkiindigung und -lehre der Kirche deutliche neue Akzente gesetzt.
Dementsprechend riickt die konkrete Person als Adressat und als Subjekt der Pasto-
ral in das Zentrum der Aufmerksamkeit. Prominenter Ausdruck dafiir ist die starke Fo-
kussierung des Gewissens jeder einzelnen Person in welcher Lebenssituation auch
immer, besonders auch des Gewissens der pastoralen Verantwortungstrager und -

tragerinnen als Instanz der Vermittlung zwischen Norm und Situation.

2.3,,Dem Gewissen der Gldaubigen Raum geben“

Papst Franziskus erwdahnt das Gewissen in seinem Schreiben bereits am Anfang, in Ka-
pitel 2 ,,Die Wirklichkeit und die Herausforderungen der Familie“, das dem Dreischritt
»Sehen — Urteilen — Handeln* entsprechend unter ,,Sehen® fallt. In Bezug auf den Um-
gang mit dem Gewissen und seiner Bedeutung fallt die Bestandsaufnahme hier relativ
selbstkritisch aus:

,Wir tun uns ebenfalls schwer, dem Gewissen der Gldubigen Raum zu geben, die oftmals

inmitten ihrer Begrenzungen, so gut es ihnen moglich ist, dem Evangelium entsprechen

und ihr persdnliches Unterscheidungsvermégen angesichts von Situationen entwickeln,

_12_



in denen alle Schemata auseinander brechen. Wir sind berufen, die Gewissen zu bilden,

nicht aber dazu, den Anspruch zu erheben, sie zu ersetzen“ (AL 37).
Es klingt hier bereits an, dass das Verhaltnis von Norm und Situation anders fokussiert
werden muss. Schon in diesem kurzen Zitat deutet sich an, welche Rolle dem Gewissen
zugeschrieben wird und v.a., wie Franziskus das Gewissen versteht. Es handelt sich bei
dem Gewissen des Menschen eben nicht um einen Gesetzeskatalog, den er in den
konkreten Situationen anzuwenden hat oder um eine autoritdre Stimme von auf3en, die
es umzusetzen gilt, sondern um eine Urteilsfahigkeit im Menschen, die sich seinem
Erfahrungshorizont folgend entwickelt. Diese Entwicklung verldauft allerdings nicht rein
unbewusst oder unbeeinflussbar. Franziskus spricht auch nicht nur von dem (einen)
Gewissen als einem anthropologischen Phdnomen, sondern von den Gewissen im Plu-
ral, also der individuellen moralischen ,,Grundausstattung® der Menschen. Diese unter-
scheidet sich von Mensch zu Mensch und von Situation zu Situation bzw. kann sich
biographisch weiterentwickeln, ohne dabei ihren allgemeinen Kern verlieren zu miis-
sen. Damit ist die schwierige und strittige Verhaltnisbestimmung zwischen den perso-
nalen Gewissen und dem objektiven Gesetz (Freiheit und Wahrheit) angesprochen, die
seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil verschieden und gegensatzlich interpretiert wird

(vgl. Schockenhoff 2003: 152-184).

Die kritische Aussage des Papstes weist dabei jedoch in eine eindeutige Richtung:
Das Gewissen des Einzelnen kann nicht einfach durch Lehraussagen der Kirche ersetzt
werden, sondern muss durch diese in seiner Entwicklung unterstiitzt — gebildet — wer-
den. Dabei geht es gerade nicht darum, dem Konkreten, subjektiv Erfahrbaren und Un-
terscheidenden seine Bedeutung abzusprechen, sondern darum, zu erkennen, dass der
Mensch auch in diesen Begrenzungen durch konkrete Situationen dem Evangelium
entsprechen kann — vielleicht nicht vollkommen und perfekt, aber innerhalb des Rah-
mens seiner Moglichkeiten als endliches Wesen. Diese Fahigkeit des Menschen kann
durch die Kirche gefordert, das Gewissen gebildet werden, indem die Kirche dem Men-
schen dabei hilft, zu einem eigenen Urteil zu kommen und nicht autoritar moralische
Gesetze anwendet, ,,als seien es Felsblocke, die man auf das Leben von Menschen
wirft“ (AL 305). So wiederholt sich in Bezug auf das personale Gewissensurteil und sei-
ne Bedeutung die im Abschnitt 1.4 erlduterte Relativierung des romischen Zentralis-

mus.

_13_



Den subjektiven Aspekt des Gewissens und seine positive Bedeutung unterstreicht
Franziskus damit, dass er — wie oben gezeigt — auch von den und nicht nur von dem
Gewissen schreibt. Er [6st dabei die Spannung zwischen objektiver Wahrheit und sub-
jektivem Gewissen, zwischen Erkenntnis des Gesetzes und objektivem Gesetz nicht zu
einer Seite hin auf. Diese Spannung ist in konkreten Situationen immer wieder neu
wahrzunehmen und muss von den Menschen bewadltigt werden als eine Herausforde-
rung, die in der moralischen Urteilsbildung situationsspezifisch gelost werden muss.
Dies wird deutlich, wenn der Papst im weiteren Verlauf des nachsynodalen Schreibens
die Menschen dazu auffordert, auf die eigene Gewissensiiberzeugung zu horen und
entsprechend zu handeln. Zum einen geschieht dies gemaf} der kirchlichen Lehre,
wenn er mit den Synodenvdtern daran erinnert, dass die Kirche Zwangseingriffe des
Staates in die Geburtenregelung ablehnt (vgl. AL 42) oder daran, dass diejenigen, ,,die
im Gesundheitswesen arbeiten, [...] die moralische Pflicht der Verweigerung aus Gewis-
sensgriinden® (AL 83) in Anspruch nehmen diirfen. Zum anderen verweist er aber auch
darauf, dass das Gewissensurteil nicht eindeutig bzw. nicht ohne Widerspruch der Leh-
re der Kirche entspricht, wie er es am Beispiel der Menschen ausfiihrt, die in ,,soge-
nannten ,irreguldren‘ Situationen” (AL 297) leben (v.a. im Zusammenhang mit der pas-

toralen Begleitung wiederverheirateter Geschiedener; vgl. Abschnitt 3.3).

Die Verhdltnisbestimmung zwischen subjektivem Gewissensurteil und objektivem
Gesetz fiihrt Papst Franziskus entsprechend in Kapitel 8 unter den Zwischeniiberschrif-
ten ,,Die Zerbrechlichkeit begleiten, unterscheiden und eingliedern®, ,,Die mildernden
Umstande in der Pastoral“ (AL 301-303) und ,,Die Normen und die Unterscheidung* (AL
304-306) weiter aus. Er hebt dabei die Bedeutung der konkreten Bedingtheiten hervor,
in denen ein Mensch lebt und die ihn und auch sein Gewissen(surteil) stark beeinflus-
sen — so v.a. in Dilemmasituationen, in denen alle denkbaren Handlungsoptionen
Normen zu verletzen scheinen. Deshalb miissen diese ,,mildernden Umstande® im Um-
gang mit dem Menschen beriicksichtigt werden, gerade weil sie ihn oder sie in seinem
Gewissensurteil beeinflussen und so auf ihre Weise zur Bildung des Gewissens beitra-
gen. Folglich ist es notwendig, von Seiten der Kirche ebenfalls zur Bildung des Gewis-
sens beizutragen. Dieses sich entwickelnde Gewissen ist es, das nicht nur erkennen
kann, dass ,eine Situation objektiv nicht den generellen Anforderungen des Evangeli-
ums entspricht® (AL 303), sondern auch, welche Antwort subjektiv die Antwort auf Got-

tes Ruf sein kann: Das Gewissen kann auch ,,mit einer gewissen moralischen Sicherheit

_14_



entdecken [...], dass dies die Hingabe ist, die Gott selbst inmitten der konkreten Viel-
schichtigkeit der Begrenzungen fordert, auch wenn sie noch nicht vollig dem objektiven
Ideal entspricht“ (AL 303). Die Entwicklung des Gewissens auf dem Weg hin zum Ideal
ist dabei als offen und dynamisch zu verstehen und nicht als statisch und einlinig.

Auch hier zeigt sich der Vorrang der Zeit vor dem Raum (vgl. Abschnitt 1.2).

Dementsprechend schreibt Papst Franziskus weiter, dass es nicht ausreicht, festzu-
stellen, ob eine Handlung dem Gesetz entspricht oder nicht, denn daran kann die Treue
eines Menschen zu Gott nicht erkannt werden. Daher erinnert er mit Nachdruck an die
Lehre des Thomas von Aquin:

»,0bgleich es im Bereich des Allgemeinen eine gewisse Notwendigkeit gibt, unterlauft
desto eher ein Fehler, je mehr man in den Bereich des Spezifischen absteigt [...]. Im Be-
reich des Handelns [...] liegt hinsichtlich des Spezifischen nicht fiir alle dieselbe prakti-
sche Wahrheit oder Richtigkeit vor, sondern nur hinsichtlich des Allgemeinen; und bei
denen, fiir die hinsichtlich des Spezifischen dieselbe Richtigkeit vorliegt, ist sie nicht al-
len in gleicher Weise bekannt [...]. Es kommt also umso haufiger zu Fehlern, je mehr man
in die spezifischen Einzelheiten absteigt (Summa Theologiae I-11*, q. 94, Art 4; AL 304).
Es geht hier um die Verbindung von allgemeinen Normen und konkreten Situationen,
die nicht immer eins zu eins aufeinander iibertragbar sind. Eine allgemeine Norm wiir-
de ihren spezifischen Charakter der Allgemeinheit verlieren, wiirde sie jede Sondersitu-
ation umfassen — sie miisste relativ werden. Daher kann auch andersherum ein Teil der
praktischen Unterscheidung in konkreten Sondersituationen nicht zu einer allgemeinen
Norm erhoben werden, da er zu konkret, dem Einzelfall entsprechen muss (vgl. AL 204).
Somit ist auch hier darauf verwiesen, dass unterschiedliche konkrete Situationen in

ihrer Wahrnehmung und Beurteilung unterschieden werden miissen (vgl. Abschnitt
2.3).

Papst Franziskus geht sogar noch einen Schritt weiter: In Fufnote 348 verweist er mit
Thomas darauf, dass, wenn man die Wahl hat, nur eine Kenntnis zu haben — entweder
die allgemeine Kenntnis der Normen oder die besondere Kenntnis der Situation —, letz-
terer der Vorzug zu geben ist. Es ist wichtiger, die konkrete Situation in moglichst vielen
ihrer Bedingtheiten und Faktoren zu erkennen, um sich ein verantwortliches Gewis-
sensurteil bilden zu kénnen, als die allgemeinen Normen. Demzufolge ist auch das na-
turliche Sittengesetz nicht als ein Regelkatalog zu verstehen, der ohne weiteres dem

Menschen die richtige Regel fiir die jeweilige Situation zur Verfiigung stellt, ,,‘sondern

_15_



es ist eine objektive Inspirationsquelle fiir sein hochst personales Vorgehen der Ent-
scheidungsfindung’. Aufgrund der Bedingtheiten oder mildernder Faktoren ist es mog-
lich, dass man mitten in einer objektiven Situation der Siinde — die nicht (zumindest
nicht vollig) subjektiv schuldhaft ist — in der Gnade Gottes leben kann [...], wenn man
dazu die Hilfe der Kirche bekommt“ (AL 305; Binnenzitat: Auf der Suche nach einer uni-
versalen Ethik 59). Papst Franziskus fordert hiermit dazu auf, den Menschen in seinen
Gewissensiiberzeugungen wahrzunehmen und zu respektieren, entsprechend der Wiir-
de, die ihm durch sein Gewissen als Ort der Gottesbegegnung zukommt, und ihm in
seiner Situation, seinen Bedingtheiten und Begrenzungen mit Barmherzigkeit zu be-

gegnen, ihn mit Freude zu begleiten, und nicht, ihn zu mafiregeln und zu verurteilen.

2.4 Das Prinzip der Unterscheidung

Die Fokussierung auf das Gewissen und die verantwortliche Freiheit bildet den ethi-
schen Kern der pastoralen Unterscheidung. Der Begriff steht im theologischen Denken
und in der ignatianischen Spiritualitat des Papstes (vgl. Késter 2016) fiir den Prozess
der Vermittlung zwischen dem Subjekt (Person), der Situation, fiir die eine pastorale
Antwort gefunden werden soll, und der Norm (oder den Normen), die auf der Ebene der
kirchlichen Lehre den Umgang mit der gegebenen Herausforderung anleiten soll. Der
Begriff der ,,Unterscheidung® steht damit fiir den Grundsatz, an dem der von der Praxis
Jesu vorgezeichnete ,,Weg der Barmherzigkeit und der Eingliederung” (AL 296; unter
Bezug auf Relatio finalis 51) bzw. die ,Logik der pastoralen Barmherzigkeit“ (AL 307-
312) Maf3 nehmen soll. In diesem Abschnitt sollen die theologischen Grundlagen dieses
Ansatzes, wie sie in AL erkennbar werden, skizziert werden. Die konkreten Auswirkun-
gen in den von Papst Franziskus als ,,komplex“ bezeichneten pastoralen Herausforde-
rungen werden im folgenden Kapitel erdrtert. Im dritten Kapitel von AL, das die Lehre
der Kirche rekapituliert, zitiert Franziskus aus dem Schlussdokument der Familiensyno-
de 2015:

»Angesichts schwieriger Umstande und verletzter Familien muss immer ein all-

gemeines Prinzip in Erinnerung gerufen werden: ‘Die Hirten mdégen beherzigen,

dass sie um der Liebe willen zur Wahrheit verpflichtet sind, die verschiedenen Situatio-

nen gut zu unterscheiden’ (FC 84). Der Grad der Verantwortung ist nicht in allen Fallen

gleich, und es kann Faktoren geben, die die Entscheidungsfahigkeit begrenzen. Daher

sind, wahrend die Lehre klar zum Ausdruck gebracht wird, Urteile zu vermeiden, welche

die Komplexitdt der verschiedenen Situationen nicht beriicksichtigen. Es ist erforder-

-16-



lich, auf die Art und Weise zu achten, in der die Menschen leben und aufgrund ihres Zu-

stands leiden® (AL 79; Binnenzitat: Relatio finalis 51; vgl. auch AL 298).
Die Unterscheidung wird also als ,,allgemeines Prinzip“ vorgestellt und als Element der
Lehre, nicht als eine Art pastoraler Kunstgriff oder Trick, um die Anwendung der Lehre
zu umgehen oder deren Konsequenzen abzufedern. Mit dem in Amoris laetitia mehr-
fach hergestellten Bezug auf FC 84 wird zudem signalisiert, dass es sich hier nicht etwa
nur um eine spirituelle Option des Jesuiten Bergoglio handelt, sondern um ein Element
der Morallehre der Kirche, demzufolge die verantwortliche Aneignung der Lehre die Be-
riicksichtigung der Umstdande geradezu erfordert. Erst die genaue Wahrnehmung der
Umstédnde, unter denen konkrete Menschen leben, eine bestimmte Partnerschaft / Ehe
sich entwickelt, bliiht oder zerbricht, das Leben einer Familie gedeiht oder leidet, er-
moglicht es, die konkret gegebene Verantwortung der Beteiligten zu identifizieren. Die-
ser Prozess wird ,,Unterscheidung® genannt, weil es darum geht, herauszufinden, was
das Besondere, das Je-Eigene der zu bearbeitenden Situation gegeniiber anderen, auf
den ersten Blick dhnlich gelagerten Fallen ausmacht. Eine Norm kommt — wie im vori-
gen Abschnitt angedeutet — dadurch zustande, dass von bestimmten Situationen abs-
trahiert und das Verbindende, Typische aus vielen relativ dhnlichen Konstellationen
herausgefiltert wird, um auf der Grundlage gemeinsamer Erfahrungen eine allgemeine
Regel (Sollensforderung) zu definieren. Jede Situation, die mutmaflich durch diese
Norm ,,abgedeckt” wird, umfasst aber neben dem Typischen auch Elemente, die eben
dieses Typische uiberschreiten und sie zu etwas Besonderem machen, das in der pasto-
ralen Antwort moglicherweise Beriicksichtigung verlangt (vgl. hierzu oben den Ab-

schnitt tiber das Verhaltnis von Gewissen und Norm).

In dem Teil des achten Kapitels, der ,,die Unterscheidung der sogenannten ,irregula-
ren Situationen® (AL 296-300) behandelt, legt Papst Franziskus dar, wie er die Unter-
scheidung auf solche konkreten Situationen angewendet wissen will; dabei bezieht er
sich tbrigens immer wieder auf das Schlussdokument der Synode und ldasst auch er-
kennen, wo beziiglich der konkreten Unterscheidungsfragen keine Einigkeit erzielt wer-
den konnte (vgl. z.B. AL 299). Daraus ldsst sich eine Reihe von Punkten gewinnen, die

flir das Verstandnis der Vorgehensweise zentral sind:

_17_



Erstens geht es dem Ziel nach um die £ingliederung derer, die sich in einer wie auch
immer gearteten ,komplexen Situation® befinden: ,,Niemand darf auf ewig verurteilt

werden, denn das ist nicht die Logik des Evangeliums!“ (AL 297).

Zweitens ist von der genauen Wahrnehmung der unterschiedlichen Situationen her
der jeweils anzunehmende Grad der Verantwortung der Betroffenen zu bestimmen:
Nicht in allen Féallen kann von gleicher Verantwortung ausgegangen werden und des-
halb kdnnen auch nicht situationsunabhdngig immer dieselben Konsequenzen oder
Wirkungen einer Norm behauptet werden (vgl. AL 300). In diesem Zusammenhang be-
zieht sich Papst Franziskus auf die oben angesprochene, schon bei Thomas von Aquin
formulierte Lehre von den ,,mildernden Umstdanden®: Diese seien einer Person unter
bestimmten Bedingungen zugute zu halten, etwa wenn die Entscheidungsfreiheit durch
auBBere Einwirkung oder psychische Disposition eingeschrankt ist, so dass eine objekti-

ve Verfehlung gegen eine Norm gleichwohl nicht subjektiv voll zurechenbar ist.

Drittens wird mit der Forderung nach Differenzierung gemaf} der Logik der pastoralen
Barmherzigkeit nicht das Ideal (etwa der Unaufloslichkeit der sakramentalen Ehe)
preisgegeben; aber die ,,moglichen Wachstumsstufen der Menschen, die Tag fiir Tag
aufgebaut werden“ (AL 308 mit Bezug auf EG 44; vgl. auch AL 300, Fn. 336), miissen
ernst genommen und begleitet werden. Das setzt voraus, dass ein komplexeres Modell
gesucht wird, als es die objektivistische Zuordnung von Situation und Norm in einem
dualistischen ,,Alles-oder-Nichts“- bzw. ,,Entweder-Oder“-Denken ermdglicht. Es muss
darauf ausgelegt sein, dass Menschen in ihrem Verhaltnis zur Kirche nicht ein fiir alle
Mal auf eine an eine bestimmte Lebenssituation oder -phase gebundene Normabwei-
chung festgelegt und von dieser her beurteilt werden. (Familien-)Biographische Veran-
derungen und die Art und Weise, wie die Betroffenen diese verantwortlich gestalten,
sollen als Chance auch im Sinne der Treue zum Evangelium wahrgenommen und aner-
kannt werden konnen. Mit anderen Worten: Die Logik der Barmherzigkeit wird als Ge-
gengewicht gegen einen Rigorismus der bloBen Normanwendung (vgl. AL 310f.) geltend
gemacht. Wie dies im Einzelnen geht und was es fiir die konkrete pastorale Begleitung

bedeutet, bleibt noch genauer zu klaren.

Viertens verweist das Stichwort ,,Wachstumsstufen* auf das Prinzip der Gradualitat,
das Papst Franziskus, ankniipfend an seine Vorganger wieder ins Gesprach bringt. Da-

bei ist eine wichtige Unterscheidung zu beriicksichtigen: ,Im Gesetz selbst“ kann es

18-



keine Gradualitat geben (vgl. AL 300; FC 34); eine Norm gilt oder gilt nicht. Aber sie ist
kein Selbstzweck, sondern hat ihren Sinn darin, menschlicher Lebensfiihrung und/oder
zwischenmenschlichem Zusammenleben Orientierung zu geben und den Werten zur
Verwirklichung zu verhelfen, die beides im Sinne der Erfahrung von Heil beférdern (vgl.
FC 34; dazu vgl. auch Sautermeister 2015: 232). In diesem Sinne ist auch zu differenzie-
ren zwischen einem anzustrebenden Ideal und einer Norm, die als Mafistab situativ
konkreten Handelns immer wieder neu in den Schritten eines lebenslangen Entwick-
lungs- und Wachstumsprozesses zu ratifizieren ist, die aber darin eben auch nur

schrittweise, vorlaufig und unvollkommen verwirklicht werden kann.

Die stufenweise Entwicklung bzw. der Wachstumsprozess bezieht sich auf die Sub-
jekte in ihrem ethisch bedeutsamen Umgang mit den Lebenssituationen, die sie als
Gestaltungsaufgabe konkret herausfordern. Diese Differenzierung macht die ,,moralisch
relevante Unterscheidung von Normkonformitat und Wertakzeptanz“ (Sautermeister
2015: 230) geltend: Auch in einer nicht normkonformen Lebenssituation (z.B. einer Per-
son, die geschieden und wiederverheiratet ist) konnen die bestehende Partnerschaft
und die familidren Beziehungen und Aufgaben auf der Grundlage der kirchlich vertrete-

nen familialen Werte gelebt werden.

Dieses dynamische Verhdltnis zwischen Subjekt, Situation und Norm genau wahrzu-
nehmen und ethisch und pastoral zu analysieren, ist zundchst Gegenstand der Unter-
scheidung; hier wird deutlich, dass und wie eng diese Aufgabe mit der moralischen
Selbstpriifung im Gewissen der Beteiligten (einschlieflich des pastoralen Gesprédchs im
forum internum) verbunden ist (vgl. hierzu AL 298). Erst auf dieser Grundlage lasst sich
fir die verantwortlichen Subjekte (d.h. die in der fraglichen Situation lebenden Perso-
nen und die pastoralen Begleiter_innen) entscheiden, welche pastoralen Schliisse aus
dem Befund einer Normabweichung fiir den kirchlichen Umgang mit der gegebenen
Situation zu ziehen sind. Insofern ist das Prinzip der Gradualitdt — im Sinne des Vor-
rangs der Zeit vor dem Raum und im Sinne der Vermittlung von subjektiver und objekti-

ver Dimension — eine zentrale Orientierungsgrofie.

3. Reflexion von vier Themenfeldern

Die theologischen Uberlegungen des Papstes werden konkret, wenn man die soge-

nannten ,heiBen Eisen“ (verantwortete Elternschaft, Gender, Briiche und Homosexuali-

_19-



tat) in den Blick nimmt. Die von Franziskus postulierten Prinzipien der Gradualitat, der
Unterscheidung sowie des Vorrangs der Zeit vor dem Raum erdffnen eine realistische
Sicht auf die zwischenmenschlichen Beziehungen in all ihren Facetten. Dies zeigt sich
deutlich daran, dass Franziskus zum ersten Mal in einem lehramtlichen Schreiben die
erotische Dimension der Liebe in der Ehe anspricht. Er betont damit die Bedeutung und
Wiirde der leib-seelischen Ausdrucksmoglichkeiten der ehelichen Liebe und sieht in
der Sexualitdt eine eigene Form der Kommunikation zwischen den Menschen, eine
»Sprache, bei der der andere ernst genommen wird in seinem heiligen und unantastba-
ren Wert“ (AL 151). Die eigene Funktion und Wertigkeit als intensiver Ausdruck der inti-
men Beziehung werden damit gewiirdigt; der sexuelle Akt wird nicht isoliert betrachtet
und nur vom ,,Ergebnis®, der Zeugung eines Kindes, her bewertet, sondern als Sprach-
form der Liebe auch dann wertgeschatzt, wenn aus ihm kein Kind hervorgeht. Papst
Franziskus verzichtet auf eine Wiederholung der naturrechtlichen Argumentation in Fra-
gen der Verhiitungsmoglichkeiten und betont dagegen, dass eine positive und kluge
Geschlechtserziehung zu etablieren ist und zwar im Rahmen einer Erziehung zur Liebe.
Er fordert zugleich eine Sexualerziehung, die nicht auf die Anwendung von Verhii-

tungsmitteln reduziert und von der zwischenmenschlichen Liebe isoliert ist.

Der Duktus der Behandlung der Themen verantwortete Elternschaft, Gender, wieder-
verheiratete Geschiedene und Homosexualitat ist in Amoris laetitia von einer Haltung
gepréagt, die jegliche (Vor-)Verurteilung ausschlie3en will. Der Papst wirbt vielmehr fiir
einen differenzierten Blick auf die jeweilige Situation und starkt damit sein Anliegen
einer stdrkeren pastoralen Begleitung. So verzichtet Franziskus darauf, Gendertheorien
erneut als ,,ddmonisch® zu verurteilen, macht in Bezug auf Briiche in der Biographie
eines Paares auf die Gradualitdat der Verantwortung aufmerksam und wiinscht die pas-
torale Begleitung homosexuell lebender Personen. In allen vier Themen, die die im Ver-
lauf der Synode viel diskutierten sogenannten ,,heien Eisen“ spiegeln, findet sich der
Grundtenor wieder, dass jede Lebenssituation unterschieden werden und Vielfalt aus-
gehalten werden muss in Barmherzigkeit und Respekt gegeniiber den Menschen, die

der besonderen Begleitung bediirfen.

3.1 Verantwortete Elternschaft

Papst Franziskus spricht erst spat (in Kapitel 6) direkt die Frage nach der Methode fiir

eine verantwortliche Elternschaft an, d.h. nach dem traditionellen lehramtlichen

.20.



Sprachgebrauch die Frage nach der zu empfehlenden Verhiitungsmethode, und mar-
kiert damit ein Andererseits zu den Ausfiihrungen iiber den Gewissensentscheid der
Ehepartner: ,,Andererseits soll zur Anwendung der Methoden, die auf den ,natdirlichen
Zeiten der Fruchtbarkeit’ (HV 11) beruhen [...] ermutigt werden* (AL 222).” Diese ange-
deutete Gegeniiberstellung von Gewissensurteil tiber die Familienplanung einerseits
und der empfohlenen Methode zur Umsetzung andererseits wird von den Synodenva-
tern in dem groleren Kontext einer Wiederentdeckung der Enzyklika Humanae vitae
und des Apostolischen Schreibens Familiaris consortio gesehen, ,,um [...] einer Mentali-
tat, die dem Leben oftmals feindlich gegeniibersteht, entgegenzuwirken* (AL 222).
Papst Franziskus verweist also durchaus auf das bestehende Paradoxon in diesen
Schreiben beziiglich der Ehe, ihrer Wiirde und der Aufgabe der Eltern einerseits und der
Frage nach der Verhiitungsmethode andererseits. Jedoch verzichtet er im Kontext der
pastoralen Perspektive darauf, ein Urteil liber die alternativen Verhiitungsmittel zu fal-
len, sondern spricht sich dafiir aus, die Zeitmessungsmethoden zu empfehlen und hebt
als Grund dafiir hervor, dass diese Methode der Wiirde der Partner entspreche. Wie an-
dere Methoden und Mittel zur Familienplanung zu beurteilen sind, wird weder in Amoris
laetitia noch in den Synodentexten angesprochen. Weder eine naturrechtliche Begriin-
dung noch eine Verurteilung alternativer Verhiitungsmittel werden wiederholt. Franz
Bockle verwies bereits 1990 darauf, zu achten, dass der Bezug zu Humanae vitae von
Papst Johannes Paul Il. in Familiaris consortio erst und nur in der Fuf3note direkt zitiert
wird, wahrend der Verweis auf Gaudium et spes und die eheliche Liebe, die fiir neues

Leben offen sein muss, direkt im Text angefiihrt wird (vgl. Bockle 1990: 51).

Papst Franziskus verzichtet in Amoris laetitia iberhaupt auf das Zitat dieser fragwiir-
digen Stelle und betont hingegen GS 50 und dabei v.a. die Beachtung des Gewissens-
urteils der Ehepartner. Dieses wird besonders deutlich in AL 68. Hier bezieht sich Fran-
ziskus in seinem Zitat der Synodenvater (Relatio finalis 43) auf Paul VI. und besagte
Enzyklika und zwar im Hinblick auf die Lehre iber Ehe und Familie und weiter auf die
Verbindung der ehelichen Liebe mit der Weitergabe des Lebens und zitiert aus HV 10:

,»'Deshalb fordert die Liebe von den Ehegatten, dass sie ihre Aufgabe verantwortlicher El-

ternschaft richtig erkennen. Diese Aufgabe, auf die man heute mit gutem Recht ganz be-

sonderen Wert legt, muss darum richtig verstanden werden [...] Die Aufgabe verantwor-

2 Franziskus zitiert in diesem Absatz fast ausnahmslos die Relatio finalis (63); nur dieses ,,Andererseits“
fligt er hinzu.

_21_



tungsbewusster Elternschaft verlangt von den Gatten, dass sie in Wahrung der rechten

Giiter- und Wertordnung ihre Pflichten gegeniiber Gott, sich selbst, gegeniiber ihrer Fami-

lie und der menschlichen Gesellschaft anerkennen‘ (AL 68).
Mit der Klammer in der Mitte und dem friihzeitigen Ende des Zitats ldsst er die strittigen
Stellen aus Humanae vitae aus, in denen Paul VI. einen Bezug zwischen den biologi-
schen Gesetzen des sexuellen Aktes (Zeugung von Nachkommen) und der sittlichen
Ordnung, die auf Gott zuriickgeht, herstellt. Die Aufgabe von Ehe und Familie wird hier
im Sinne der Pflichten gegeniiber Gott, Gesellschaft und sich selbst zwar wiederholt,
nicht aber die Fokussierung auf den einzelnen ehelichen Akt, dessen Einschreibung in
den Schopfungsplan und Zielsetzung der Zeugung. Schaut man nun auf das Kapitel,
dem AL 68 unterstellt ist, wird die Bedeutung noch deutlicher: Es handelt sich um das
Kapitel drei ,,Auf Jesus schauen — Die Berufung der Familie“ und hier besonders um den

Abschnitt ,,Die Familie in den Dokumenten der Kirche“ (AL 67-70).

Franziskus zitiert die Passage iiber die Wiederentdeckung von Humanae vitae noch
ein weiteres Mal in AL 82, wo es in Kapitel 3 ebenfalls um die Weitergabe des Lebens
und die Erziehung der Kinder geht. An dieser Stelle verzichtet er jedoch auf die Empfeh-
lung einer Verhiitungsmethode und betont stattdessen, dass ,,bei der moralischen Be-
wertung der Methoden der Geburtenregelung die Wiirde der Person respektiert werden
muss“ (AL 82). Zudem verweist er an dieser Stelle darauf, dass die Lehre der Kirche
dazu verhilft, ,,die Gemeinschaft unter den Ehepartnern in all ihren Dimensionen und

mit generativer Verantwortung harmonisch und bewusst zu leben“ (ebd).

3.2 Gender und Genderkritik

Papst Franziskus nimmt an zwei Stellen in Amoris laetitia Bezug auf die Gender-
Thematik. Zum einen stellt er sie in den Kontext des Kapitels 2 und behandelt sie unter
dem Stichwort ,,Herausforderungen® (vgl. AL 56). Zum anderen greift er in den pastora-
len Perspektiven im sechsten Kapitel im Rahmen seiner Ausfiihrungen zur Sexualerzie-

hung das Thema wieder auf (vgl. AL 285f.).

Eine synoptische Lesart von Amoris laetitia mit den Abschlussberichten 2014/2015
und dem dazwischen verfassten /nstrumentum laboris ergibt, dass Franziskus klar auf
das Abschlussdokument 2015 Bezug nimmt. Es ist jedoch bemerkenswert, dass er sich
in seiner Argumentationsweise nicht schlicht den Synodenvatern anschliet. In AL 56

kniipft er zundchst zwar direkt an die Relatio finalis an, indem er Gender als eine Ideo-

_22_



logie verurteilt, doch spricht er schon anders als die Bischofe von ,,verschiedenen For-
men einer Ideologie“, die ,,gemeinhin“ Gender genannt wird. Damit erkennt er zundchst
allgemein die Komplexitdat der Theorie an. Doch leider fehlt auch bei Franziskus ein
Verweis darauf, dass es sich bei der Genderforschung um eine wissenschaftliche Aus-
einandersetzung mit Geschlechterdifferenzen handelt. Er stellt wie seine Bischofskol-
legen (vgl. Relatio finalis 58) fest, dass zwischen sex (biologischem Geschlecht) und
gender (sozialem Geschlecht) unterschieden werden kann, mdchte die beiden Dimen-
sionen jedoch nicht voneinander getrennt wissen. Auch in der Genderforschung geht es
nicht um eine Trennung von biologischem und sozialem Geschlecht, sondern vielmehr
um eine analytische Unterscheidung der beiden Kategorien, die dazu dient, gesell-
schaftliche Ungerechtigkeiten aufzudecken. Da die individuelle Geschlechtsidentitat
immer von kollektiven Erwartungen (z.B. geschlechtsspezifische Rollenerwartungen
oder gesellschaftliche Ordnungsmuster) gepragt ist, ist es vielmehr Anliegen der Gen-
derforschung, darauf aufmerksam zu machen, dass die biologische Geschlechtszuge-
horigkeit immer schon gedeutete soziale Wirklichkeit ist (vgl. Heimbach-Steins 2015).
Franziskus selbst macht im Kontext des Themas ,,Sexualerziehung® darauf aufmerk-

sam, dass ,,das Mdnnliche und das Weibliche nicht etwas starr Umgrenztes ist“ (AL
286). Als Beispiele bringt er die Situation eines Ehemannes, der sich der Arbeitssituati-
on seiner Frau anpassen und selbst Aufgaben im Haushalt und in der Kindererziehung
tibernehmen miisse. Dies sei weder ein Ausdruck einer geringeren Mannlichkeit oder
von Versagen noch wiirdelos oder ein ,,zweideutiges Benehmen®. Gerade mit Blick auf
die Erziehung von Kindern wiinscht sich Franziskus, dass die ,Starrheit in diesem
Punkt abgelegt werde, da sonst die Entwicklungsmoglichkeiten von Kindern gehemmt
werden und ihre Freiheit verengt wird:

,Diese Starrheit kann ihrerseits die Entwicklung eines jeden bis zu dem Punkt hemmen,

dass man es schlieBlich fiir wenig mannlich halt, sich der Kunst oder dem Tanz zu wid-

men, und fiir wenig weiblich, irgendeine Fiihrungstatigkeit zu entwickeln* (ebd.).
Dass Franziskus die Gender-Thematik in den Kontext der Sexualerziehung stellt, ist
bemerkenswert, auch wenn die Beispiele, die er heranzieht, sich auf ein patriarchales
Denken zu beziehen scheinen, dessen Uberwindung oder Relativierung sicher nicht die
genderspezifischen Herausforderungen aller Rezeptionskontexte gleichermafen be-
trifft. Denn damit erkennt er bereits in seiner theoretischen Auseinandersetzung an,

dass es sich bei der Bildung von Identitdt, sei sie politisch oder eben in diesem Fall

.23_



sexuell, immer um einen Prozess handelt, der auch von dufieren Einfliissen gepragt
wird. Auch geschlechtliche Identitdt ist eben nichts Statisches, was sich in dual kon-
struierte Kategorien einteilen lasst, sondern sie entsteht in einem Prozess. Dabei ver-
wirft der Papst nicht die Kategorien ,,mdnnlich“ und ,,weiblich“, sondern macht darauf
aufmerksam, dass die Gefahr besteht, sie fiir bestimmte Rollenbilder zu vereinnahmen,
die der Komplexitat von Identitdt nicht angemessen sind. Gerade die Verantwortungs-

trager/-innen im Bereich der Sexualerziehung haben dies zu beriicksichtigen.

Wie oben bereits erwahnt, steht Franziskus fiir eine freiheitliche Entwicklung des
Menschen ein. Gleichzeitig bringt er jedoch auch seine Sorge zum Ausdruck, dass Gen-
der-Theorien die Erziehung der Kinder ,,bestimmen® wollen und versuchen wiirden,
»sich als einzige Denkweise durchzusetzen“ (AL 56). Versteht man die Debatten jedoch
richtig, und dies zeigt ja der Ansatz von Franziskus in AL 286, so bietet eine reflektierte
Anerkennung der sozialen Geschlechtervielfalt Potential fiir eine Theologie der Barm-
herzigkeit, da mit ihrer Hilfe gesellschaftliche Ungerechtigkeiten aufgedeckt werden
konnen und sie dabei helfen kann, Menschen vom Rand der Gesellschaft in ihre Mitte

(zurtick) zu holen.

Doch obwohl Franziskus auf die ,menschliche Schwache und die Vielschichtigkeit
des Lebens* verweist, die er durchaus wahrnimmt, erkennt er nicht die Leistungsfahig-
keit dieses Ansatzes, sondern verurteilt ihn als ,ideologisch* (vgl. AL 56). Er rekurriert
in diesem Zusammenhang auf den biotechnologischen Fortschritt, der es ermdglicht,
die Zeugung eines Kindes vom Geschlechtsakt zu trennen. Dass er dieses Thema, das
die Bischofe noch unabhdngig von der Gender-Thematik besprochen hatten, im Rah-
men dieser Kontroverse bespricht, ist ungewdhnlich: Schlieilich deutet es einen neuen
Themenkomplex an. Dennoch erschlieft sich daraus, dass es Franziskus um mehr geht,
als nur darum, zu einer kirchenpolitisch brisanten Debatte Stellung zu nehmen. Er nutzt
den Gegenstand, um fiir die Anerkennung der Schopfung zu werben. Seine Botschaft
lautet: Der Mensch ist ein Geschdpf Gottes.

»Verfallen wir nicht der Siinde, den Schopfer ersetzen zu wollen! Wir sind Geschdpfe, wir
sind nicht allmdchtig. [...] Zugleich sind wir berufen, unser Menschsein zu behiiten, und

das bedeutet vor allem, es so zu akzeptieren und zu respektieren, wie es erschaffen wor-
den ist.“ (AL 56).

_24_



Gerade mit Blick auf die Sexualerziehung in AL 285 wird deutlich, was er damit meint:
»den eigenen Korper so zu akzeptieren, wie er erschaffen wurde“ (ebd.). Das schliefit
fir ihn die Anerkennung der eigenen Weiblichkeit bzw. Mannlichkeit mit ein. Er spricht
davon, die ,,Angst vor der Verschiedenheit“ (ebd.) zu verlieren, statt die Differenz zwi-

schen den Geschlechtern zu leugnen.

Die oben genannten Beispiele machen deutlich, wie Geschlecht sozial konstruiert
sein kann. Obwohl der Papst in seinen Ausfiihrungen der Sache nach manchen Gender-
Theorien ndhersteht als denjenigen, die diese diskreditieren, nimmt er den Passus der
Relatio finalis zustimmend auf, in dem der Genderforschung unterstellt wird, sie wolle
den Unterschied zwischen den Geschlechtern leugnen, diese ganz abschaffen und fiih-
re letztlich zu einem frei wahlbaren Geschlecht (vgl. AL 56; Relatio finalis 8). Statt eine
differenzierte und reflektierte Anerkennung der sozialen Geschlechter in die eigene
Anthropologie zu integrieren und dem Menschen so zu ermdglichen, seinen eigenen
Lebensentwurf unter Wahrung seiner Autonomie zu wahlen und unter Wahrnehmung
seiner gesellschaftlichen Verantwortung zu leben, werden an dieser Stelle bekannte
Gender-kritische Stereotype aufgenommen, die schwer mit der pastoralen Perspektive
des Papstes in Verbindung zu bringen sind. Franziskus zeichnet also in Amoris laetitia

ein ambivalentes Bild im Hinblick auf die Genderthematik.

3.3 Umgang mit Briichen, Scheidung und Wiederverheiratung

Papst Franziskus’ Ausfiihrungen zum pastoralen Umgang mit geschiedenen und wie-
derverheirateten Menschen zeigen beispielhaft, weshalb er darauf besteht, dass es
wegen der Mannigfaltigkeit der Situationen, in die Menschen geraten kdnnen, nicht Ziel
seines Schreibens sein kann, ein neues Gesetz zu erlassen (vgl. AL 300). Der Verschie-
denheit der vielen Einzelfdlle gerecht zu werden und dem bereits erlduterten Vorrang
der Zeit vor dem Raum zu entsprechen, verweist wiederum auf die Notwendigkeit, einen
weiteren dynamischen Prozess im Sinne der Unterscheidung innerhalb der Lokalkir-
chen zu initiieren. Dabei kommt den einzelnen Seelsorgerinnen und Seelsorgern die
Aufgabe zu, sich jedem einzelnen Menschen und vor allem auch den Lebensumstan-
den, in denen er oder sie sich gerade befindet, in den Blick zu nehmen, mit den Be-
troffenen nach Wegen zu suchen und auf dieser Grundlage zu entscheiden, auf welche
Weise diese bestimmten Menschen am besten begleitet und in die Gemeinde integriert

werden kénnen (vgl. Faber/Lintner 2016).

_25_



Bereits sehr friih in seinem Schreiben (AL 19) fiihrt Papst Franziskus an, dass sich
Familie nicht immer als ein harmonisches Idealbild prasentiert, sondern immer auch
vom Bdsen und Schmerz bedroht ist. Mit Verweis auf die familidren Wirklichkeiten in
der Bibel (Kain und Abel, Isaak und Jakob) er6ffnet er einen Weg hin zu einem Ver-
standnis fiir Probleme und Schwierigkeiten innerhalb des Familienlebens (vgl. AL 20).
Auch bezieht er sich auf Jesus selbst, ,,der zwar ein anspruchsvolles Ideal vorgeschla-
gen, zugleich aber nie die mitfiihlende Ndahe zu den Schwachen wie der Samariterin

und der Ehebrecherin verloren hat“ (AL 38).

Als Konsequenz aus dieser Erkenntnis wird spater im Schreiben anerkannt, dass es
in der Realitat zu Situationen kommen kann, in denen eine Trennung der Eheleute nicht
vermieden werden kann, ja manchmal sogar moralisch geboten ist, wenn es etwa da-
rum geht, sich und mitunter auch die eigenen Kinder vor Gewalt oder Demiitigung zu
schiitzen. Jedoch muss dieser Schritt stets als das ,duf3erste Mittel“ (AL 241) angese-
hen werden, dem zahlreiche verniinftige Bemiihungen um den Erhalt der Ehe vorange-
gangen sein miissen. So kann unter ganz bestimmten Umstanden auch eine Scheidung

als gerechtfertigt — weil als das geringere Ubel — angesehen werden.

In der Absicht, dieses ,,Ubel* (vgl. AL 246) moglichst zu vermeiden, geben sowohl
die unterschiedlichen Papiere der Familiensynode, die als Vorbereitung fiir Amoris
laetitia angesehen werden kdnnen, als auch Amoris laetitia selbst zahlreiche Ratschla-
ge, wie die Eheleute in ihrer Verbindung, auch und gerade bei Krisen, unterstiitzt wer-
den konnen, um einer Trennung vorzubeugen. Hier wird herausgestellt, dass sich die
Menschen in schwierigen Situationen auf die Kirche als Unterstiitzerin verlassen kdn-

nen missen.

In Bezug auf die Begleitung nach einer Scheidung fiihrt Franziskus an, dass in sol-
chen Situationen besonders eine Pastoral der Verséhnung von grundlegender Bedeu-
tung ist. Hier fordert er, in Anlehnung an das Schlussdokument der ersten Familiensy-
node und das /nstrumentum laboris der zweiten Familiensynode, eigene Beratungsstel-
len fiir diesen Zweck einzurichten. Bei der pastoralen Begleitung geschiedener Men-
schen macht Franziskus deutlich, dass diese in besonderer Weise denjenigen zukom-
men muss, die verlassen worden sind und unschuldig in die Situation der Trennung
bzw. Ehescheidung geraten sind. Hiermit folgt er (fast) allen Schreiben, die zur Famili-

ensynode erstellt worden sind.

-26-



Neben diesen verlassenen Personen verweist Franziskus zusatzlich auf das Leid der
Kinder, die in jedem Fall unschuldig in die Lage der Trennung ihrer Eltern geraten sind
und immer unter diesen Umstdnden leiden. Thnen muss eine besondere Unterstiitzung
durch die Kirche zukommen. Auch warnt er Eltern mit grof3er Eindringlichkeit davor, die
Kinder als Objekte des Konflikts anzusehen und sie so fiir die eigenen Interessen zu
missbrauchen. Franziskus spricht an dieser Stelle davon, dass niemand die Kinder ,,als
Geisel nehmen“ (AL 245) darf. Auch diirfe ein Elternteil den anderen auf keinen Fall vor
den Kindern negativ dastehen lassen, indem er etwa schlecht {iber ihn redet. Zusam-
menfassend kann gesagt werden, dass Franziskus gerade in Bezug auf die Kinder eine
sehr drastische Sprache verwendet und damit in der Scharfe seiner Ausdrucksweise

tiber die vorherigen Dokumente hinausgeht.

Des Weiteren richtet er seinen Blick auf jene Familien, die in Armut leben, und fiihrt
an, dass das Scheitern einer Ehe umso dramatischer ist, wenn keine ausreichenden
finanziellen Mittel zur Verfligung stehen, da so der Aufbau eines neuen Lebens kaum

bewerkstelligt werden kann.

Wenn Papst Franziskus von den wiederverheirateten Geschiedenen spricht, so
macht er deutlich, dass er fiir das pastorale Handeln einen Weg der Integration bzw.
der ,Wiedereingliederung®, nicht einen der Ausgrenzung einschlagen mochte (vgl. AL
296): In keinem Fall diirfen die Betroffenen als exkommuniziert gelten; sie sollen viel-
mehr immer als Mitglieder der Kirche behandelt werden (vgl. hierzu ausfiihrlicher Leh-
mann 2016). Hierzu fiihrt der Papst an, dass es nicht dem Evangelium entspreche, ei-
nen Menschen vollkommen und fiir die gesamte Lebenszeit auszuschlieBen (vgl. AL
297). Auch hier wird einmal mehr betont, wie wichtig ist es, der Logik der pastoralen
Unterscheidung folgend, genau zu betrachten, in welcher konkreten Situation sich wie-
derverheiratete Personen befinden.? Im Hintergrund steht dabei die Vorstellung, dass
ein Mensch, obwohl er eine Norm kennt — aufgrund mangelnden Verstandnisses der
darin geschiitzten Werte oder einer Situation, die ihn zu einem entgegengesetzten
Handeln zwingt — auf3er Stande sein kann, diese zu befolgen. Auch mit Blick auf den
Kommunionempfang verweist Papst Franziskus in einer FuBnote (351) darauf, dass die-

ser eine Stdarkung, auch in irreguldren Situationen, darstellen kann und keineswegs als

3 Lehmann (2016) arbeitet heraus, wie Amoris laetitia mit seiner situativ differenzierenden und auf das
Gewissen setzenden Herangehensweise als spdte Zustimmung zu dem seinerzeit von Rom scharf zu-
riickgewiesenen Vorstof3 der oberrheinischen Bischofe fiir eine integrierende Pastoral an geschiedenen
Wiederverheirateten gelesen werden kann.

_27_



Belohnung fiir Vollkommenheit. Vielmehr solle die Kommunion als Heilmittel fiir die
Schwachen verstanden werden, sofern sich jemand nicht in einem Zustand der Tod-
siinde befinde. Allerdings sollen die Personen in die Gemeinde integriert werden, ohne
sjedweden Anstof3 zu erregen* (AL 299). Diese Formulierung, die sich auch in der Rela-
tio synodifinden lasst, wirft die Frage auf, bei wem solch ein Anstof3 ausgeldst werden
konne und wodurch. Einerseits scheinen der Integration von wiederverheirateten Ge-
schiedenen durch das Rechtsempfinden anderer Gemeindemitglieder Grenzen gesetzt,
andererseits wird jedoch direkt danach betont, Integration sei ,,der Schliissel ihrer pas-
toralen Begleitung® (AL 299). Auch wird hervorgehoben, dass solch ein Vorgehen der
Integration nicht den Glauben an die Unaufloslichkeit der Ehe schmdlere, sondern

vielmehr Ausdruck der christlichen Nadchstenliebe sei.

Im Falle einer neuen Beziehung nach einer Trennung miisse ebenfalls bedacht wer-
den, dass diese mitunter nicht einfach beendet werden kdnne, ohne sich in weitere
Schuld zu verstricken. Dies kann etwa der Fall sein, wenn auch aus der neuen Verbin-
dung Kinder hervorgegangen sind, die bei einer Trennung von groflem Leid betroffen
wdren (vgl. AL 298). Gleichzeitig wird aber auch nicht verschwiegen, dass es durch das
Entstehen neuer Beziehungen zu Konstellationen kommen kann, ,,die fiir das christli-

che Leben problematisch sind“ (AL 41).

Zusatzlich geht Franziskus auf die Verfahren zur Anerkennung der Nichtigkeit von
Eheschlieungen ein und fiihrt an, dass diese zu vereinfachen und damit auch zu be-
schleunigen sind. Im Zuge dieser Veranderungen kommt dem Ditzesanbischof eine
gestiegene Verantwortung zu, da er selbst zum Richter iber die ihm anvertrauten Glau-
bigen werden kann. Diese Starkung der Bischofe spiegelt einmal mehr Franziskus’ Ver-
standnis vom Stellenwert des Lehramts und den Stellenwert, den er den lokalkirchli-
chen Strukturen zukommen ldsst, wider. Hier zeigt sich das bereits weiter oben be-
schriebene subsididre Verhdltnis zwischen den papstlichen Entscheidungen und den
einzelnen Lokalkirchen. So geht es Franziskus in Bezug auf die Nichtigkeitserklarung
von Ehen nicht darum, eine neue allgemeine Norm zu verkiinden. Vielmehr spricht er
dem einzelnen Bischof die Fahigkeit zu, die verschiedenen Lebenssituationen von
Menschen unterscheiden und so aufgrund seines Gewissens im Rahmen der Lehre der

Kirche ein Urteil fallen zu kénnen.

-28-



3.4 Homosexualitdt und gleichgeschlechtliche Lebensgemeinschaften

In Bezug auf das Thema Homosexualitdt ergab die Analyse der Texte der AufRerordentli-
chen Bischofssynode eine grundlegende Tendenz: Obwohl in den Texten die Erfahrun-
gen zum Ausdruck kommen, dass homosexuelle Menschen ,,a) eine Realitdt in Kirche
und Gesellschaft sind und b) einen positiven Beitrag zur Gemeinschaft leisten und sich
durch moralische Integritdt auszeichnen“ (Heimbach-Steins et al. 2015: 17), halten die
Synodenvdter weiterhin an den {iberlieferten kirchlichen Positionen fest und erkennen
gleichgeschlechtliche Lebensgemeinschaften nicht als sittlich legitime Form der Part-
nerschaft an. Mit Bezug auf das Dokument der Glaubenskongregation ,,Erwdgungen zu
den Entwiirfen einer rechtlichen Anerkennung der Lebensgemeinschaften zwischen
homosexuellen Personen“ (EZE) aus dem Jahr 2003 begriinden die Synodenviter, dass
es ,keinerlei Fundament“ fiir eine analoge Anerkennung gleichgeschlechtlicher Part-
nerschaften mit der Ehe gebe. In diesem Absatz wird der Zweck der heterosexuellen
Paarbeziehung naturrechtlich legitimiert, indem auf das Ziel der Reproduktion verwie-
sen wird. Homosexuelle Lebensgemeinschaften seien nicht offen fiir die Weitergabe
des Lebens und aus diesem Grund ,,in keinem Fall zu billigen“ (vgl. Relatio synodi5s;
EZE 4). Obwohl ein expliziter Verweis auf das Naturrecht in den Dokumenten der Au-
3erordentlichen Synode im Kontext der Thematik Homosexualitdt fehlt, wird es durch

den Verweis auf das Dokument der Glaubenskongregation eingeholt.

In Amoris laetitia zitiert Papst Franziskus wie auch die Bischofe in der Relatio finalis
der Ordentlichen Bischofssynode im Jahr 2015 wiederum dieses Dokument. Er schlief3t
sich damit dem Urteil der Synodenvdter an. Auch wenn er in AL 251 — wie schon die Bi-
schofe in den synodalen Texten — auf den Verweis auf die Fruchtbarkeit der Ehe als
Zweck der Verbindung verzichtet, so benennt er doch an anderer Stelle, dass eine der
»Weitergabe des Lebens verschlossene Vereinigung“ keine ,,vollkommene gesellschaft-
liche Funktion* erfiille. Dies kénne nur ,,die ausschlie3liche und unaufldsliche Vereini-
gung zwischen einem Mann und einer Frau [...], weil sie eine bestandige Verpflichtung
ist und die Fruchtbarkeit ermoglicht” (AL 52). Der Ausgangspunkt seiner Argumentation
ist die Frage nach der Zukunft der Gesellschaft. Homosexuelle Partnerschaften werden
hier in einem Atemzug mit ehedhnlichen Gemeinschaften genannt, die als ,,widerruf-
lich“ markiert werden. Damit verhandelt er zwei unterschiedliche Beziehungsformen an

dieser Stelle so verkiirzt, dass ihre jeweiligen Besonderheiten unter den Tisch fallen.

_29_



Stattdessen subsumiert Franziskus diese Aussage unter die ,Herausforderungen®, die
er im zweiten Kapitel von Amoris laetitia benennt. Darin nimmt er auf die gesellschaftli-
chen Verhdltnisse Bezug und analysiert die Lebenswirklichkeiten von Familien in der
heutigen Zeit. Er betont, dass ,,die grof3e Vielfalt familidarer Situationen [...], die einen
gewissen Halt bieten kénnen* (ebd.), anerkannt werden muss, qualifiziert sie jedoch
mit dem Verweis auf ihre Unfruchtbarkeit und Widerruflichkeit gleichermafien als defizi-
tar gegeniiber der Ehe. Franziskus differenziert hier nur bei den vermeintlich negativen
Aspekten zwischen den beiden Beziehungsformen. Gerade im Hinblick auf die Funktion
in der Gesellschaft scheint er dabei aber zu verkennen, dass Werte wie Treue und Soli-
daritdt nicht nur den Individuen in diesen Beziehungen dienlich sind, sondern ebenso
Vorbildcharakter fiir andere haben kénnen. Der Wunsch vieler gleichgeschlechtlicher
Lebensgemeinschaften nach einer Anerkennung ihrer Partnerschaft analog zur Ehe
macht deutlich, dass es sich eben oftmals nicht — wie Franziskus den ehedhnlichen
Gemeinschaften unterstellt — um Beziehungen auf Widerruf handelt, sondern um Ge-
meinschaften, die aus Liebe entstanden sind und in dieser Liebe gemeinsam wachsen
mochten. Zudem hegen einige Paare den Wunsch nach gemeinsamen Kindern. Die
Adoption oder Pflege von Kindern ist ihnen jedoch in vielen Ldndern verwehrt. Zwar
kann von dem Wunsch allein noch nicht auf die Verbindlichkeit einer Beziehung ge-
schlossen werden, er zeugt jedoch von der Offenheit der Beziehung fiir das Leben und
der Bereitschaft, einen verantwortungsvollen Beitrag fiir die Gesellschaft zu liberneh-

men.

Obwohl Franziskus also an der bisherigen kirchlichen Lehre festhdlt, eine Anerken-
nung homosexueller Lebensgemeinschaften analog zur Ehe ausschlieit und dies
zweimal betont, heben sich sein Ton und seine Schwerpunktsetzung von den Doku-
menten der beiden Synoden ab. Er widmet zwei seiner Punkte zu den pastoralen Per-
spektiven im sechsten Kapitel den homosexuellen Lebensgemeinschaften. Dabei stellt
er wie schon die Synodenvater in ihrer Schlusserklarung eine Anmerkung voran, die er
seiner Verkiindigungsbulle zum Jahr der Barmherzigkeit Misericordiae vultus entnimmt:
»Die Kirche passt ihre Haltung Jesus, dem Herrn an, der sich in grenzenloser Liebe fiir
jeden Menschen ohne Ausnahme, geopfert hat“ (AL 250; vgl. MV 12; Relatio finalis 76).
Damit beugt Franziskus jeglicher Vorverurteilung homosexueller Menschen vor und
stellt die Liebe, die Jesus den Menschen entgegengebracht hat, in den Vordergrund.

Seine Botschaft ist klar die der Inklusion der an den Rand der Gesellschaft und der Kir-

_30_



che Gedrangten. Indem er explizit Bezug auf die Schlussrelatio nimmt, in der wiederum
Gedanken aus den vorherigen Dokumenten aufgegriffen worden sind, stellt er sich in
eine Linie mit den Bischofen: Der Fokus seiner Ausfiihrungen liegt auf den Familien, die
die Erfahrung machen, dass in ihrer Mitte Menschen mit homosexueller Orientierung
leben. Anders als die Synodenvdter bewertet Franziskus diese Erfahrung als ,nicht
leicht, sowohl fiir die Eltern, als auch fiir die Kinder“ (AL 250). Dass dies so sei, nimmt
er als Ausgangspunkt dafiir, einen respektvollen Umgang mit homosexuellen Personen
zu fordern. Franziskus nimmt dazu direkten Bezug auf die Relatio finalis. Die Synoden-
vater verweisen mit Bezug auf das bereits erwahnte Dokument der Glaubenskongrega-
tion zur rechtlichen Anerkennung der Lebensgemeinschaften zwischen homosexuellen
Personen auf den zu vermeidenden ungerechten Umgang, wenn sie schreiben, dass es
zu vermeiden sei, einen homosexuellen Menschen ,,in irgendeiner Weise ungerecht
zurlickzusetzen* (Relatio finalis 76; EZE 4). Jedoch wird die Ungerechtigkeit nicht ge-
nauer bestimmt. Franziskus zitiert die Relatio finalis an dieser Stelle direkt (vgl. AL
250). Auffallig ist, dass er an dieser Stelle nicht das Dokument der Glaubenskongrega-
tion als Quelle seiner Worte angibt, sondern den Katechismus der Katholischen Kirche
(KKK 2358). AuBBerdem fiigt er hinzu, dass auch jegliche Aggression und Gewalt homo-
sexuellen Menschen gegeniiber zu vermeiden sei. Er wahlt damit deutlichere Worte als
die Synodenvater und auch als die Glaubenskongregation oder der Katechismus. Seine
Wortwahl 6ffnet einen gewissen Raum fiir ein zuvor in der Kirche tabuisiertes Themen-
feld mit Blick auf gesellschaftlich relevante Debatten. Zum Beispiel werden in einigen
Landern noch immer Menschen aufgrund ihrer sexuellen Orientierung verfolgt oder un-
terdriickt und es kann {iberall geschehen, dass sie personlich Opfer von homophoben

AuRerungen werden.

Neben der Anerkennung der Realitdt, die er damit zum Ausdruck bringt, gibt Franzis-
kus dartiber hinaus klare Handlungsempfehlungen, die er aus dem Katechismus (KKK
2358) ableitet: Es miisse fiir die Familien eine ,,respektvolle Begleitung® gewahrleistet
werden, ,,damit diejenigen, welche die homosexuelle Tendenz zeigen, die notwendigen
Hilfen bekommen kdnnen, um den Willen Gottes in ihrem Leben zu begreifen und ganz
zu erfiillen® (AL 250). Obwohl Franziskus damit klar Bezug zur kirchlichen Tradition
nimmt, lasst er entscheidende diskriminierende Aussagen weg. Er geht jedoch letztlich
nicht wesentlich iiber die Schlussrelatio der Ordentlichen Bischofssynode hinaus. So-

wohl die von ihm verwendete Terminologie als auch die von ihm vorgeschlagene pasto-

_31-



rale Option liber den Umweg der Familien lassen erkennen, dass auch in Amoris laetitia
noch nicht von einer umfassenden Wertschdatzung homosexueller Personen gesprochen
werden kann. Die grundlegende Tendenz, die bereits in dem oben zitierten Arbeitspa-
pier zur Familiensynode hervorgehoben wurde, wird auch in Amoris laetitia bestatigt.
Dabei liefert Franziskus gerade in seinen Gedanken zur Gender-Thematik Hinweise, die
auch den Umgang der Kirche mit homosexuellen Personen und Lebensgemeinschaften
grundlegend verdandern konnten. Sein Pladoyer fiir die Anerkennung der menschlichen
Geschaffenheit durch Gott 6ffnet den Spielraum fiir die Argumentation, dass auch die
sexuelle Identitat gleichgeschlechtlich liebender Personen Anerkennung finden kann.
Die positive Beurteilung homosexueller Lebensentwiirfe wadre vielmehr eine Akzeptanz

der Komplexitdt der Schopfung.

4. Ausblick

Die sonst recht unterschiedlichen Reaktionen auf das Apostolische Schreiben Amoris
laetitia haben einen Aspekt gemeinsam: In den Diskussionen beziiglich des pdpstli-
chen Lehrschreibens tauchen immer wieder Fragen auf, wie die Impulse des Schreibens
umzusetzen sind bzw. wie die Botschaft des Schreibens ,,zum Leben erweckt* werden
kann. Wie soll eine begleitende und von Barmherzigkeit durchdrungene Familien- und
Ehepastoral, in deren Zentrum Unterscheidung und Eingliederung stehen, konkret ,,vor
Ort“ aussehen? Welche Schritte sind zu tun? Wie ist der synodale Weg in die Praxis wei-
terzufiihren? Auf diesem Weg sind nun die Ortskirchen am Zug, um zeit-, kontext- und
evangeliumsgemafBe Antworten auf die Herausforderungen beziiglich Familie, Ehe und
Partnerschaften, aber auch beziiglich des Umgangs mit der Pluralisierung von Lebens-
formen zu suchen. Im Folgenden werden — als knapper Ausblick auf die anstehenden
Aufgaben — nicht nur einige mogliche Wege der Fortsetzung des synodalen Weges nach
den beiden Synoden und nach dem Erscheinen des nachsynodalen Schreibens skiz-
ziert, sondern auch danach gefragt, welche Aufgaben (und Chancen) fiir die Theologie

(insbesondere Theologische Ethik) aus Amoris laetitia hervorgehen.

Die erste Herausforderung fiir die Ortskirche als solche besteht darin, dass sich
Gldaubige den Text aneignen und diesen in kleinen Arbeitsgruppen (vor allem in den
Pfarrgemeinden) intensiv diskutieren. Ein solcher Diskussionsprozess, dessen Ziele

insbesondere die ErschlieBung der Grundgedanken von Amoris laetitia, die Herausar-

.32_



beitung von Kriterien fiir die pastorale Praxis sowie von Handlungsmoglichkeiten fiir die
Pastoral im Blick auf die konkreten Lebenswirklichkeiten sind, stellt einen langeren
Prozess dar, der auf der diozesanen Ebene fortgefiihrt werden sollte. Es kann aber na-
turlich nicht nur, ja vielleicht nicht einmal in erster Linie, darum gehen, das nachsyno-
dale Schreiben zu /esen. In gewissem Sinne, so schreibt Kardinal Karl Lehmann, ,,ist
der Text im Unterschied zu manchen Interpretationen nicht eigentlich ,fertig‘, sondern
er ist offen fiir eine noch mithsam zu findende Praxis“ (Lehmann 2016: 122). Kardinal
Lehmann richtet diesen Hinweis vor allem an die Bischofskonferenz und an jede Di6ze-
se und fordert die Verantwortlichen dazu auf, den Text ,iiberhaupt erst einmal [...] in
dieser Hinsicht [zu] lesen und diese Auftrage mit ihren Adressaten [zu] sammeln“
(ebd.).

Zugleich ist aber zu unterstreichen, dass Papst Franziskus und die Synodenvater be-
tonen, dass ,,die hauptsachlichen Subjekte der Familienpastoral die christliche Fami-
lien“ (AL 200) selbst sind und dass der erste Ort einer Familien- und Ehepastoral, die
die Vorbereitung auf das Ehe und Familienleben, die Begleitung in den ersten Jahren
der Ehe, Begleitung in Krisenmomenten und in ,,komplexen Situationen“ sowie die Pas-
toral nach Tod eines Ehepartners/einer Ehepartnerin einschlieBen, Pfarrgemeinden
sind (vgl. z.B. AL 202). Diese ,Architektur der Ehe- und Familienpastoral setzt eine
starke Involvierung der Gemeindemitglieder in die Ehe- und Familienpastoral voraus,
zudem stellt sie Anspriiche an Familien und Ehepaare, die in der begleitenden Pastoral
selber eine prominente Rolle spielen sollten. Die starkere Involvierung der Familien und
Ehepaare in der Familien- und Ehepastoral bedeutet unter anderem, dass erfahrene
Ehepaare sich in ihrer jeweiligen Gemeinde mehr bei der Durchfiihrung von Ehevorbe-
reitungskursen beteiligen sollen und dass es genug Angebote fiir junge Familien geben
muss. Es heifdt jedoch auch, dass sie die Diskussion iiber die Gestaltung dieser Pasto-
ral mitgestalten. Die Wiirzburger Synode sprach sich vor vierzig Jahren fiir ,,ein ausrei-
chendes Angebot an Eheberatungsstellen mit qualifizierten Mitarbeitern“ (Beschluss
»,Ehe und Familie“ 3.4.2.1) aus und hob die Institutionalisierung der Eheberatung als
eines ,,professionellen kirchlichen Angebotes“ hervor (Sautermeister 2014: 267). Die
professionelle und professionalisierte Beratung, die in einzelnen Bistiimern etabliert
wurde und sich iiber die vergangenen Jahrzehnte vertieft und profiliert hat, ist ein wich-
tiges und unersetzbares Instrument in der Ehe- und Familienpastoral. Auch wenn die

professionalisierte und iibergemeindlich organisierte Eheberatung und Familienpasto-

_33.



ral zweifelsohne eine wichtige Rolle in diesen Prozessen spielt, ermutigt das postsyno-
dale Schreiben weiter zu iiberlegen, wie Familienpastoral ,vor Ort* gestarkt werden
konnte. Diese Perspektive impliziert ebenfalls eine Starkung des Gemeindelebens ge-
nerell und die Férderung des pastoralen Engagements aller Gldubigen, womit die unver-
tretbare Rolle der Laien als Ehepartner und Familienmitglieder in diesem Prozess zum
Ausdruck gebracht wird. Es setzt jedoch auch die Starkung einer offenen Gesprachskul-
turin den Gemeinden sowie die weitere Dezentralisierung und Synodalisierung der Kir-
che voraus (vgl. Bucher 2016: 16). Die Theologie ist dabei herausgefordert, das Verhalt-
nis zwischen Ekklesiologie und Ehe- und Familienpastoral zu reflektieren und nach an-
gemessenen Strukturen und Instrumenten fiir die skizzierten Herausforderungen zu
fragen.

Uberdies sind die Theologen und Theologinnen in diesem Prozess zu einer Expertise
in unterschiedlichen Kontexten und ,Formaten‘ befragt. Angesichts der komplexen Her-
ausforderungen einer begleitenden Pastoral konnte akademische Theologie zum Bei-
spiel intra- und interdisziplinar ausgerichtete (Zertifikats)Kurse anbieten, welche die
Familienpastoral vor dem Hintergrund von Amoris laetitia reflektieren wiirden. Diese
Kurse wiirden ihren Fokus nicht nur auf pastorale Mitarbeiter/-innen der Familienpasto-
ral und Ehebegleitung ausrichten, sondern auf alle pastorale Mitarbeiter/-innen abzie-
len, wozu Papst Franziskus ausdriicklich ermutigt (vgl. AL 202ff.; vgl. auch Lehmann
2016: 122). Die theologische Ethik ist zudem gefragt, weiter zu reflektieren, wie Liebe
als Moralprinzip und Barmherzigkeit als leitendes Kriterium einer Pastoral in allen Be-
reichen der Beziehungs- und Sexualethik zum Ausdruck kommen konnen (bzw. sollen).
In diesem Zusammenhang sind u.a. gleichgeschlechtliche Lebensgemeinschaften zu
erwdhnen (vgl. Goertz 2016: 35). Zudem ist die theologische Ethik herausgefordert, das
»Thema Gender* verstarkt, differenziert und dem Grundanliegen der Gender-Forschung
gemadfl sachgerecht in einen theologischen Kontext zu stellen (dazu vgl. u. a. Lintner

2016).

_34_



5. Verwendete Literatur

Bockle, Franz (1990): Die moraltheologische Problematik der Empfangnisregelung. In: Hiiner-
mann, Peter (Hg.): Lehramt und Sexualmoral. Diisseldorf, 48-63 (= Schriften der Katholischen
Akademie in Bayern 137).

Bucher, Rainer (2016): Mehr als Stellschrauben. In: Herder Korrespondenz70(6), 15-16.

Faber, Eva-Maria; Lintner, Martin (2016): Begriindeter Wandel in Amoris Laetitia: im Umgang mit
nach  Scheidung Wiederverheirateten. In:  Ffeinschwarz. Online verfiighar unter
http://www.feinschwarz.net/begruendeter-wandel-in-amoris-laetitia-im-umgang-mit-nach-
scheidung-wiederverheirateten/, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Goertz, Stephan (2016): Heimatrecht fiir Amor. In: Publik-Forum74(7), 34-35.

Heimbach-Steins, Marianne (2015): Die Gender-Debatte — Herausforderungen fiir Theologie und
Kirche. Kéln (= Kirche und Gesellschaft 422).

Heimbach-Steins, Marianne (2016): Bewahrungsprobe ,,Ehe und Familie“: Beobachtungen und
Reflexionen nach der Bischofssynode und dem Nachsynodalen Schreiben Amoris laetitia. In:
Kettmann, Theodor; Wiibbe, Johannes (Hg.): ZeitGeist?!: heutige Lebenswelten als heilsame
Provokation fiir Theologie und Kirche (Festgabe fiir Bischof Dr. Franz-Josef Bode zum 25. Jahres-
tag seiner Bischofsweihe). Regensburg, 97-108.

Heimbach-Steins, Marianne; Enxing, Julia; Gortz-Meiners, Vanessa; Krause, Felix; Riedl, Anna-
Maria (2015): Voraussetzungen, Ansdtze und Schwierigkeiten der Vermittlung kirchlicher Lehre
und christlicher Praxis: eine theologische Stellungnahme zur Aufierordentlichen Bischofssyno-
de zur Familie (2014) (= Sozialethische Arbeitspapiere des ICS 1).

Koster, Norbert (2016): Papst Franziskus und jesuitische Art der Entscheidungsfindung. In:
Knop, Julia; Loffeld, Jan (Hg.): Ganz familidr: Die Bischofssynode 2014/2015 in der Debatte.
Regensburg, 63-74.

Lehmann, Karl Kardinal (2016): Zeichen der Hoffnung fiir Menschen aus zerbrochenen Ehen:
Uberlegungen zum Apostolischen Schreiben von Papst Franziskus iiber die Liebe in der Familie.
In: Kettmann, Theodor; Wiibbe, Johannes (Hg.): ZeitGeist?!: heutige Lebenswelten als heilsame
Provokation fiir Theologie und Kirche (Festgabe fiir Bischof Dr. Franz-Josef Bode zum 25. Jahres-
tag seiner Bischofsweihe). Regensburg, 111-122.

Lintner, Martin (2016): Amoris laetitia: Anmerkungen zum Nachsynodalen Schreiben. In: Fein-
schwarz. Online verfligbar unter http://www.feinschwarz.net/amoris-laetitia-anmerkungen-
zum-nachsynodalen-schreiben/, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Sautermeister, Jochen (2014): Ehe-, Familien- und Lebensberatung als kirchliches Handlungs-
feld. In: Hilpert, Konrad; Laux, Bernhard (Hg.): Leitbild am Ende?: der Streit um Ehe und Familie.
Freiburg. i. Br., 267-280 (= Theologie kontrovers).

Sautermeister, Jochen (2015): Das Prozesshafte in der Lebensfiihrung: zum Prinzip der Gradua-
litdt im Kontext der Familiensynode. In: Herder Korrespondenz 69, 229-233.

Schockenhoff, Eberhard (2003): Wie gewiss ist das Gewissen?: eine ethische Orientierung.
Freiburg i. Br.

Schiiller, Thomas (2016): Die Bischofssynode — Helfer des Papstes oder selbstbewusstes Apos-
telkollegium? In: Knop, Julia; Loffeld, Jan (Hg.): Ganz familidr: Die Bischofssynode 2014/2015 in
der Debatte. Regensburg, 75-89.

_35_



Lehramtliche Texte

AL — Papst Franziskus (2016): Nachsynodales Apostolisches Schreiben ,,Amoris laetitia“ tber
die Liebe in der Familie. Online verflighar unter:
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_
esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html (11.10.2016).

EG — Papst Franziskus (2013): Apostolisches Schreiben ,,Evangelii gaudium® tiber die Verkiindi-
gung des Evangeliums in der Welt von heute. Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonfe-
renz. Bonn 2013 (= Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 194). Online verfiigbar unter:
http://www.dbk-shop.de/media/files_public/mjrjsckpr/DBK_2194.pdf (22.08.2016).

EZE — Kongregation fiir die Glaubenslehre (2003): Erwdgungen zu den Entwiirfen einer rechtli-
chen Anerkennung der Lebensgemeinschaften zwischen homosexuellen Personen. Hg. v. Sek-
retariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 2003 (= Verlautbarungen des Apostolischen
Stuhls 162). Online verfuighar unter: http://www.dbk-shop.de/media/
files_public/xhjjxpnmgko/DBK_2162.pdf / 30.08.2016).

FC — Papst Johannes Paul Il. (1981): Apostolisches Schreiben ,,Familiaris consortio“ iiber die
Aufgaben der christlichen Familie in der Welt von heute. Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bi-
schofskonferenz. Bonn 72011 (= Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 33). Online verfiig-
bar unter: http://www.dbk-shop.de/media/files_public/cnpsxwmwyp/DBK_233.pdf
(22.08.2016).

GS — Zweites Vatikanisches Konzil (1965): Pastoralkonstitution tiber die Kirche in der Welt von
heute  ,Gaudium et spes“. Online verfliighar unter: http://www.vatican.va/
archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-
spes_ge.html (22.08.2016).

HV — Papst Paul VI. (1968): Enzyklika ,,Humanae vitae“ tiber die rechte Ordnung der Weitergabe
menschlichen Lebens. Von den deutschen Bischéfen approbierte Ubersetzung. Trier 41979 .
Online verflighar unter: http://www.dbk-shop.de/media/files_public/fimelroi/
DBK_Enzyklika_%20Humanae_%2ovitae.pdf (22.08.2016).

KKK — Katechismus der Katholischen Kirche (1992). Miinchen: Oldenbourg 1993.

MV — Papst Franziskus (2015): Verkiindigungsbulle ,,Misericordiae vultus“ zum Auferordentli-
chen Jubildum der Barmherzigkeit. Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn
2015 (= Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 200). Online verfiighar unter:
http://www.dbk-shop.de/media/files_public/xqxgsowsvw/DBK_2200.pdf (22.08.2016).

Relatio finalis — XIV. Ordentliche Generalversammlung der Bischofssynode ,,Die Berufung und
Sendung der Familie in Kirche und Welt von heute®. Abschlussbericht der Bischofssynode an
Papst Franziskus (2015). Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 2015. Onli-
ne verfiighar unter: http://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/
presse_2015/Relatio-Abschlussbericht-Synode-2015.pdf.

Relatio synodi — Dritte AuBerordentliche Generalversammlung der Bischofssynode ,,Die pasto-
ralen Herausforderungen der Familie im Rahmen der Evangelisierung” (2014). Hg. v. Sekretariat
der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 2014. Online verfligbar unter:
http://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2014/2014-10-18-Relatio-
Synodi-Arbeitsuebersetzung-Deutsche-Bischofskonferenz.pdf.

_36_



Anhang

a) Chronologie der Ereignisse

08.10.2013 Einberufung der lll. AuBerordentlichen Bischofssynode ,Die pastoralen Her-
ausforderungen der Familie im Kontext der Evangelisierung®.

05.11.2013 Veroffentlichung des Vorbereitungsdokumentes ,,Die pastoralen Herausforde-
rungen der Familie im Kontext der Evangelisierung” (Fragebogen 1)
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_201311
05_iii-assemblea-sinodo-vescovi_ge.html.

03.02.2014 Verodffentlichung der ,,Zusammenfassung der Antworten aus den deutschen
(Erz-)Diozesen auf die Fragen im Vorbereitungsdokument fiir die Ill. AufReror-
dentliche Vollversammlung der Bischofssynode 2014*.

24.06.2014 Veroffentlichung ,,Theologisch verantwortbare und pastoral angemessene We-
ge zur Begleitung wiederverheirateter Geschiedener — Uberlegungen der Deut-
schen Bischofskonferenz zur Vorbereitung der Bischofssynode®.

26.06.2014 Veroffentlichung des /nstrumentum laboris (IL) ,Die pastoralen Herausforde-
rungen im Hinblick auf die Familie im Kontext der Evangelisierung® auf Grund-
lage der Antworten aus dem Vorbereitungsdokument
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20140
626_instrumentum-laboris-familia_ge.html.

05.10.— lll. AuBerordentliche Bischofssynode.

19.10.2014

06.10.2014 Relatio ante disceptationem (RAD) von Kardinal Peter Erd6 zur Ill. Aueror-
dentlichen Bischofssynode.

09.10.2014 Stellungnahme der Deutschen Bischofskonferenz auf der Ill. Auflerordentli-
chen Bischofssynode durch Kardinal Reinhard Marx.

10.10.2014 Anhorung von Gasthorern (darunter 13 Ehepaare).

13.10.2014 Relatio post disceptationem (RPD) von Kardinal Peter Erd6 zur Ill. Au3eror-

dentlichen Bischofssynode.

_37_




18.10.2014

Relatio synodi (RS) der lll. AuBBerordentlichen Bischofssynode
http://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2014/
2014-10-18_Relatio-Synodi-deutsch.pdf.

- Verdffentlichung der Botschaft der Ill. AuBerordentlichen Bischofssynode an
die Gldubigen: ,,Die Kirche Christi ist ein Haus, das allen offensteht®.

- Ansprache von Papst Franziskus zum Abschluss der Ill. AuBerordentlichen
Bischofssynode

http://www.dbk.de/nc/presse/details/?presseid=2658.

24.11.2014

Veroffentlichung einer Textsammlung der DBK ,,Die pastoralen Herausforde-
rungen der Familie im Kontext der Evangelisierung. Texte zur Bischofssynode
2014 und Dokumente der Deutschen Bischofskonferenz* (Arbeitshilfen 273)
http://www.dbk-shop.de/de/deutsche-bischofskonferenz/arbeitshilfen/texte-
dokumente-bischofssynode-2014.html.

09.12.2014

Veroffentlichung der Lineamenta fiir die XIV. Ordentliche Generalversammlung
der Bischofssynode
http://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2015/
2015-Bischofssynode-Lineamenta.pdf

(mit Fragebogen II)
http://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2015/
2015-Bischofssynode-Auszug-Fragebogen-aus-Lineamenta.pdf.

27.01.2015

Der Stdndige Rat der DBK befasst sich mit der Vorbereitung der Bischofssyno-
de: Neuer Fragebogen soll von den Bistiimern online gestellt werden.

23.02.—
26.02.2015

Frithjahrs-Vollversammlung der DBK in Hildesheim. Beratung der aktuellen
Fragen (Fragebogen Il) zur geplanten ordentlichen Synode.

13.03.2015

Stichtag, bis zu dem sich das ZdK, die Deutsche Ordensoberenkonferenz und
der Katholisch-Theologische Fakultatentag mit dem Fragebogen auseinander-
gesetzt haben sollen.

15.04.2015

Nach Auswertung der eingegangenen Fragebogen wird aus den gebiindelten
Antworten, der Position der DBK sowie allen anderen eingegangenen Impulsen
vom Sekretariat der DBK ein Dokument erstellt und an das Synodensekretariat
nach Rom geschickt.

_38_




16.04.2015 Veroffentlichung der Antwort der DBK auf die Fragen im Hinblick auf die Rezep-
tion und Vertiefung der Relatio synodiim Vorbereitungsdokument fiir die XIV.
Ordentliche Generalversammlung der Bischofssynode 2015: ,,Die Berufung und
Sendung der Familie in Kirche und Welt von heute“
http://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2015/
2015-Synode-Lineamenta2015-Antworten-deutsch.pdf.

23.06.2015 Instrumentum laboris — Arbeitspapier zur XIV. Ordentlichen Bischofssynode

21.09.— Herbst-Vollversammlung der DBK in Fulda.

25.09.2015

04.10.— XIV. Ordentliche Generalversammlung: ,,Die Berufung und Sendung der Familie

25.10.2015 in Kirche und Welt von heute“.

05.10.2015 Relatio ante disceptationem (Auftaktrelatio) von Kardinal Peter Erd6 zur XIV.
Ordentlichen General-versammlung der Bischofssynode.

09.10.2015 Relatio der deutschsprachigen Gruppe zum ersten Teil des /nstrumentum labo-
1is.

14.10.2015 Relatio der deutschsprachigen Gruppe zum zweiten Teil des /nstrumentum
laboris.

17.10.2015 Ansprache Papst Franziskus zur 5o-Jahr-Feier der Errichtung der Bischofssyno-
de.

20.10.2015 Relatio der deutschsprachigen Gruppe zum dritten Teil des /nstrumentum labo-
ris.

24.10.2015 Relatio synodi (Schlussrelatio) der XIV. Ordentlichen Generalversammlung der
Bischofssynode.

25.10.215 Gemeinsame Erkldarung der Teilnehmer der Deutschen Bischofskonferenz zum
Abschluss der XIV. Ordentlichen Generalversammlung der Bischofssynode.

02.11.2015 Die Berufung und Sendung der Familie in Kirche und Welt von heute

Texte zur Bischofssynode 2015 und Dokumente der Deutschen Bischofskonfe-
renz (Arbeitshilfe 276).

_39-




19.03.2016 Nachsynodales Apostolisches Schreiben Amoris laetitia des Heiligen Vaters
Papst Franziskus an die Bischofe, an die Priester und Diakone, an die Perso-
nen geweihten Lebens, an die christlichen Eheleute und an alle christgldubi-
gen Laien Uber die Liebe in der Familie (Verlautbarungen des Apostolischen
Stuhls 204).

08.04.2016 Presseamt des Heiligen Stuhls (2016): Conferenza Stampa per la
presentazione dell’Esortazione Apostolica post-sinodale del Santo Padre
Francesco Amoris laetitia, sull’amore nella famiglia. Rom. Online verfiigbar
unter https://press.vatican.va/content
/salastampa/it/bollettino/pubblico/2016/04/08/0241/00531.html#sch, zu-
letzt gepriift am 22.08.2016.

Offizielle Pressekonferenz des Presseamtes des Heiligen Stuhles zur Vorstel-
lung des nachsynodalen Schreibens Amoris laetitia mit Stellungnahmen der
Kardindle Lorenzo Baldisseri und Christoph Schonborn sowie Francesco Miano
und Giuseppa de Simone.

Wiirdigung des nachsynodalen Schreibens Amoris laetitia — Uber die Liebe in
der Familie“ — Pressemeldung Nr. 063 DBK

b) Weitere theologische Beitrage zum nachsynodalen Schreiben Amoris laetitia
Batlogg, Andreas R. (2016): Viel zu weit oder viel zu wenig?: Beobachtungen zu ersten Reaktio-
nen auf das nachsynodale Schreiben ,,Amoris laetitia“ von Papst Franziskus. In: Stimmen der
Zeit (Online exklusiv). Online verfligbar unter http://www.stimmen-der-
zeit.de/zeitschrift/online_exklusiv/details_html?k_beitrag=4671688, zuletzt gepriift am
04.08.2016.

Bremer, Jorg (2016): Papst: Die Kirche soll nicht so kleinlich sein. In: Frankfurter Allgemeine
Zeitung - Online, 08.04.2016. Online verfiighar unter http://www.faz.net/aktuell/politik/papst-
franziskus-laesst-spielraum-fuer-neuen-umgang-mit-geschiedenen-14167401.html, zuletzt ge-
priift am 22.08.2016.

Bucher, Rainer (2016): Mehr als Stellschrauben. ,,Amoris laetitia“ als Ausdruck eines pastora-
len Lehramtes. In: Herder Korrespondenz70(6), 15-16.

Deckers, Daniel (2016): Papst-Schreiben zur Familie: Wie’s Euch gefallt. In: Frankfurter Allge-
meine Zeitung - Online, 08.04.2016. Online verfiighar unter
http://www.faz.net/aktuell/politik/ausland/papst-franziskus-schreiben-zur-ehe-und-familie-
14167408.html, zuletzt gepriift am 22.08.2016.

Egan, Anthony (2016): Amoris laetitia: A Challenge to the Church in Africa — and elsewhere. In:
Catholic Theological Ethics in the World Church — Forum. 04.05.2016. Online verfiighar unter:
http://www.catholicethics.com/forum-submissions/amoris-laetitia-a-challenge-to-the-church-
in-africa-and-elsewhere?utm_source=May+1%2C+2016&utm_campaign=CTEWC+Con
stant+Contact+&utm_medium=email, zuletzt gepriift am 02.09.2016.

Erzbistum Berlin (08.04.2016): ,,Eine Freude, die ansteckt“. Pressemeldung. Online verfiigbar
unter http://www.erzbistumberlin.de/de/medien/pressestelle/aktuelle-pressemeldungen/

.40_



pressemeldung/datum/2016/04/08/eine-freude-die-anstecktspanerzbischof-dr-heiner-koch-
zu-amoris-laetitiaspan/, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Faber, Eva-Maria (2016): Geerdete Visionen fiir Partnerschaft, Ehe und Familie. Zum Nachsyno-
dalen Apostolischen Schreiben ,,Amoris Laetitia“. In: Schweizerische Kirchenzeitung 184(16),
188-191.

Faber, Eva-Maria (2016): Begleiten, unterscheiden und vor allem eingliedern: ein erster Blick
auf das Nachsynodale Schreiben ,,Amoris laetitia“. In: Feinschwarz. Online verfiighbar unter
http://www.feinschwarz.net/begleiten-unterscheiden-und-vor-allem-eingliedern-ein-erster-
blick-auf-das-nachsynodale-schreiben-amoris-laetitia/, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Faber, Eva-Maria (2016): ,,Viele diirfen nun aufatmen®. Interview gefiihrt von Richard Clavadet-
scher. In: Tagblatt Online. Online verfiigbar unter
http://www.tagblatt.ch/nachrichten/schweiz/schweiz-sda/Viele-duerfen-nun-aufatmen;
art253650,4583493, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Faber, Eva-Maria; Lintner, Martin (2016): Begriindeter Wandel in ,Amoris Laetitia“: im Umgang
mit nach Scheidung Wiederverheirateten. In: Feinschwarz. Online verflighar unter
http://www.feinschwarz.net/begruendeter-wandel-in-amoris-laetitia-im-umgang-mit-nach-
scheidung-wiederverheirateten/, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Faggioli, Massimo (2016): What Is Francis Saying with “Amoris Laetitia”? In: Commonweal. On-
line verfligbar unter: https://www.commonwealmagazine.org/blog/what-francis-saying-amoris-
laetitia, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Gaudron, Matthias (2016): Das nachsynodale Schreiben Amoris laetitae: ein Sieg des Subjekti-
vismus. Hg. v. FSSPX. Priesterbruderschaft St. Pius X. Distrikt Deutschland. Online verfiighar
unter http://fsspx.de/de/news-events/news/das-nachsynodale-schreiben-amoris-laetitae-
15245, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Goertz, Stephan (2016): Heimatrecht fiir Amor. Anmerkungen zum Apostolischen Schreiben
Amoris  Laetitia“.  In:  Publik-Forum  74(7), 34-35. Online verfiighar  unter
http://www.muenster.de/~angergun/GoertzAmorisLaetitiaPF72016.pdf, zuletzt gepriift am
04.08.2016.

Goertz, Stephan; Witting, Caroline (Hg.) (2016): Amoris laetitia — Wendepunkt fiir die Moralthe-
ologie? Freiburg i. Br. (= Katholizismus im Umbruch 4).

Grichting, Martin (2016): Pastorale Unterscheidung in der Wahrheit Christi: Hinflihrung und
Lesehilfe des Bistums Chur zum Nachsynodalen Apostolischen Schreiben ,,Amoris laetitia®“ von
Papst Franziskus. Hg. v. Bistum Chur. Chur. Online verfiigbar unter http://www.bistum-
chur.ch/aktuelles/hinfuehrung-und-lesehilfe-des-bistums-chur-zum-nachsynodalen-

apostolischen-schreiben-amoris-laetitia-von-papst-franziskus/, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Haring, Hermann (2016): Wer setzt sich durch? Der Papst im Clinch mit den Hardlinern: zum
Nachsynodalen Apostolischen Schreiben AMORIS LAETITIA. Tiibingen, Luzern. Online verfligbar
unter https://www.wir-sind-kirche.de/files/002552_HAERING_amoris_laetitia_bemerkungen_
vo.pdf, zuletzt gepriift am 22.08.2016.

Heimbach-Steins, Marianne (2016): Bewdhrungsprobe ,,Ehe und Familie“: Beobachtungen und
Reflexionen nach der Bischofssynode und dem Nachsynodalen Schreiben Amoris laetitia. In:
Kettmann, Theodor; Wiibbe, Johannes (Hg.): ZeitGeist?!: heutige Lebenswelten als heilsame

_41_



Provokation fiir Theologie und Kirche (Festgabe fiir Bischof Dr. Franz-Josef Bode zum 25. Jahres-
tag seiner Bischofsweihe). Regensburg, 97-108.

Heimbach-Steins, Marianne (2016): Folgen der Familiensynode - Homosexualitadt bleibt schwie-
riges Thema. Interview gefiihrt von Anne-Francoise Weber (Religionen). Deutschlandradio Kul-
tur. Online verfligbar unter http://www.deutschlandradiokultur.de/folgen-der-familiensynode-
homosexualitaet-bleibt.1278.de.html?dram:article_id=350869, zuletzt gepriift am 22.08.2016.

Hoping, Helmut (2016): ,,Der Papst bleibt sehr unklar“. Dogmatiker Hoping tiber ,,Amoris laeti-
tia“. Interview gefiihrt von Jan Hendrik Stens (Amoris Laetitia - Einschdtzungen zum Papst-
schreiben zu Ehe wund Familie). Domradio, 13.04.2016. Online verfligbar unter
https://www.domradio.de/themen/papst-franziskus/2016-04-13/dogmatiker-hoping-ueber-
amoris-laetitia, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Horing, Patrik (2016): Amoris Laetitia — Revolutiondr oder bereits gelebter Alltag? Interview ge-
fihrt von Ina Ullrich. In: stadt  gottes. Online verfiigbar unter
http://www.stadtgottes.de/stago/aktuelle_Beitraege/themen/o04-2016/Amoris-Laetitia.php,
zuletzt gepriift am 09.08.2016.

Kasper, Walter (2016): ,,In der Liebe selber entscheiden®. Interview gefiihrt von Evelyn Finger.
In: DIE ZEIT, 14.04.2016 (17), 56.

Kettmann, Theodor, Wiibbe, Johannes (Hg.) (2016): ZeitGeist?!: heutige Lebenswelten als heil-
same Provokation fiir Theologie und Kirche. Regensburg.

Keul, Hildegund (2016): Sex und Gender: unterscheiden, aber nicht trennen! In: Ffeinschwarz.
Online verfligbar unter http://www.feinschwarz.net/sex-und-gender-unterscheiden-aber-nicht-
trennen/, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Klein, Stephanie (2016): Theologin: ,,Amoris laetitia befreit Seelsorgende aus Zwickmiihle“.
Interview gefiihrt von Martin Spilker. In: kath.ch. Luzern. Online verfligbar unter
https://www.kath.ch/newsd/luzerner-theologin-amoris-laetitia-befreit-seelsorgende-aus-der-
zwickmuehle/, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Knop, Julia (Hg.) (2016): Ganz familiar: Die Bischofssynode 2014/2015 in der Debatte. Regens-
burg.

Knop, Julia (2016): Leben und Lehre im Licht des Evangeliums: Das nachsynodale Schreiben
»Amoris laetitia“ von Papst Franziskus. In: Communio 45(4), 378-387.

Koch, Heiner (2016): Amoris Laetitia: eine Erlduterung. In: Stimmen der Zeit 234(6), 363-373.

Koch, Heiner (2016): ,Weder Freifahrtschein noch totales Verbot“. Familienbischof Koch sieht
Papst-Schreiben als Herausforderung. Interview gefiihrt von Karin Wollschldger. Online verfiig-
bar unter http://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/weder-freifahrtschein-noch-
totales-verbot, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Lintner, Martin (2016): Amoris laetitia: Anmerkungen zum Nachsynodalen Schreiben. In: Fein-
schwarz. Online verfligbar unter http://www.feinschwarz.net/amoris-laetitia-anmerkungen-
zum-nachsynodalen-schreiben/, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Lintner, Martin (2016): Das Dokument verdient es, aufmerksam gelesen zu werden. Online ver-
fligbar unter http://dioezesefiles.x4content.com/page-downloads/amoris_laetitia_p._martin_
lintner.pdf, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

_42_



Lidecke, Norbert (2016): Déja vu 2.0. Keine einzige Lehre wurde gedndert — und doch soll beim
Sex nun alles anders sein?: Beobachtungen zu Amoris laetitia. In: 7heosalon. Online verfligbar
unter http://theosalon.blogspot.de/2016/07/deja-vu-20.html, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Ludicke, Klaus (2016): Amoris Laetitia: ein kirchenrechtlicher Blick. Miinster. Online verfiigbar
unter http://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/fb2/d-praktischetheologie/
kanonischesrecht/amoris_laetitia_kirchenrechtlich-1.pdf, zuletzt gepriift am 09.08.2016.

Marschiitz, Gerhard (2016): Nicht ausgrenzen, sondern EINGLIEDERN. In: D/ie Furche 71(4), 13.

McElwee, Joshua (2016): Francis' exhortation a radical shift to see grace in imperfection, with-
out fearing moral confusion. In: NMational Catholic Reporter, 08.04.2016. Online verfiigbar unter
https://www.ncronline.org/news/vatican/francis-exhortation-radical-shift-see-grace-
imperfection-without-fearing-moral?_ga=1.132558922.557207015.1466434677, zuletzt gepriift
am 04.08.2016.

Orth, Stefan (2016): Nachsynodales Schreiben ,Amoris laetitia“. In: Herder Korrespondenz
70(5), 9-10.

Romelt, Josef (2016): Nachgefragt: Bedeutet das Papst-Schreiben ,,Amoris Laetitia“ einen Wan-
del in der Katholischen Kirche, Herr Prof. Romelt? In: WortMelder. Online verfiighar unter
https://aktuell.uni-erfurt.de/2016/04/13/nachgefragt-bedeutet-das-papst-schreiben-amoris-
laetitia-einen-wandel-in-der-katholischen-kirche-herr-prof-roemelt/,  zuletzt  gepriift am
04.08.2016.

Sandler, Willibald (2016): Sakramentale Barmherzigkeit: ,,Amoris Laetitia“ als Weiterflihrung
von »Familiaris Consortio®. In: Feinschwarz. Online verflighar unter:
http://www.feinschwarz.net/sakramentale-barmherzigkeit-amoris-laetitia-als-weiterfuehrung-
von-familiaris-consortio/, zuletzt gepriift am 23.08.2016.

Schmitt, Hanspeter (2016): Dialogisches Lehramt: Amoris Laetitia. In: Feinschwarz. Online ver-
fligbar unter http://www.feinschwarz.net/dialogisches-lehramt-amoris-laetitia/, zuletzt gepriift
am 04.08.2016.

Schockenhoff, Eberhard (2016): Papst Franziskus: Perspektivenwechsel und neue Spielraume.
In: Neue Caritas 117(7), 24-27.

Scholl, Norbert (2016): Papst Franziskus und der Charme der Liebe. Familiensynode. In: Cicero.
Online verfiigbar unter http://www.cicero.de/salon/familiensynode-papst-franziskus-und-der-
charme-der-liebe/60752, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Schroder, Jeremias (2016): Kein Paukenschlag, aber... Familiensynode. In: katholisch.de. Online
verfligbar unter http://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kein-paukenschlag-aber,
zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Schiiller, Thomas (2016): Freiheit fiir das Volk — Strenge fiir den Klerus: Papst Franziskus und
sein freimitiger Umgang mit dem Kirchenrecht. In: Herder Korrespondenz70(8), 22-25.

Seiterich, Thomas (2016): Der Papst lobt die Liebe. 08.04.2016. In: Publik Forum Online. Online
verfligbar unter https://www.publik-forum.de/Religion-Kirchen/der-papst-lobt-die-liebe, zuletzt
gepriift am 04.08.2016.

Spaemann, Robert (2016): Exklusiv: ,,Ein Bruch mit der Lehrtradition“. Robert Spaemann Uber
Amoris Laetitia. Interview gefiihrt von Anian Christoph Wimmer. CNA. Rom/Stuttgart. Online

_43_



verfligbar unter http://de.catholicnewsagency.com/story/exklusiv-ein-bruch-mit-der-
lehrtradition-robert-spaemann-uber-amoris-laetitia-0730, zuletzt gepriift am 22.08.2016.

Steinfels, Peter; Hochschild, Paige E.; Portier, William L.; Yocum, Sandra; O'Brien, George Den-
nis (2016): A Balancing Act. Reading “Amoris Laetitia”. In: commonweal 6(2), 13-22.

Winters, Michael Sean (2016): “Amoris Laetitia”: Francis challenges the church. In: National
Catholic Reporter, 07.04.2016. Online verfligbar unter
https://www.ncronline.org/blogs/distinctly-catholic/amoris-laetitia-francis-challenges-church,
zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Wolf, Hubert (2016): Radikal barmherzig. Das Papst-Schreiben ist revolutionar. In: Siiddeutsche
Zeitung, 11.04.2016, 13. Online verfiigbar unter http://www.sueddeutsche.de/kultur/amoris-
laetitia-radikal-barmherzig-1.2942745, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Wollbold, Andreas (2016): Ermutigung zur Seelsorge: ,,Amoris laetitia“ bringt keine Anderung
des Lehrgebdudes. In: Herder Korrespondenz70(6), 13-14.

Yardley, Jim; Goodstein, Laurie (2016): Francis’ Message Calls on Church to Be Inclusive. Hg. v.
The New York Times (Online). Online verfiighar unter
http://www.nytimes.com/2016/04/09/world/europe/pope-francis-amoris-laetitia.html?_r=o,
zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Zulehner, Paul M. (2016): Amoris laetitia. Interview gefiihrt von Robert Mitscha-Eibl. Hg. v. Paul
M. Zulehner. Blog zu Welt und Kirche. Online verfiighar unter
https://zulehner.wordpress.com/2016/04/08/amoris-laetitia/, zuletzt gepriift am 04.08.2016.

Zulehner, Paul M. (2016): Vom Gesetz zum Gesicht. Ein neuer Ton in der Kirche: Papst Franzis-
kus zu Ehe und Familie (Amoris laetitia). Ostfildern.

_44.



Die Autorlnnen

Marianne Heimbach-Steins, Dr. theol.; Direktorin des Instituts fiir Christliche Sozialwis-
senschaften der WWU Miinster

Weitere Informationen:
http://www.uni-muenster.de/FB2/personen/ics/heimbach-steins.html

Denise Motzigkeit, M.Ed.; wissenschaftliche Mitarbeiterin im Projekt C2-10 ,,Kritik von
innen“im Exzellenzcluster ,Religion und Politik“ an der WWU Miinster

Janine Redemann, Dr. theol.; wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut fiir Christliche
Sozialwissenschaften

Karolin Frerich, studentische Hilfskraft am Institut fiir Christliche Sozialwissenschaften

Petr Stica, Dr. theol.; Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir Christliche Sozial-
wissenschaften

Sozialethische Arbeitspapiere des ICS

Bisher erschienen:

Arbeitspapier Nr.1:

Heimbach-Steins, Marianne/ Enxing, Julia/ Gortz-Meiners, Vanessa/ Krause, Felix/
Riedl, Anna Maria (2015): Voraussetzungen, Ansadtze und Schwierigkeiten der Vermitt-
lung von kirchlicher Lehre und christlicher Praxis: eine theologische Stellungnahme zur
AuBBerordentlichen Bischofssynode zur Familie 2014.

Arbeitspapier Nr.2:

Heimbach-Steins, Marianne (2015): Fliichtlinge und Fliichtlingspolitik: ethische Prif-
steine.

Arbeitspapier Nr.3:

Heimbach-Steins, Marianne/ Stockmann, Nils (2015): ,,Pope for Planet“?: Laudato Si*
als ,,dringliche Einladung zum Dialog“ (LS 14) und das weltweite Echo auf die Enzyklika.
Arbeitspapier Nr.4:

Urselmann, Judith/ Heimbach-Steins, Marianne (2016): Migration und Stadt: eine sozi-
alethische Skizze.

_45_



