Hubert Wolf
Krypta






Hubert Wolf

Krypta

Unterdriickte Traditionen
der Kirchengeschichte

C.H.BECK



2. Auflage. 2015
© Verlag C.H.Beck oHG, Miinchen 2015
Satz: Fotosatz Amann, Memmingen
Druck und Bindung: CPI — Ebner & Spiegel, Ulm
Umschlaggestaltung: Rothfos & Gabler, Hamburg
Umschlagabbildung: Krypta (11. Jahrhundert) der Kirche
Saint-Romain in Curzon, Pays de la Loire,
© Hervé Champollion/akg-images
Gedruckt auf sdurefreiem, alterungsbestindigem Papier
(hergestellt aus chlorfrei gebleichtem Zellstoff)
Printed in Germany
ISBN 978 3 406 67547 8

www.beck.de



Inhalt

Zur Einleitung
«Wir alle sind abgewichen»
Pipstliche Schuldbekenntnisse einst und jetzt 9 Reform als Wesens-
merkmal der Kirche 15 In der Krypta der Kirchengeschichte 21

1. Der Bischof
Von allen gewdahlt
«Der Papst ernennt die Bischofe frei» 29 Wie wird man Bischof?
Ein Durchgang durch die Geschichte 34 Wasist ein guter Bischof?
«Nur einmal verheiratet» 42

2. Bischéfinnen
Frauen mit Vollmacht
Michtige Abtissinnen 45 Abtissinnenweihe und Bischofsweihe 49
Bischofe und Kardinile ohne Weihe 54 Kardinalinnen: Seit dem
Zweiten Vatikanum undenkbar? 57

3. Das Domkapitel
Kontrollorgan und Senat des Bischofs
Der Bischof als absoluter Monarch 61 Ausgerechnet Limburg:
Ein kollegiales Gegenmodell 66 Unterdriickung der kollegialen
Leitung 72

4. Der Papst
Kollege und nicht gegen Fehler gefeit
«Die hochste, volle, unmittelbare und universale ordentliche Gewalt» 75
Das Konstanzer Konzil: Oberhoheit des Konzils {iber den Papst 79
Das Erste Vatikanum: Unfehlbarkeit und Primat des Papstes 88
Die Ausblendung der konziliaren Option o1



5. Die Kardindile
Gegengewicht zur pépstlichen Macht
Die Williamson-Affire: Ein Papst der einsamen Entscheidungen o3
Kleine Geschichte der Kardinile 96 Ein vatikanischer Sicherheitsrat 102
Die Entmachtung der Kardinile im zwanzigsten Jahrhundert 105
Optionen gegen den autokratischen Fithrungsstil 112

6. Ménche und Nonnen
Héchste Autoritét durch radikale Nachfolge
Der heilige Martin: Vollmacht ohne Weihe 115 «Gottliche Kraft» durch
Askese 117 Die Erfindung der Privatbeichte in Irland 120 Amt statt
Nachfolge? 126

7. Die Gemeinden
Primat der kleineren Einheit
Subsidiaritit: Ein Konzept der katholischen Soziallehre 129
Die Kirche: Zentralistisch oder doch lieber subsididr? 133 Das Zweite
Vatikanum und die Rolle der Laien 138 Weltkirche gegen Ortskirche?
Theologische Debatten 140 «Der Hirt muss den Geruch seiner Herde
annehmen» 142

8. Die Laien
Keine unmindigen Schafe
Gleichheit in der Theorie, Unterordnung in der Praxis 145
Eigenkirchen: Die Herrschaft der Laien 146 Vereine: Miindige Laien
und der Geist der Revolution 151 Die Stunde der Laien 156

9. Das Konzil von Trient
Pluraler Katholizismus
Das erfundene Konzil 150 Mythos I: Das Tridentinische Seminar 163
Mythos II: Das tridentinische Bischofsideal 166 Trientische Weite oder
tridentinische Enge? 170 Mythos III: Die tridentinische Messe 172
In der Tradition von Trient: Das Zweite Vatikanum 175



10. Franz von Assisi
Option einer Kirche der Armen
Ein Papst mit Namen Franziskus 177 Von der Kirche der Armen
zur reichen Papstkirche 179 Der Ketzer und der Heilige: Briider im
Geiste 183 Eine charismatische Gemeinschaft wird verkirchlicht 189
Sprengkraft einer Utopie 193

Zum Schluss
«Die Wahrheit, die aus der Geschichte kommt»

Gefihrliche Erinnerung 199 Das Dogma besiegt die Geschichte 202
Historische Verantwortung 204

Anmerkungen 209

Zum Weiterlesen 218






Zur Einleitung
«Wir alle sind abgewichen»

Papstliche Schuldbekenntnisse einst und jetzt

«Wir wissen, dass es an diesem Heiligen Stuhl schon seit einigen
Jahren viele grauliche Missbrauche in geistlichen Dingen und Ex-
zesse gegen die gottlichen Gebote gegeben hat, ja, dass eigentlich
alles pervertiert worden ist. So ist es kein Wunder, wenn sich die
Krankheit vom Haupt auf die Glieder, das heilit von den Pipsten
auf die unteren Kirchenfiihrer, ausgebreitet hat. Wir alle — hohe
Prilaten und einfache Kleriker — sind abgewichen, ein jeder sah
nur auf seinen eigenen Weg, und da ist schon lange keiner mehr,
der Gutes tut, auch nicht einer.»

Diese Formulierungen stammen nicht von einem Kirchenkri-
tiker unserer Tage, und sie stehen auch nicht im Zusammenhang
mit der aktuellen Missbrauchsdebatte oder der sogenannten Vati-
leaks-Affire. Sie stammen vielmehr von einem Papst, von Had-
rian VI., und bilden den Mittelpunkt seines bemerkenswerten, aber
weitgehend vergessenen Schuldbekenntnisses vom November
1522, das er durch seinen Nuntius Francesco Chieregati den deut-
schen Reichsstdnden auf dem Niirnberger Reichstag im Januar 1523
vortragen liel3. Der Papst reagierte damit, nachdem Martin Luther
1521 auf dem Wormser Reichstag vor Kaiser und Reich zu Wort
gekommen war, auf die Herausforderungen der beginnenden Re-
formation und die drohende Kirchenspaltung. Er versuchte, der
reformatorischen Kritik an der katholischen Kirche im Allgemei-



10 Zur Einleitung

nen und an der Romischen Kurie im Besonderen den Wind aus
den Segeln zu nehmen, indem er die vielfiltigen Missstande als
Perversion der gottlichen Gebote beim Namen nannte und ein-
rdumte, dass sie sich von Rom aus wie ein Krebsgeschwiir iiber
die ganze Kirche ausgebreitet hitten.

Der Papst beliel3 es aber nicht bei der Diagnose der Krankheits-
symptome von Kirche und Kurie, sondern verordnete sich und
seiner Kirche sofort die notwendige, wenn auch insbesondere fiir
die romische Zentrale bittere Medizin: Der Nuntius sollte den
Reichsstinden im gleichen Atemzug mit dem eigentlichen papst-
lichen Schuldbekenntnis auch die titige Reue, die nach katho-
lischem Verstdndnis zu jedem Bullakt gehort, signalisieren und
versprechen, «dass Wir jede Anstrengung unternehmen werden,
dass als Erstes diese Kurie, von der das ganze Ubel ausgegangen
ist, reformiert wird, damit sie in gleicher Weise wie sie zum Ver-
derben der Untergebenen Anlass geboten hat, nun auch ihre Ge-
nesung und Reform bewirkt. Dazu fithlen Wir Uns umso mehr
verpflichtet, als Wir sehen, dass die ganze Welt eine solche Reform
sehnlichst begehrt.»

Es war Hadrian VI. aber vollig klar: Eine solche umfassende
Reform der Kirche bedeutete, nicht nur von Verdanderungen zu
reden, sondern die Dinge — vor allem in der romischen Zentrale —
wirklich anzupacken. Das verlangte Klugheit, Ausdauer, Energie
und nicht zuletzt einen langen Atem. Eine umfassende Reform
musste behutsam und nachhaltig angegangen werden. Aber sie
wiirde sich lohnen, wenn es geldnge, der katholischen Kirche, der
arg «entstellten Braut Christi», wie es bei Hadrian V1. heif}t, ihre
Glaubwiirdigkeit zuriickzugeben, damit sie ihren Auftrag wieder
erfiillen kénne, den Menschen durch alle Irrungen und Wirrun-
gen hindurch den Weg zu Jesus Christus zu weisen.

Hadrian VI. betrachtete es als seine erste Aufgabe, «den Unter-
driickten zu Hilfe zu kommen und die Gelehrten und Tugendhaf-
ten, die schon lange keiner mehr beachtet, aufzurichten und auszu-



Papstliche Schuldbekenntnisse einst und jetzt 1

zeichnen —kurz: alles zu tun, was ein guter Papst und rechtmiBiger
Nachfolger des seligen Petrus tun muss». Die «Krankheit» habe
sich aber im Lauf der Zeit «so tief eingefressen», die Kirche sei da-
durch derartig «deformiert» worden, dass zur Heilung und Reform
der sponsa deformata eine einzige Mafinahme auf keinen Fall ausrei-
che. Vielmehr miissten «viele verschiedene Mittel angewandt» und
zahlreiche ReformmafBnahmen ergriffen werden.

Wie radikal es Hadrian VI. in seinem Schuldbekenntnis 1522
eigentlich um die Reform der Kirche ging, macht ein Vergleich
mit dem zweiten bekannten Schuldbekenntnis eines Papstes in
der Kirchengeschichte deutlich, der Bitte um Vergebung Johannes
Pauls II. aus dem Heiligen Jahr 2000.

In den sieben Vergebungsbitten vom 12. Mdrz 2000, die nicht
umsonst als liturgischer Akt und nicht als kirchenpolitische Bot-
schaft inszeniert wurden, geht es in erster Linie um innere, geist-
liche Umkehr und spirituelle Reinigung. Von konkreten prakti-
schen strukturellen Reformen und dufleren kirchenpolitischen
Verianderungen ist hier dagegen keine Rede. Wenn man den Text
genauer analysiert, fillt auBlerdem auf, dass bei Schuld, Stinde
und notwendiger Umkehr immer nur von einzelnen «Gliedern»
der Kirche, von den «Gldubigen», von «nicht wenigen Christen»
oder den «siindigen Kindern» der Kirche gesprochen wird. Die
Mitglieder der Kirche beziehungsweise einzelne Christglaubige
bediirfen der Umkehr, nicht dagegen die katholische Kirche als
solche. Die Kirche als stindige Institution kommt bei Johannes
Paul II. mit keinem Wort vor, ganz zu schweigen von den Kir-
chenfiihrern, den Prilaten, den Kardinilen oder gar dem Papst
selbst. In den Augen von Johannes Paul II. haben einzelne Katho-
liken versagt, die Kirche dagegen offensichtlich nicht.

Deshalb taucht die Forderung nach einer Reform der Kirche im
Schuldbekenntnis des Heiligen Jahres 2000 auch nicht auf. Wenn
nur einzelne Katholiken schuldig geworden sind, nicht aber die
eine, heilige, katholische und apostolische Kirche, brauchen auch



12 Zur Einleitung

nur einzelne Gldubige Umkehr und Vergebung, nicht aber die
Institution Kirche als solche.>

Ganz anders bei Hadrian VI. im Jahr 1522: Nicht nur einzelne
Gldubige bediirfen der Umkehr, sondern zuerst und vor allem der
Papst und seine Kurie. Der Pontifex maximus selbst, die Kardi-
nile, die Prilaten, Bischéfe und Priester seien vom rechten Weg
abgewichen. Die kirchliche Hierarchie, die Amtstrdger — und nicht
die Laien — seien schuld an den Griueln und Skandalen in der Kir-
che. Die Hirten hitten die Herde zu vergifteten Weideplitzen ge-
fuhrt. So wie der sprichwortliche Fisch vom Kopf her stinkt, so
sei — wie Hadrian VI. betont — das ganze Ubel von der Rémischen
Kurie und zuletzt auch von den Pipsten ausgegangen.

Hadrian VI. diirfte seine unmittelbaren Vorginger, die sogenann-
ten Renaissance-Pipste des fiinfzehnten und frithen sechzehnten
Jahrhunderts, insbesondere Alexander VI. (Borgia), Julius II. (della
Rovere) und seinen unmittelbaren Vorginger Leo X. (Medici), im
Blick gehabt haben. Die Pipste und die von ihnen geschaffenen
korrupten Strukturen der Kurie, ihre herrschaftliche, verschwen-
derische Hofhaltung sowie ihre militdrischen und sexuellen Ex-
zesse hatten den Gldubigen den Blick auf Christus, den Erloser
am Kreuz, verstellt. Ein blof spirituelles Schuldbekenntnis und
eine rein geistliche Umkehr reichten daher nicht aus. Sie waren
vielmehr die Voraussetzung fiir eine duflerlich sichtbare, grund-
legende Umgestaltung von Kirche und Kurie. Eine reformatio in
capite et in membris, eine Reform der Kirche an Haupt und Glie-
dern, stand an — und sie musste am Kopf beginnen, in Rom.

Der Papst wusste, dass es zahlreiche Reformversuche in der
Geschichte der Kirche gegeben hatte. Sie waren jedoch immer
wieder daran gescheitert, dass jeder den Reformbedarf stets nur
bei den anderen gesehen hatte, auf keinen Fall aber bei sich selbst,
und nicht zuletzt, weil die Beharrungskrifte der Kurie eine grund-
legende reformatio in capite, eine Reform des Hauptes, verhindert
hatten. Diese bittere Erfahrung musste Hadrian VI. auch selbst



Papstliche Schuldbekenntnisse einst und jetzt 13

machen: Der biirgerliche Adriaan Florensz, geboren 1459 in Ut-
recht, war in Rom ein AuBenseiter. Seit 1517 Kardinal und als sol-
cher vor allem in Spanien am Hof Kaiser Karls V. titig, dessen Er-
zieher er gewesen war, wurde er im Konklave am 9. Januar 1522 in
Abwesenheit zum Papst gewihlt. Erst am 31. August konnte er
sein Amt in Rom antreten. Er blieb stets ein Fremder an der Ku-
rie, nicht zuletzt, weil ihm die vatikanische Macht- und Prunkent-
faltung jener Zeit zutiefst zuwider war. Sein einfacher Lebensstil,
der auf allen Pomp papaler Selbstinszenierung verzichtete, seine
Sparsambkeit und seine schlichte Frommigkeit stiefen im Rom der
Renaissance auf Ablehnung. Seine radikalen Reformideen droh-
ten Kardinilen und Prilaten, die sich eher als Renaissance-Fiirs-
ten denn als Kirchenminner verstanden, ihre Lebensgrundlage
zu entziehen und ihren aufwindigen Lebensstil grundsitzlich in-
frage zu stellen.

Die Eminenzen bedauerten bald, dass sie in einem Moment
der Schwiche und religiosen Anwandlung einen Reformer zum
Papst gewihlt hatten. Sie torpedierten all seine Bemiihungen
und machten Hadrian VI. dadurch bei den deutschen Protestan-
ten erst recht unglaubwiirdig. Seine Reformankiindigungen gal-
ten diesen als typisch papstlich-unehrliche Rhetorik, rein taktisch
bedingt, ohne ernsthafte Absichten. Der Papst konnte das Fort-
schreiten der Reformation und der Kirchenspaltung nicht verhin-
dern. Gebrochen und enttduscht starb Hadrian VI. nach einem
Pontifikat von gerade einmal dreizehn Monaten am 14. Septem-
ber 1523. Vereinzelt tauchten sogar Geriichte auf, er sei eines un-
natiirlichen Todes gestorben, vergiftet durch die Gegner einer
Kurienreform. Er wurde in der deutschen Nationalkirche Santa
Maria dell’Anima in der Nihe der Piazza Navona beigesetzt. Ein
Satz, den er wihrend seiner Amtszeit mehrfach ausgesprochen
haben soll, ziert sein Grabmal und bringt die Tragik seines Ponti-
fikates treffend auf den Punkt: «Ach, wie viel hingt davon ab, in
welche Zeit auch des besten Mannes Wirken fillt.»



14 Zur Einleitung

Was Hadrian VI. vor einem halben Jahrtausend formulierte,
gilt immer noch, vielleicht sogar heute mehr denn je. Die Situa-
tion der Kirche unserer Tage wurde in der breiten Offentlichkeit
mitunter sogar ausdriicklich mit der Krise der Kirche zur Zeit der
Reformation verglichen. Auch heute sind Missstinde zu bekla-
gen, die vom sexuellen Missbrauch von Kindern und Jugend-
lichen durch Priester und Ordensleute iiber das undurchsichtige
Finanzgebaren der Vatikanbank und die Vatileaks-Affdre bis hin
zum Limburger Prunkbau reichen. Auflerdem hat sich bei vielen
Gldubigen angesichts des romischen Zentralismus, der die Anlie-
gen von Ortskirchen und Laien immer mehr marginalisiert, eine
tiefe Enttduschung breitgemacht. Die extrem hohen Austritts-
zahlen sprechen eine eindeutige Sprache. Auf jeden Fall erinnert
manches an die Zeiten der Renaissance; schon die Sehnsucht nach
einer weniger prunkvollen Kirche an der Seite der Armen stellt
eine bemerkenswerte Parallele dar. Eine groB3e Reform der Kirche
an Haupt und Gliedern steht in der Tat an. Denn heute, in der
von ganz unterschiedlichen Seiten konstatierten Kirchenkrise des
beginnenden einundzwanzigsten Jahrhunderts, gilt wie damals
zu Beginn der Reformation, «dass die ganze Welt eine solche Re-
form sehnlichst begehrt».

Doch Hadrian VI. hatte Recht: Das Wirken und die Umkehrbe-
reitschaft eines einzelnen Mannes wird heute so wenig bewirken
konnen wie zu Beginn des sechzehnten Jahrhunderts. Es braucht—
wie die Geschichte der Kirche lehrt — Mitstreiter auf allen Ebenen
der Kirche, angefangen in der Kurie bis hinunter zur kleinen
Landpfarrei. Vor allem aber muss die Umkehr institutionalisiert
und die Kirchenreform so auf Dauer gestellt werden.



Reform als Wesensmerkmal der Kirche 15

Reform als Wesensmerkmal der Kirche

Das Wort «Reform» wird heute geradezu inflationdr gebraucht
und hat oft einen negativen Beigeschmack. Alles und jedes wird
«reformiert» beziehungsweise bedarf angeblich oder wirklich der
dringenden Reform. Vor lauter Rentenreform, Steuerreform, Bil-
dungsreform, Bologna-Reform und Hartz-IV-Reform ist der Be-
griff nicht selten seines eigentlichen Inhalts entleert, wenn nicht
sogar in sein Gegenteil verkehrt worden.

In der katholischen Kirche und Theologie dagegen ist es um
Reform und Reformen in den letzten Jahrzehnten nach einer
Phase der Hochkonjunktur wihrend des Zweiten Vatikanischen
Konzils und seiner unmittelbaren Umsetzung in den sechziger
und siebziger Jahren des zwanzigsten Jahrhunderts relativ still ge-
worden. Die Neuerungen des Konzils galten vielen in Kurie und
Hierarchie als zu weit gehend, seine Reformen wurden von man-
chen sogar als kirchengefidhrdend angesehen. Einige Reformen,
die das Konzil angestoBen hatte, wurden in den letzten Jahren
grundsitzlich infrage gestellt, insbesondere die Liturgiereform.
So haben Johannes Paul II. und Benedikt XVI. die von Papst
Paul VI. aufgehobene Form der tridentinischen Liturgie — wenn
auch nur als auBlerordentliche Form — wieder zugelassen.

Wer wihrend der letzten Pontifikate von einem Reformstau
in der katholischen Kirche oder gar von dringend notwendigen
Reformen in Rom sprach, dem wurden nicht selten Unkirchlich-
keit und mangelnde Anhinglichkeit an den Heiligen Vater vorge-
worfen. Der Sprachgebrauch erinnerte in manchen Formulierun-
gen an die heftigen Auseinandersetzungen um den sogenannten
Reformkatholizismus zu Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts.
Damals wurden alle «Reformer» in der katholischen Kirche von
Pius X. in der Enzyklika «Pascendi» 1910 als hiretische «Modernis-



16 Zur Einleitung

ten» gebrandmarkt. Dabei war es gleichgiiltig, ob sie wirklich ha-
retische «agnostische» oder immanentistische» Positionen vertra-
ten, indem sie die Erkennbarkeit Gottes grundsitzlich leugneten
und die Existenz einer Wirklichkeit jenseits des sinnlich inner-
weltlichen Erfahrbaren und naturwissenschaftlich Greifbaren be-
stritten. Es reichte auch, wenn sich die «Reformkatholiken» dafiir
aussprachen, die Sakramente in der Muttersprache statt in Latein
zu spenden, um die Gldubigen besser erreichen zu koénnen,
wenn sie von einer Entwicklung der kirchlichen Lehre und Ver-
fassung in der Geschichte ausgingen oder wenn sie die Einheit-
lichkeit und Verbalinspiration der fiinf Biicher Mose im Sinne
einer historisch-kritischen Exegese infrage stellten. Fiir Pius X.
war Reform grundsitzlich etwas Schlechtes. Jede Regung zur Ver-
dnderung stand von vornherein unter Generalverdacht. Reform
und Katholizismus verhielten sich fiir ihn wie Feuer und Wasser.
Diese Abwehrhaltung hat, mal mehr und mal weniger ausge-
pragt, die meisten Pdpste der Moderne gekennzeichnet.

Dabei gehort die Reform nach der klassischen Ekklesiologie,
der Lehre von der Kirche, zu deren Wesensmerkmalen. Die ka-
tholische Kirche ist eine ecclesia semper reformanda, sie bedarf stets
der Reform. Das Zweite Vatikanische Konzil hat diese Tatsache in
seinem Okumenismus-Dekret in Erinnerung gerufen, in dem aus-
driicklich von einer perennis reformatio, einer ununterbrochenen
Reform der katholischen Kirche, die Rede ist. Hier heif3t es: «Die
Kirche wird auf dem Weg ihrer Pilgerschaft von Christus zu die-
ser dauernden Reform gerufen, deren sie allzeit bedarf, soweit sie
menschliche und irdische Einrichtung ist; was also etwa je nach
den Umstidnden und Zeitverhiltnissen im sittlichen Leben, in der
Kirchenzucht oder auch in der Art der Lehrverkiindigung — die
von dem Glaubensschatz selbst genau unterschieden werden
muss — nicht genau genug bewahrt worden ist, muss deshalb zu
gegebener Zeit sachgerecht und pflichtgemil erneuert werden.»4

Julius Kardinal Dopfner, der langjahrige Vorsitzende der Deut-



Reform als Wesensmerkmal der Kirche 17

schen Bischofskonferenz und einer der vier Moderatoren des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils, bezeichnete Reform sogar als grund-
legendes «Strukturprinzip» der Kirche, was er nicht zuletzt auf
ihre Geschichtlichkeit zuriickfiihrte. Das Dokument «Erinnern
und Verschnen», das die Internationale Theologische Kommis-
sion im Heiligen Jahr 2000 im Auftrag Johannes Pauls II. vorlegte,
nimmt diese Tendenz auf und bekennt sich ausdriicklich zum
Prinzip der stetigen Erneuerung und Reform der Kirche.

Was bedeutet dieses Strukturprinzip genau fiir die katholische
Kirche? Diese Frage ist nicht einfach zu beantworten. Eine grund-
sdtzliche Schwierigkeit besteht darin, dass der lateinische Begriff
reformatio im Deutschen sowohl fiir Reformation als auch fiir Re-
form steht. Jeder Katholik, der von Reform spricht, kann deshalb
schnell in die Schublade «Reformator» geraten, auch wenn er mit
der lutherischen Reformation oder den reformierten Kirchen
nichts zu tun hat.

Der Begriff reformatio wurde von der klassischen evangelischen
Kirchengeschichtsschreibung in einem eindeutig antikatholischen
und antipépstlichen Sinn verwendet. Von den Humanisten tiber-
nahmen die evangelischen Historiographen dazu die Dreiteilung
der Geschichte in Altertum, Mittelalter und Neuzeit. Als Krite-
rium fir diese Periodisierung diente den Humanisten dabei der
Grad der Kenntnis des klassischen Griechisch und Lateins. Die
ideale Epoche sahen sie selbstredend in der Antike. Im «dunklen»
Mittelalter dagegen war es ihrer Ansicht nach zu einem drasti-
schen Verfall der Bildung und Sprache gekommen, wihrend seit
dem fiinfzehnten Jahrhundert — vorangetrieben nicht zuletzt
durch die Humanisten selbst — eine re-naissance oder re-formatio
der klassischen lateinischen Bildung erfolgte.

Aus dieser Dreiteilung der Geschichte entwickelte die protestan-
tische Kirchengeschichtsschreibung das eingidngige Schema for-
matio — de-formatio — re-formatio. Als Kriterium diente allerdings
nicht mehr die Reinheit und Schonheit der klassischen Sprachen,



18 Zur Einleitung

sondern die Unversehrtheit der wahren christlichen Kirche. Die
Phase der Formierung der Kirche dauerte demnach von den Leb-
zeiten des historischen Jesus bis zur Konstantinischen Wende im
Jahr 313. In dieser Zeit entstand das Idealbild von Kirche. Dann be-
gann das Zeitalter der Deformation, der Zerstérung der wahren
christlichen Kirche, durch die Anerkennung des Christentums als
Staatsreligion im Jahr 380, durch den daraus resultierenden Reich-
tum und nicht zuletzt durch die Prunkentfaltung der kirchlichen
Hierarchie. Am Ende dieses Niedergangs stand aus protestan-
tischer Sicht die pervertierte Papstkirche der Renaissance mit
ihrem iiberzogenen Primatsanspruch, der den romischen Bischof
als Nachfolger des Apostelfiirsten Petrus zum alleinigen und un-
kontrollierbaren Herrn der Kirche machte, sowie ihrem sittlichen
und religiésen Verfall. Dann kam Luther und stellte die Reinheit
und Schonheit der urspriinglichen Kirche wieder her, durch seine
re-formatio iberwand er die katholische de-formatio des Mittel-
alters.

Selbstverstiandlich stiel} dieses Konzept in der katholischen Ge-
schichtsschreibung auf entschiedene Ablehnung, sah man doch
gerade im Mittelalter, etwa in der Ordens- und Theologiege-
schichte — man denke nur an Bernhard von Clairvaux oder Tho-
mas von Aquin —, eine absolute Bliitezeit der Kirche, die durch den
falschen Reformator Luther zerstort worden war. Der Begriff
reformatio hatte seitdem stets den gefdhrlichen Beiklang der Kir-
chenspaltung. Das wurde dadurch verstirkt, dass Protestanten
die Erneuerung der katholischen Kirche durch das Konzil von Tri-
ent als eine «Gegenreformation» bezeichneten. Es dauerte lange,
bis der Reformbegrift auch unter Katholiken wieder salonfihig
wurde und die automatische Gleichsetzung von Reform und Re-
formation aufhorte. Erst im Lauf des neunzehnten Jahrhunderts
wurde es moglich, die Neuformierung des Katholizismus im
sechzehnten und siebzehnten Jahrhundert als eine «katholische
Reform» zu bezeichnen. Anders als der Begrift der «Gegenrefor-



Reform als Wesensmerkmal der Kirche 19

mation» lenkt die Rede von der katholischen Reform den Blick
auf die innere Erneuerung der alten Kirche statt auf die blof3 ne-
gative, mitunter gewalttitige Abwehr des Protestantismus.

Nachdem die grundsitzliche Skepsis gegen den Terminus refor-
matio auf katholischer Seite einmal iiberwunden war, konnte der
Begriff in einem viel umfassenderen Sinn positiv aufgenommen
werden. Vor allem durch die Arbeiten des katholischen Kirchen-
historikers Hubert Jedin, der Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts
eine grofle Geschichte des Konzils von Trient vorlegte, galt «ka-
tholische Reform» jetzt nicht mehr nur als Reaktion auf die
Herausforderungen der Reformation. Vielmehr wurden in der ka-
tholischen Kirchengeschichtsschreibung zahlreiche Reformbewe-
gungen entdeckt, die vollig unabhingig von Luther entstanden
waren: Hier sind zundchst im Vorfeld der Reformation die Re-
formkonzilien von Konstanz und Basel zu nennen, dann die unter-
schiedlichen, allesamt gescheiterten Reformversuche der Kurie
des fiinfzehnten Jahrhunderts und nicht zuletzt die «Selbstrefor-
men der Glieder» von unten, die unabhingig von der kirchlichen
Hierarchie entstanden. Diese umfassten zahlreiche Erneuerungs-
bewegungen in den Orden ebenso wie die im Spitmittelalter neue
Frommigkeit der Devotio moderna oder die Entdeckung der Heili-
gen Schrift und der Kirchenviter im katholischen Humanismus,
etwa durch Erasmus von Rotterdam.

Reform avancierte zu einer begrifflichen Grundkategorie der
katholischen Kirchengeschichte, die ganz unterschiedliche Pha-
nomene bezeichnet: zuerst die karolingischen Reformen, die mit
einer Renovatio Imperii Romanorum, einer Wiederherstellung des
alten Romischen Reichs im Reich der Franken, und einer grund-
sdtzlichen Erneuerung von Liturgie, Bildung und Ordenswesen
nach antikem rémischem Vorbild einhergingen; dann die Ordens-
reformen von Gorze und Cluny des elften und zwolften Jahrhun-
derts, die jeweils die alte Reinheit der Regel des heiligen Benedikt
wiederherstellen wollten; ferner die «gregorianische Reform», zu



20 Zur Einleitung

deren Programmschrift der beriihmte «Dictatus papae» von 1075
werden sollte, der Reform als strikte Zentralisierung der Kirche
auf den Papst hin im Sinne eines extensiven, kirchenrechtlich aus-
gestalteten Primats definierte; und nicht zuletzt die armutsbe-
wegte Reform eines Franz von Assisi, der sich gegen jede Ver-
rechtlichung und klerikale Kanalisierung seiner Bewegung wehrte
und einfach nur zu den idealen Anfingen der Jerusalemer Urge-
meinde zuriickkehren wollte, bei der, wie die Apostelgeschichte
berichtet, allen alles gemeinsam war.

Der Reformbegrift bezeichnet also stets eine Umformung oder
Umgestaltung einer gegenwirtigen Situation. Er beinhaltet aber —
unabhingig davon, ob man ihn spezifisch kirchengeschichtlich
oder allgemein verwendet — zwei ganz unterschiedliche Zielrich-
tungen: Reform kann die Wiederherstellung eines fritheren, in-
zwischen abhandengekommenen, als ideal betrachteten Zustands
meinen, aber auch eine Erneuerung im Wortsinn durch bislang
unbekannte, bessere Konzepte.

Bei der erstgenannten reformatio in pristinum liegen die Nor-
men in der Vergangenheit. Es geht um eine Re-form im Sinne
eines Zurtick, einer Riick-Formung zum guten und bewihrten
Alten durch Beseitigung aller inzwischen eingetretenen Missbil-
dungen und falschen Neuerungen. Fiir die reformatio in melius
dagegen existiert kein historischer Idealzustand, ihr Zielpunkt ist
allein eine ideal gedachte Zukunft. Hier geht es um vorbildlose
Neuerungen und Neuschopfungen. Die Norm fiir die Reformen
orientiert sich an aktuellen Bediirfnissen und Einsichten.

Auch der theologische beziehungsweise katholische Reform-
begriff beinhaltet diese beiden Komponenten, die sich zum Teil
jedoch auch miteinander verbinden konnen: Einerseits geht es
um Reform im Sinne einer stetigen historischen Orientierung am
Ursprungsereignis der Kirche, an der Menschwerdung Gottes in
Jesus Christus, und dessen Wirkungsgeschichte, die sich in Schrift
und Tradition niedergeschlagen hat. Andererseits werden Refor-



In der Krypta der Kirchengeschichte 21

men als produktive Antworten auf die aktuellen Herausforderun-
gen fiir die Verkiindigung des Glaubens verstanden. Fiir diese
zweite Seite der Reform sind eher die Ficher der systematischen
und praktischen Theologie zustidndig. Die katholische Kirchenge-
schichte ist — neben der historisch-kritischen Exegese — vor allem
tiir die erste Zielrichtung von Reform zustindig, freilich in einem
wesentlich grundsitzlicheren Sinn, als es das klassische protestan-
tische Geschichtsmodell einer Abfolge von formatio — deformatio —
reformatio insinuiert.

In der Krypta der Kirchengeschichte

Es gibt nach katholischem Verstindnis keine ideale Phase der Ge-
schichte mit einer mustergiiltigen Verwirklichung von Kirche,
auch nicht in der Jerusalemer Urgemeinde oder der Kirche der
ersten Jahrhunderte, der dann mehr als tausend Jahre Niedergang
gefolgt wiren. Vielmehr kommen alle Ausprigungen der Kirche,
ihrer Institutionen, Amter und Lehren, die sich im Lauf von zwei-
tausend Jahren Kirchengeschichte entwickelt haben, als Reservoir
von Ideen fiir eine heutige Reform der Kirche in Betracht.

Dabei geht es vor allem um alternative Modelle aus der Ge-
schichte, die derzeit praktizierten Konzepten komplementir an
die Seite gestellt werden konnen. Kirchengeschichte als histori-
sche Wissenschaft weil} sich dem historisch-kritischen Verfahren
verpflichtet, das sich in den letzten hundert Jahren bewihrt hat,
und versteht als theologische Wissenschaft dariiber hinaus Ge-
schichte dezidiert als Erkenntnisort, aus dem fiir heute anstehende
Fragen relevante Einsichten gewonnen werden kénnen. Damit
die Kirchengeschichte ihre Aufgabe im Rahmen der anstehenden
Kirchenreform tibernehmen kann, miissen Kirche und Theologie
drei Voraussetzungen akzeptieren:

Die erste Voraussetzung ist die Anerkennung der historischen



22 Zur Einleitung

Tatsache, dass die Kirche in ihrer Geschichte nie ein monolithi-
scher Block war. Vielmehr haben immer wieder unterschiedliche
Katholizismen miteinander um die ideale Verwirklichung des
Katholischen gerungen. Im Bild eines sich drehenden Rades aus-
gedriickt, gab es eher zentrifugal und eher zentripetal wirkende
Krifte des Katholizismus. Auf wichtige Fragen wurden ganz
unterschiedliche Antworten gegeben, ohne dass dabei zwangs-
laufig die Einheit der Kirche infrage gestellt worden wire, wie
schon die unterschiedlichen Kirchenbilder im Neuen Testament
belegen.

Wenn die Geschichtlichkeit der Kirche wirklich ernst genom-
men wird, muss auch — und das ist die zweite Voraussetzung — die
Tatsache akzeptiert werden, dass sie sich entwickelt. Die Kirche
in ihrer dufleren Gestalt ist und war historisch betrachtet einem
standigen Wandel unterworfen. Thre Amter und Institutionen ha-
ben sich im Lauf der Zeit entwickelt und sind nicht von Jesus
Christus so gestiftet worden, wie sie heute sind. Manche kirch-
lichen Einrichtungen sind nach einer Bliitezeit vergangen, andere
erst spat in der Geschichte der Kirche entstanden. Nicht umsonst
hat das Zweite Vatikanische Konzil in seiner Pastoralkonstitution
«Gaudium et spes» formuliert: «Die historischen Ficher tragen
sehr dazu bei, die Dinge unter dem Gesichtspunkt ihrer Wandel-
barkeit und Entwicklung zu sehen.»s

Die dritte Voraussetzung ist die Abkehr von der Vorstellung
einer absolut einheitlichen, durch die Jahrhunderte hindurch stets
kontinuierlichen und widerspruchsfreien Lehrentwicklung in der
katholischen Kirche.

Am heftigsten ist iiber diese Frage im Hinblick auf das Zweite
Vatikanische Konzil diskutiert worden. Dabei haben sich zwei
Sichtweisen herauskristallisiert: Das Diskontinuitdtsmodell geht
davon aus, dass das Konzil einen Bruch zur vorhergehenden Ge-
schichte der Kirche darstellt. Wahrend die einen diese kritische
Absetzung des Zweiten Vatikanums von der sogenannten piani-



In der Krypta der Kirchengeschichte 23

schen Epoche der Kirchengeschichte, die von der Wahl Papst
Pius’ IX. im Jahr 1846 bis zum Tod Pius’ XII. im Jahr 1958 dauerte,
als lange tiberfillige Reaktion der Kirche auf die Erfordernisse der
modernen Zeit positiv betrachten und die innovativen Reformen
feiern, sehen die anderen darin einen Verrat an der Tradition der
Kirche, vor allem am Konzil von Trient, und eine Kapitulation
vor dem gefdhrlichen modernistischen Zeitgeist. Die Anhidnger
des Kontinuitdtsmodells bestreiten dagegen, dass das Konzil iiber-
haupt etwas grundsitzlich Neues gebracht hat. Es habe sich viel-
mehr bewusst der kirchlichen Tradition untergeordnet. Wiahrend
die einen diese Kontinuitit als Feigheit der Viter vor wirklichen
Reformen charakterisieren, dullern andere ihre tiefe Zufrieden-
heit dartiber, dass das Konzil jeder Tendenz zum Bruch mit der
kirchlichen Lehrtradition widerstanden habe.

Was die zentralistische, auf den Papst konzentrierte Kirchen-
lehre angeht, haben die Vertreter der Kontinuitdtsthese ohne
Zweifel Recht. Die Lehren des Ersten Vatikanischen Konzils vom
Jurisdiktionsprimat und der pédpstlichen Unfehlbarkeit sind vom
Zweiten Vatikanischen Konzil klar bestitigt worden. Aber wie
sieht es im Hinblick auf das Verhiltnis der katholischen Kirche zu
den Menschenrechten, namentlich zur Religions- und Gewissens-
freiheit, oder zu den Juden aus? Muss man hier nicht doch von
einer klaren Diskontinuitit sprechen?

Mit dem Breve «Quod aliquantum» hatte Pius VI. 1791 nicht
nur die Zivilkonstitution des franzosischen Klerus, sondern auch
die demokratische Staatsidee und die Menschenrechte verworfen.
Als der franzgsische Priester und Philosoph Félicité de Lamennais
ein Biindnis der Katholiken mit den Liberalen gegen die Restaura-
tion des alten Biindnisses von Thron und Altar propagierte, dazu
den Papst als Garanten der von Gott verbiirgten Freiheit anrief
und die Katholiken als geborene Kdampfer fiir die Menschenrechte
ansah, traf ihn 1832 der Bannstrahl Gregors XVI. In der Enzyklika
«Mirari vos» verdammte der Papst die Gewissensfreiheit als «gera-



24 Zur Einleitung

dezu pesthaften Irrtum», als «quidem pestilentissimus error».®
Pius IX. setzte diese Linie 1864 im «Syllabus errorumy, einer Liste
mit achtzig Zeitirrtiimern, konsequent fort. Er verdammte Ge-
wissens,- Meinungs-, Presse- und Religionsfreiheit als «Wahnwitz»,
als «deliramentum».” Diese Linie ldsst sich bis weit ins zwanzigste
Jahrhundert hinein ziehen.

Wie anders das Zweite Vatikanische Konzil: Die Kirchenkon-
stitution «Gaudium et spes» bezeichnet es als vornehme Aufgabe
der Kirche, «die personale Wiirde und die Freiheit des Menschen»
zu schiitzen. Das Evangelium, das der Kirche anvertraut sei, pro-
klamiere «die Freiheit der Kinder Gottes» und respektiere «sorg-
filtig die Wiirde des Gewissens und seiner freien Entscheidung».®
Und in der Erklidrung «Dignitatis humanae» betont das Konzil,
Religionsfreiheit sei nicht nur ein individuelles Recht, vielmehr
miisse die «Freiheit als Freisein vom Zwang in religiésen Dingen,
die dem einzelnen zukommy, ... ihnen auch zuerkannt werden,
wenn sie in Gemeinschaft handeln».

In Bezug auf die Gewissensfreiheit hat sich die Lehre der Kir-
che nicht nur entwickelt, sondern sogar in ihr Gegenteil verkehrt.
Der an der Hochschule Sankt Georgen in Frankfurt lehrende
Jesuit Klaus Schatz bezeichnete das Dekret iiber die Religionsfrei-
heit zu Recht als einen «Einschnitt, der in seiner Bedeutung noch
kaum voll erfasst ist; die durchgingige Linie des Anti-Liberalis-
mus, der das neunzehnte und die erste Hilfte des zwanzigsten
Jahrhunderts erfiillt, ist am entscheidenden Punkte korrigiert».©

Auch Benedikt XVI. forderte unmissverstindlich dazu auf, die
Errungenschaften der Aufklirung wie die Menschenrechte, ins-
besondere Meinungs- und Religionsfreiheit, zu akzeptieren. In
einer Ansprache an die Mitglieder der Kurie vom 22. Dezember
2006 im Nachgang zu den Irritationen, die seine Regensburger
Vorlesung hervorgerufen hatte, stellte er fest, dass «die islamische
Welt heute mit groBBer Dringlichkeit sich vor einer ganz dhnlichen
Aufgabe findet, wie sie den Christen seit der Aufklarung auferlegt



In der Krypta der Kirchengeschichte 25

ist und vom Zweiten Vatikanischen Konzil als Frucht eines langen
Ringens ... zu konkreten Losungen gefiihrt wurde».” Damit sprach
der Papst zwar nicht von einem Bruch, rdumte jedoch ein, dass
der Katholizismus, was sein Verhiltnis zur Moderne angeht, eine
grundlegende Entwicklung durchgemacht hat.

Eine dhnliche Wende vollzog die Kirche auch in ihrem
Verhiltnis zu den Juden. Uber Jahrhunderte hinweg war sie von
Antijudaismus geprigt. Noch 1930 konnte der Jesuit Gustav Gund-
lach in der ersten Auflage des Lexikons fiir Theologie und Kirche
einen verbotenen volkischen Rassenantisemitismus von einem
kirchlich erlaubten und staatspolitisch notwendigen Antisemitis-
mus unterscheiden. Die Bekdmpfung des «tatsdchlich-schidlichen
Einflusses des jiidischen Volksteils auf den Gebieten des Wirt-
schafts- und Parteiwesens, des Theaters, Kinos und der Presse,
der Wissenschaft und Kunst» sei — mit «sittlichen und rechtlichen
Mitteln» — durchaus geboten.” Legenden von jiidischen Ritual-
morden und der Verunglimpfung der Juden als «Gottesmorder»
trat die Kirche nicht entschieden entgegen. Und am Karfreitag
sprachen die Katholiken eine Fiirbitte fiir die Juden, die mit «Ore-
mus et pro perfidis Judaeis» — Lasset uns auch beten fiir die treu-
losen Juden — begann. Die meisten Katholiken assoziierten hier-
mit «perfide Juden». Weiter wurde «ob jenes Volkes Verblendung»
fur die Juden gebetet, «dass Gott, unser Herr, wegnehme den
Schleier von ihren Herzen», auf dass sie «Christus erkennen» und
ihren «Finsternissen entrissen» werden.”

In der Erkldrung «Nostra aetate» des Zweiten Vatikanischen
Konzils wird dagegen nachdriicklich das gemeinsame Erbe von
Juden und Christen beschworen. Das Konzil lehnt die pauschale
Verurteilung der Juden als von Gott «verworfen oder verflucht»
ab und beklagt alle «Verfolgungen ... und Manifestationen des
Antisemitismus, die sich zu irgendeiner Zeit und von irgend-
jemandem gegen die Juden gerichtet haben». Die Juden seien
nach wie vor «von Gott geliebt». Da das «Christen und Juden ge-



26 Zur Einleitung

meinsame geistliche Erbe so reich» sei, wolle das Zweite Vatika-
num die «gegenseitige Kenntnis und Achtung» auf dem Weg des
«briiderlichen Gespraches» fordern.™

Diese neue Hochschitzung fiir das Volk des Alten Bundes wurde
in der Neuformulierung der Karfreitagsfiirbitte fiir die Juden im
Messbuch Papst Pauls VI. von 1970, dessen deutsche Fassung 1975
erschien, noch deutlicher: «Lasst uns beten fiir die Juden, zu
denen Gott, unser Herr zuerst gesprochen hat: Er bewahre sie in
der Treue zu seinem Bund und in der Liebe zu seinem Namen,
damit sie das Ziel erreichen, zu dem sein Ratschluss sie fiihren
will»® In der Konsequenz dieses radikalen Umdenkens der Kir-
che steht auch das Schuldbekenntnis Johannes Pauls I1., in dem er
um Vergebung fiir die Siinden «gegen das Volk des Bundes und
der Seligpreisungen» bat.™

Die grundsitzliche Wende, die die katholische Kirche auf dem
Zweiten Vatikanischen Konzil in ihrem Verhiltnis zu den Juden
und zur Religionsfreiheit vollzogen hat, zeigt, dass die Lehre der
Kirche sich nicht nur weiterentwickeln, sondern in zentralen
Punkten sogar zu kontriren Aussagen gelangen kann. Mit ande-
ren Worten: Die Kirche ist in der Lage, aus Fehlern zu lernen. Das
heifit aber auch: Wenn die Kirche in so zentralen Fragen wie der
Gewissensfreiheit, den Menschenrechten und der theologischen
Einschitzung der Juden ihre Position radikal dndern beziehungs-
weise reformieren konnte, dann kann sie es — zumindest theore-
tisch — auch in anderen Bereichen. Reformen miissen sich dabei
nicht zwangsldufig an dem orientieren, was in der Tradition tiber-
liefert ist. Und doch lohnt es sich, in der Geschichte bereits einmal
verwirklichte Ideen mit in den Blick zu nehmen.

Hier setzt Krypta an. Selbstredend kann kein erschopfender
Uberblick tiber all die alternativen Modelle und verborgenen — so
der eigentliche griechische Wortsinn von krypta — Traditionen
geboten werden, die die Geschichte der Kirche komplementir zu
derzeitigen Konzepten, Erscheinungsformen oder gar angeblich



In der Krypta der Kirchengeschichte 27

«ewigen Wahrheiten» bereithilt. Vielmehr sollen vergessene und
nicht selten unterdriickte Optionen der Kirchengeschichte in Er-
innerung gerufen werden — so wie zahlreiche Krypten unter anti-
ken und mittelalterlichen Kirchen verschiittet und spiter wieder
ausgegraben wurden.

Denn seit den ersten Kirchenbauten iiber die Romanik bis
zum Aufkommen der Gotik besal} so gut wie jedes Gotteshaus
eine Krypta, einen unter der Erdoberfliche gelegenen verborge-
nen Raum unterhalb des Altars. Sie stellte das eigentliche Funda-
ment der Kirche, ihre materielle und geistliche Basis dar. In der
Krypta befand sich das Grab des Heiligen, dem die Kirche ge-
weiht war. Der sichtbare Altar oben im Gottesdienstraum beno-
tigte als unverzichtbare Grundlage das unsichtbare Heiligengrab
in der Krypta. So befindet sich bis heute der Papstaltar von Sankt
Peter in Rom tiber dem Grab des heiligen Petrus in der Unter-
kirche. Im Laufe der Kirchengeschichte wurden jedoch zahlreiche
Krypten zugeschiittet. Sie fielen einem neuen Stil im Kirchenbau
und einem neuen Verstdndnis des Altars zum Opfer, in dem die
Reliquien des Heiligen jetzt direkt eingemauert wurden. Nicht
selten gerieten die Krypten in vollige Vergessenheit und wurden
erst bei grundlegenden Kirchenrenovierungen im neunzehnten
oder zwanzigsten Jahrhundert wiederentdeckt.

Diese Fundamente der Kirche gilt es, wieder freizulegen. Ziel
ist es zu zeigen, wie sich die Kirche entwickelte, wie sie auf gesell-
schaftliche Herausforderungen reagierte und sich verdnderte.
Dadurch werden neue alte Mdglichkeiten in Erinnerung gerufen,
was dazu beitragen kann, die heutigen Reformdiskussionen auf
der Basis der ganzen Breite der kirchlichen Tradition zu fiihren.
Ob und inwieweit die historisch belegten alternativen Modelle fiir
die gegenwirtig anstehende Reform der Kirche an Haupt und
Gliedern tatsichlich niitzlich sind, das zu beurteilen iibersteigt
die Kompetenz eines Kirchenhistorikers. Hier sind alle theologi-
schen Disziplinen und letztlich die Kirche als Ganze gefragt.



8. Die Laien
Keine unmindigen Schafe

Gleichheit in der Theorie,
Unterordnung in der Praxis

«Kleriker und Laien sind in der rémisch-katholischen Kirche
scharf voneinander geschieden und in ein Verhiltnis der Uber-
und Unterordnung gestellt. Geweihten Midnnern als solchen ge-
biihrt Ehrfurcht, das heilit achtungsvolle Scheu und Respekt vor
ihrer geistlichen Erhabenheit, sowie als Trdgern von Jurisdiktion
Gehorsam. Die verpflichtende Klerikertracht ist sozialstiitzende
visuelle Standesmarkierung. Rechtlich begriindet die Ordination
der einen die Subordination der anderen. Was die Logik der stin-
dischen Gliederung an rechtlicher Ungleichheit fordert, kann mit
noch so wohlgeformter konziliarer oder nachkonziliarer theolo-
gischer Gleichheitsrhetorik nicht tiberbriickt werden. Die Kleri-
ker bilden den Leitungs- oder Fiihrungsstand, Laien den Gefolg-
schaftsstand. Die katholische Kirche ist unaufgebbar eine commu-
nio hierarchica oder societas inaequalis.»

Mit diesen klaren Worten bringt der Bonner Kirchenrechtler
Norbert Liidecke die strikte Trennung von Klerus und Laien im
derzeit geltenden katholischen Kirchenrecht auf den Punkt. Zu-
gleich erklirt er die im Zweiten Vatikanischen Konzil definierte
Lehre vom allgemeinen Priestertum aller Getauften und vom An-
teil der Laien am dreifachen Amt Christi zu einer schonen, aber
fur die kirchliche Realitdt bedeutungslosen Rhetorik. Und in der



146 Die Laien: Keine unmiindigen Schafe

Tat: Die katholische Kirche ist eine Klerikerkirche, nur die Ge-
weihten sind Rechtssubjekte, die Laien hingegen sind allenfalls
Objekte der Seelsorge, unmiindige Schafe, die stets der Anleitung
der Hirten bediirfen. Eigenstdndige Initiativen der Laien in der
Kirche und fiir die Kirche in der Welt sind nicht vorgesehen.

Diesem Befund haben aber zahlreiche andere Kanonisten
und systematische Theologen widersprochen. Sie berufen sich
zumeist auf das Zweite Vatikanische Konzil und das Bild vom
wandernden Gottesvolk, die von einer grundsitzlichen Gleich-
heit aller Glaubigen ausgingen. Der Text des Codex Iuris Canonici
von 1983 miisse stets im Geist des Konzils interpretiert werden.

Johannes PaulIl. erkldrte jedoch bei der Promulgation des
neuen kirchlichen Gesetzbuches ausdriicklich, der Codex selbst
sei die rechtliche Umsetzung von Geist und Buchstaben des Zwei-
ten Vatikanums. Und dort steht in Kanon 212 der eindeutige Satz:
«Was die geistlichen Hirten in Stellvertretung Christi als Lehrer
des Glaubens erkliren oder als Leiter der Kirche bestimmen, ha-
ben die Gldubigen im Bewusstsein ihrer eigenen Verantwortung
in christlichem Gehorsam zu befolgen.»> Mit diesem Satz wird
eine klare hierarchische Unterordnung der Laien unter die Kleri-
ker festgeschrieben. Es fillt schwer, trotzdem eine grundsitzliche
Gleichheit aller Glaubigen zu sehen.

Der kirchenrechtlich formulierte Anspruch ist das eine, die
Praxis in der Geschichte der Kirche das andere. Denn es gibt eine
ganze Reihe von Beispielen, die zeigen, dass Laien immer wieder
eigenstindig Verantwortung in der Kirche {ibernommen haben.

Eigenkirchen: Die Herrschaft der Laien

In der spitantiken Kirche des Imperium Romanum galt genauso
selbstverstindlich wie im heutigen Kirchenrecht, dass die Kirche
sich in Ditzesen gliedert, die unter der Leitung eines Bischofs als



Eigenkirchen 147

Nachfolger der Apostel stehen. Bischofssitze hatten sich in allen
wichtigeren Stiddten gebildet. Als die Christianisierung auch in
den lindlichen Gebieten fortschritt, wurden in den Dérfern Pfar-
reien errichtet, die als Ableger der Bischofskirche verstanden
wurden. Die dort als Pfarrer tdtigen Priester waren strikt an den
Bischof gebunden, in dessen Namen und Auftrag sie die Eucharis-
tie feierten und alle kirchlich notwendigen Handlungen vornah-
men. Nach diesem Verstindnis unterstand jede Pfarrei ganz
selbstverstiandlich einem Bischof und war Teil der Ditzese.

Im Lauf der Spitantike entwickelte sich das Christentum im
Romischen Reich zu einer elaborierten Hochreligion, deren
Grundvoraussetzungen neben der Schriftlichkeit wesentlich die
griechische Philosophie und das romische Recht waren. In der
Zeit der Volkerwanderungen wandten sich zahlreiche germani-
sche Verbande dem Christentum zu. Dabei kam es nicht nur zu
einer Christianisierung der Germanen, sondern auch zu einer
Germanisierung des Christentums, die in der Forschung auch als
«Rearchaisierung» des Christentums beschrieben wird.

So verdnderte sich beispielsweise das Verstindnis der Eucharis-
tie. Weil ihr Weltbild nicht in der griechischen Philosophie wur-
zelte, fiel es den Germanen schwer, bei der Wandlung von Brot
und Wein in Leib und Blut Christi zwischen den dufierlich sicht-
baren Eigenschaften, den sogenannten Akzidenzien, und der un-
sichtbaren Substanz zu unterscheiden. Anders als die spatantiken
Theologen bezogen sie die Wandlung auf die sichtbare Hostie
selbst, auf die man deshalb beim Kommunionempfang nicht
mehr beillen durfte.

Die Germanisierung des Christentums wirkte sich aber auch
auf die Organisationsform der Kirche aus, indem sich die soge-
nannten Eigenkirchen beziehungsweise Eigenkldster bildeten. Im
Gegensatz zum Imperium Romanum, in dem jede Kirche einem
Bischof unterstellt war, entwickelte sich mit den Eigenkirchen
vor allem in den Teilen Mitteleuropas, in denen es noch keine



148 Die Laien: Keine unmiindigen Schafe

Stidte gab, eine ganz neue Rechtsfigur, die teilweise in Konkur-
renz zu dem romisch-bischoflichen System trat, teilweise dieses
sogar weitgehend verdringte. Der Rechtshistoriker Ulrich Stutz
definierte die Eigenkirche als «ein Gotteshaus, das dem Eigentum
oder besser einer Eigenherrschaft derart unterstand, dass sich da-
raus iber jene nicht blof} die Verfiigung in vermogensrechtlicher
Beziehung, sondern auch die volle geistliche Leitungsgewalt» fiir
den Griinder einer solchen Kirche ergab.? Griinder eines solchen
Gotteshauses konnten neben Klgstern und Konigen auch «nor-
male» Laien sein, sofern sie iiber Grundherrschaft in vollem Um-
fang verfiigten.

Grundherrschaft im Mittelalter berechtigte dazu, Herrschafts-
rechte nicht nur iiber Grund und Boden, sondern auch iiber alle
Menschen, die dort wohnten, auszuiiben. Errichtete ein Grund-
besitzer eine Kirche, eine Kapelle oder ein Kloster und stattete
diese mit Grundbesitz aus, blieb diese auch in seinem Eigentum
und wurde nicht bischéflichem oder 6ffentlichem Recht unter-
stellt. Der Grundherr konnte diese Kirche nach Belieben verer-
ben, verduBlern, verpfinden oder als Aussteuer einer Tochter bei
der Hochzeit mitgeben. Er und nicht der Bischof stellte einen
Pfarrer, meist einen Leibeigenen, an und konnte ihn jederzeit
wieder entlassen. Die Anstellungsdauer betrug in der Regel ohne-
hin nur ein Jahr. Dem Grundherrn oblag auch die geistliche Lei-
tung seiner Eigenkirche. Es ging an dieser Kirche weniger um Ka-
techese oder Predigt als um den notwendigen Kult, wobei der
Pfarrer dabei die heilsrelevanten Handlungen sicherstellen musste.
Zugleich musste er dafiir sorgen, dass sich die Investitionen seines
Eigenkirchenherrn moglichst bald amortisierten. Fiir den religit-
sen «Service» — von der Taufe tiber die kirchliche Trauung bis
zum Begribnis mit Requiem oder die Feier der Heiligen Messe
mit Messstipendien und die Segnung von Haus und Hof — ver-
langte er deshalb Stolgebiihren. Auch durch die Einfiihrung des
«Zehnten» — ein Zehntel aller Einnahmen oder Ertrage musste an



Eigenkirchen 149

die Kirche abgefiihrt werden —, der bei Eigenkirchen oft zu einem
grofBen Teil beim Grundherren verblieb, erwies sich die Griin-
dung von Eigenkirchen durch Laien als «die vorteilhafteste Kapi-
talanlage des frithern Mittelalters».4

Es verwundert deshalb nicht, dass die Mehrzahl der im siebten
und achten Jahrhundert im Frankenreich entstandenen Pfarrkir-
chen Eigenkirchen und keine Bischofskirchen waren. Der Bischof
hatte auf die Eigenkirchen so gut wie keinen Einfluss. Er durfte
lediglich die Kirche und den Priester weihen und die heiligen Ole
konsekrieren. Damit bestimmte ein Laie in der Weise tiber eine
Kirche, eine Pfarrei oder ein Kloster, wie es sonst nur ein Bischof
tat. Sichtbarer Ausdruck dieser Funktion waren auch die soge-
nannten Stiftergriber. Der Eigenkirchenherr wurde in seiner Kir-
che direkt unter dem Altar beigesetzt, sodass das heilige Opfer
iiber seiner Grabstitte gefeiert wurde — ein Privileg, das sonst
ebenfalls nur Bischtfen zustand.

Uber die Urspriinge des Eigenkirchenwesens ist in der For-
schung der ersten Hilfte des zwanzigsten Jahrhunderts heftig dis-
kutiert worden, wihrend das Thema in neuerer Zeit eher an den
Rand des historischen Interesses geraten ist. Damals haben sich
im Wesentlichen zwei Theorien herausgebildet.

Ulrich Stutz und sein Schiiler Hans Erich Feine sahen im Kon-
text einer damals grassierenden Germanophilie, die nicht immer
frei von ideologischen Implikationen geblieben ist, die Wurzeln in
einer urspriinglich weit verbreiteten vorchristlichen «indogerma-
nischen» Religiositit, bei der der Clanchef zugleich Hauspriester in
den der Familie geh6renden Tempeln ist. Das Familienoberhaupt
musste nicht nur fiir das weltliche Gliick der ihm anvertrauten
Sippe sorgen, sondern war auch kultisch fiir deren Heil verant-
wortlich. Er hatte die alleinige Verfiigungsgewalt {iber alle Sachen
und Personen seines Haushalts. Seit der Christianisierung konnte
er diese kultisch-priesterliche Funktion aber nicht mehr selbst
und nicht mehr in seinem eigenen Haus ausiiben. Dazu musste



150 Die Laien: Keine unmiindigen Schafe

er jetzt einen geweihten Priester beschiftigen und eine Kirche
bauen und unterhalten.

Alfons Dopsch hat dieser These vom religiosen Ursprung des
Eigenkirchenwesens und der Konstruktion einer indogermanisch-
christlichen Kontinuitit widersprochen. Er hielt das Eigenkirchen-
wesen auch nicht fiir typisch «germanisch», weil sich Laienkir-
chen bereits im romischen Gallien nachweisen lieBen. Dopsch
machte anders als Stutz ausschlieflich wirtschaftliche Motive fiir
die Griindung von Eigenkirchen verantwortlich.

Wenn man die zeitbedingte Polemik ausblendet, erginzen sich
die beiden Sichtweisen im Grunde genommen gut. Das Eigen-
kirchenwesen ist dann zwar kein Unikat des germanischen Ein-
flussbereichs, wird dort jedoch besonders verdichtet und intensi-
viert. Die Vorstellung, dass der Hausvater fiir das Heil der Seinen
verantwortlich ist, nach der Christianisierung aber nicht mehr
selbst die Rolle des Priesters wahrnehmen kann, verbindet sich
trefflich mit den materiellen Vorteilen, die es mit sich brachte,
eine Eigenkirche zu errichten. Auf jeden Fall gab dieses System
Laien einen entscheidenden Einfluss auf ihre Kirchen.

Zwar versuchten die Bischéfe mehrfach, die Eigenkirchen in
ihre Dibzesen zu integrieren beziehungsweise in der Nidhe von
Eigenkirchen und in Konkurrenz zu ihnen bischofliche Pfarrkir-
chen zu errichten. Diese hatten jedoch meistens wenig Erfolg, da
die Eigenkirchenherren ihren Leibeigenen verboten, sie zu besu-
chen. Das Aachener Kirchenkapitular von 818/19 garantierte die
Existenz von Eigenkirchen, hielt aber zugleich fest, dass ein Eigen-
kirchenherr das Kirchenvermogen nicht zweckentfremdet einset-
zen oder teilen durfte. Eine romische Synode unter Papst Eugen II.
stimmte 826 diesen Beschliissen weitgehend zu, legte aber dartiber
hinaus fest, dass ein Kloster oder eine Pfarrkirche der Herrschafts-
gewalt ihres Griinders nicht entzogen werden diirften.

Der Gelehrte und Erzbischof Hinkmar von Reims unterschied
860 vier Formen von Gotteshdusern, die nicht dem jeweiligen



Vereine 151

Bischof unterstanden: Neben den Fiskalkirchen des Konigs und
den Eigenkirchen eines auswirtigen Bischofs nannte er die Eigen-
kirchen von Klgstern und von Laien als freien Grundherren. Erst
die Reformpipste des elften Jahrhunderts versuchten, das Eigen-
kirchenwesen abzuschaffen. Sie argumentierten, Laien diirften
keine Kirche besitzen und schon gar nicht einen kirchlichen Amts-
triager einsetzen. Einen Investiturstreit gab es eben nicht nur auf
der oberen Ebene zwischen Papst und Kaiser um die Besetzung
der Bischofsstiihle, sondern auch auf der unteren Ebene zwi-
schen Bischofen und Eigenkirchenherren, wenn es um Pfarrer,
Kiister oder Kirchenpfleger ging.

Nach lang andauerndem Ringen wurde schlieBlich ein Kom-
promiss gefunden, der in manchen Di6zesen mit dem sogenann-
ten Patronatsrecht bis ins zwanzigste Jahrhundert fortdauerte.
Einem Laien, meist einem Ortsadeligen, gehorte die Kirche oder
ein Teil davon, weshalb er auch fiir ihren Unterhalt aufkom-
men musste. Der Patronatsherr hatte das Recht, dem Bischof
einen Priester als Pfarrer zu présentieren, den dieser ernennen
musste. Auf diese Weise wurden in verschiedenen deutschen
Lindern in der ersten Hilfte des neunzehnten Jahrhunderts eine
stattliche Anzahl romorientierter, sogenannter ultramontaner
Geistlicher, die weder vom Bischof noch vom Staat eine Stelle be-
kommen hitten, Pfarrer auf Patronatspfarreien des katholischen
Adels. In diesem Fall schiitzten — Ironie der Geschichte — rom-
treue Laien pdpstlich orientierte Geistliche nicht selten gegen
liberale Bischofe.

Vereine: Miindige Laien und der Geist der Revolution
Um ein ganz anderes, aber nicht weniger wirkmichtiges Enga-

gement katholischer Laien ohne klerikale Bevormundung geht
es beim deutschen Vereinskatholizismus, der als eine Folge der



152 Die Laien: Keine unmiindigen Schafe

Revolution von 1848 entstand und bis heute in Kirche und Gesell-
schaft in Deutschland eine entscheidende Rolle spielt.

Dieser selbstbewusste Laienkatholizismus, der nicht bereit
war, sich von Papst, Bischofen und Pfarrern gingeln zu lassen,
hatte die biirgerlichen Freiheiten der Revolution genutzt, um sich
in zahlreichen Vereinen und Verbinden zu organisieren. Die katho-
lischen Vereine waren bewusst keine kirchlichen Organisationen
oder frommen Bruderschaften unter der Leitung des Klerus, sie
standen vielmehr unter dem Schutz des biirgerlichen Vereins-
rechts und hatten deshalb einen weitgehend demokratischen
Charakter. Und es waren eben in erster Linie Laienvereine. Geist-
liche wurden zwar nicht ausgeschlossen, aber nach dem Vereins-
recht galten sie als normale Mitglieder neben anderen, auch wenn
viele geistliche Prisides im Vorstand sallen und Einfluss auf die
Vereinsarbeit nahmen. Vorsitzende der katholischen Vereine wa-
ren stets Laien, die mit Mehrheit gewidhlt und deren Namen in
das biirgerliche Vereinsregister eingetragen wurden. Diese Ver-
eine waren Institutionen des katholischen Volkes und nicht Ein-
richtungen der klerikalen Hierarchie fiir das Volk. Sie handelten
fiir die Kirche, machten sie dadurch «innerhalb der Gesellschaft
prasent und ermdoglichten ihr eine neue Form der Wirksamkeit».5

Hitten die katholischen Laien Deutschlands wihrend der Re-
volution von 1848 den Weisungen aus Rom Folge geleistet, dann
hitten sie die revolutiondren Errungenschaften wie Vereins-, Ver-
sammlungs-, Presse-, Gewissens- und Religionsfreiheit wie ihr
Papst als pesthaften Irrtum ablehnen miissen. Dann hitte es einen
deutschen Katholizismus als gesellschaftlich relevante Grofie nie
gegeben.

Als erster Verein wurde am 23. Mirz 1848 in Mainz der «Pius-
Verein fiir religiose Freiheit» gegriindet, der sich auf die Fahnen
schrieb, die Unterdriickung der Katholiken durch das weit ver-
breitete protestantische Staatskirchenregiment zu beenden. Die
katholische Kirche sollte alle Freiheiten erhalten, die sie zur Aus-



Vereine 153

iibung ihres Heilsauftrages benotigte. Innerhalb weniger Wochen
entstanden durch das Engagement katholischer Laien in nicht
weniger als vierhundert deutschen Stidten Pius-Vereine.

Um die Macht der Vereine zu biindeln und politisch koordiniert
einzusetzen, trafen sich Vertreter aus allen Teilen Deutschlands
vom 3. bis zum 6. Oktober 1848 zur ersten Generalversammlung
in Mainz. Das war die Geburtsstunde der deutschen Katholiken-
tage, die bis heute regelmiBig stattfinden und eine «weltweit ein-
malige Tradition» darstellen.S Es blieb aber nicht bei dem eher
kirchenpolitisch ausgerichteten «Pius-Verein fiir religiose Frei-
heit», sondern es entstand ein ganzes Netzwerk von Vereinen, die
sich unterschiedlichen Lebensbereichen zuwandten. Neben die
klassischen Vereinigungen mit {iberwiegend religiosem Charak-
ter wie den «Missions-Verein» oder den «Miitter-Verein» traten
Griindungen, die der Wohltdtigkeit dienten, etwa der deutsche
«Caritas-Verband» oder der «Raphaels-Verein fiir Emigranten». Der
«Volksverein fiir das katholische Deutschland» forderte gemeinsam
mit der «Katholischen Schulorganisation Deutschlands», dem «Ka-
tholischen Akademiker-Verband» und der «Gorres-Gesellschaft»
Kultur und Bildung der Katholiken, der «Borromius-Verein» un-
terstiitzte die katholischen Biichereien. Daneben entstanden Ver-
eine zur Interessenvertretung sozialer Schichten, zum Beispiel
Arbeiter-Vereine.

Eine Griindung besonderer Art stellt die katholische Zentrums-
partei dar, die im Zuge der Reichsgriindung 1870 entstand, ihre
Anfinge aber bereits auf den «katholischen Club» im Revolutions-
parlament der Frankfurter Paulskirche zuriickfithrte. Das Zen-
trum verstand sich als unabhingige politische Partei und nicht als
Befehlsempfiangerin der deutschen Bischéfe oder gar des Papstes.
Es war wie die Vereine eine ausgesprochene Laienorganisation.
Unter ihren Mandatstragern befanden sich zunichst nur sehr
wenige Kleriker. Der Typus des einflussreichen Zentrumsprila-
ten, fiir den in den dreiliger Jahren des zwanzigsten Jahrhunderts



154 Die Laien: Keine unmiindigen Schafe

beispielhaft der Parteivorsitzende Ludwig Kaas steht, ist eine sehr
spdte Erscheinung, die auf eine zunehmende Klerikalisierung der
Partei hindeutet.

Wie sehr das Zentrum zuvor auf Unabhingigkeit und Auto-
nomie bedacht war, zeigt beispielsweise das Verhalten des Zen-
trumsfithrers Ludwig Windthorst am Ende des Kulturkampfes
zwischen Preuflen und dem Deutschen Reich einerseits und der
katholischen Kirche andererseits. Am 3. Januar 1887 wandte sich
Leo XIII. an die tiberwiegend aus Laien bestehende Fraktion im
Reichstag und wies sie an, einer drastischen Erhohung des Mili-
taretats fiir sieben Jahre ohne weitere parlamentarische Kontroll-
moglichkeit zuzustimmen. Der Papst hoffte, Reichskanzler Otto
Graf von Bismarck dadurch zu einem Einlenken im Kulturkampf
bewegen zu konnen. Windthorst lehnte dieses Ansinnen mit
allem Nachdruck ab. In einer Rede in der K&lner Festhalle Giirze-
nich verkehrte er am 6. Februar 1887, wie er selbst zugab, die
papstlichen Intentionen in ihr Gegenteil, indem er einen Neben-
satz der romischen Weisung zu ihrem Hauptgedanken machte.
Er hob hervor, der Papst habe den Grundsatz ausgesprochen,
«dass in Fragen weltlicher Natur die Zentrumsfraktion, wie jeder
Katholik, vollig frei und nach ihrer Uberzeugung urteilen und
stimmen kann, und dass der Heilige Vater sich in diese weltlichen
Dinge nicht mische. Diesen Grundsatz miissen wir unter allen Um-
standen unverbriichlich festhalten; denn wenn wir ihn nicht fest-
hielten, wiirde das geschehen, was die Freunde des Kulturkamp-
fes jahraus, jahrein uns vorhalten, ndmlich, dass wir lediglich
nach dem Befinden der geistlichen Oberen unserer Kirche han-
delten.»”

Bei der Formierung des sogenannten katholischen Milieus
spielte dieses mehr oder weniger geschlossene Netzwerk katholi-
scher Organisationen und Vereine eine wichtige Rolle. Es grenzte
sich von den konkurrierenden liberalen, sozialistischen und kon-
servativ-protestantischen Sozial-Milieus ab, prigte sich aber in



Vereine 155

den deutschen Lindern und zu verschiedenen Zeiten in ganz un-
terschiedlicher Intensitdt und Form aus.

Derartig selbststindige, mitunter auch in Distanz zu ihrem
Bischof agierende Laien hatten in der «Katholischen Aktion», wie
sie Papst Pius XI. 1922 in seiner Antrittsenzyklika «Ubi arcano»
propagiert hatte, allerdings keinen Platz. Laien konnten, folgt
man dieser Enzyklika, nur unter Leitung und im Auftrag der
kirchlichen Hierarchie und ausschlieBlich in den vom Papst und
von den Bischofen gewtinschten Formen und Bereichen tdtig
werden, ihr Handeln sei ausschlieflich als Teilnahme am hierar-
chischen Apostolat der Kirche vorstellbar. Die Laien wurden des-
halb als «Transmissionsriemen» der pépstlichen und bischoflichen
Verkiindigung verstanden, die in der Kirche kein eigenes Recht
und keinen eigenen Auftrag haben. Zwar sprach man von einem
«Laienapostolat», man setzte aber so ausdriicklich auf Entpoli-
tisierung, Hierarchisierung und Zentralisierung, dass fiir Laien
kein eigener Entfaltungsraum mehr blieb. Ein Laie sei «eben...
Anhingsel, aber nicht Angehoriger des geistlichen Standes...,
Kirchen-Untertan ..., nicht Mitglied der mafigebenden Kirche,
fasste der Osterreichische Sozialreformer August Maria Knoll
diese Ansicht zusammen.®

Als Eugenio Pacelli als Nuntius in den zwanziger Jahren des
zwanzigsten Jahrhunderts diese romische Vorgabe in Deutsch-
land durchsetzen sollte, stiel er jedoch auf erheblichen Wider-
stand. Weil sich die Laien und ihre Vereine gegen eine klerikale
Bevormundung wehrten, kam es schlieBlich zu einem Kompro-
miss, den man auch als einen Etikettenschwindel bezeichnen kann:
Der deutsche Vereinskatholizismus erhielt im Lauf der zwanziger
Jahre zwar den Namen «Katholische Aktion», bestand aber wei-
terhin aus weitgehend autonomen Laienorganisationen, die sich
der romisch-klerikalen Bevormundung entzogen.

Dieser Laienkatholizismus ist in Deutschland allen kirchen-
rechtlichen Reglementierungsversuchen zum Trotz bis heute du-



156 Die Laien: Keine unmiindigen Schafe

Berst lebendig und einflussreich. Das zeigen nicht zuletzt die re-
gelmilig stattfindenden Katholikentage und die Arbeit des Zen-
tralkomitees der deutschen Katholiken, das die Interessen und
Aktivitdten des deutschen Laienkatholizismus biindelt.

Vielleicht ist auch die Griindung des Vereins «Donum Vitae»
1999 nur vor diesem Hintergrund zu verstehen. Die katholische
Kirche in Deutschland musste auf Weisung des Papstes aus der
staatlich anerkannten Schwangerschaftskonfliktberatung ausstei-
gen, weil Rom nicht akzeptieren wollte, dass von katholischen
Stellen ausgestellte Beratungsscheine fiir eine Abtreibung genutzt
werden konnten. Katholische Laien wollten dieses Feld aber nicht
ausschlieBlich nicht-katholischen Beratungsstellen tiberlassen, weil
sie dort eine nachdriickliche Beratung fiir das Leben nicht gewahr-
leistet sahen. Deswegen wihlten engagierte katholische Frauen
und Minner, die zumeist aus dem Vereinskatholizismus bezie-
hungsweise dem Zentralkomitee der deutschen Katholiken ka-
men, das Modell des eingetragenen biirgerlichen Vereins. Nur un-
ter dem Schutz des staatlichen Vereinsrechts glauben sie das tun
zu konnen, wozu sie sich als katholische Laien in ihrem Gewissen
verpflichtet sehen. Die harschen Reaktionen aus Rom belegen,
wie wenig dieses eigenstindige Handeln katholischer Laien ge-
wiinscht ist, obwohl es letztlich dem erklirten Ziel der rémisch-
katholischen Kirche dient, ungeborenes Leben zu schiitzen.

Die Stunde der Laien

Auch wenn die kirchenrechtlichen Vorgaben Laien eindeutig dem
«Gefolgschaftsstand» zuordnen, der dem «Fithrungsstand» der
Kleriker Gehorsam schuldet, zeigt die Geschichte der Kirche doch
ganz andere Optionen, das Verhiltnis von Klerikern und Laien zu
bestimmen. Der deutsche Vereins- und Verbandskatholizismus
steht bis heute fiir selbstbewusste Laien, die sich klerikaler Bevor-



Die Stunde der Laien 157

mundung immer wieder mit Erfolg entziehen. Auf den Katholi-
kentagen gelingt es den katholischen Laien, sich ein Forum zu
schaffen, bei dem Bischoéfe Rede und Antwort stehen miissen.
Dieser Laienkatholizismus ist, weltkirchlich gesehen, nur eine
recht unbedeutende Variante. Er konnte aber als Vorbild fiir an-
dere Linder dienen und fiir die katholische Kirche insgesamt
fruchtbar gemacht werden. Auf diese Weise wiirde die Forde-
rung nach strikter Unterordnung der Laien, fiir den die Katholi-
sche Aktion und das Kirchenrecht stehen, gesamtkirchlich in ihre
Grenzen verwiesen.

Die Reformoptionen, die sich aus dem auf Grundherrschaft
basierenden Eigenkirchenwesen ergeben, sind auf den ersten Blick
nicht leicht zu erkennen. Der entscheidende, sehr grundsitzliche
Punkt ist, dass Kirchen nicht selbstverstindlich einem Bischof un-
terstehen, der das alleinige Sagen hat, sondern dass Laien Verant-
wortung fiir eine Pfarrei iibernehmen koénnen, indem sie zum
Beispiel bei der Besetzung von Pfarrstellen konstruktiv mit dem
Bischof zusammenwirken. Was spricht eigentlich dagegen, dass
der ganzen Gemeinde — wie frither einem adeligen Patronatsher-
ren — das Recht zukommt, sich selbst den Pfarrer auszusuchen
und dann den Bischof um dessen Ernennung zu bitten, die dieser
nur aus schwerwiegenden Griinden verweigern diirfte? Was
spricht dagegen, dass Laien die organisatorische und juristische
Leitung einer Pfarrei in die Hand nehmen, um den angesichts des
Priestermangels immer weniger werdenden Geistlichen Frei-
rdume fiir ihre spirituellen Aufgaben zu ermdoglichen? Denn eine
Pfarrkirche ist doch immer zuerst die Kirche der Gemeinde, der
Frauen und Minner, die sich zur Feier der Eucharistie versam-
meln und Zeugnis ablegen fiir ihren Glauben — und erst dann die
Kirche des Bischofs.





