
 1 

Erich Zenger 

 

„Gott hat keiner jemals geschaut“ (Joh 1,18) 
Die christliche Gottesrede im Angesicht des Judentums 

 

Abschiedsvorlesung 14. Juli 2004 (Vortragsmanuskript) 

 

 

1. Was mich geprägt und geleitet hat 

 

Meine Abschiedsvorlesung ist eine Mixtur aus Biographie und Theologie. Beides lässt sich, 

so man nicht jener Typ eines Theologen ist, den Elias Canetti in seinem Buch „Der 

Ohrenzeuge“ den „Gottprotz“ nennt, nie ganz trennen. Der Gott- und Kirchenprotz weiß alles 

und hat auf alles eine Antwort. Er muss nie darüber nachdenken, was richtig ist. Wenn eine 

Frage auftaucht, schlägt er im Buch der Bücher nach oder im römischen Weltkatechismus, in 

einer lehramtlich empfohlenen Dogmatik oder im Codex iuris canonici. „Da findet er alles, 

was er braucht ... Was immer er unternehmen will, Gott unterschreibt es ... Um Widersprüche 

braucht er sich nicht zu bekümmern, sie kommen ihm zustatten. Er überschlägt, was ihm nicht 

von Nutzen ist und bleibt an einem unbestreitbaren Satze hängen. Den nimmt er für ewige 

Zeiten in sich auf, bis er mit seiner Hilfe erreicht hat, was er wollte“ (E. Canetti, Der 

Ohrenzeuge, Frankfurt 1983,87). 

Ich bin dem Typ „Gottprotz“ schon in der Zeit meines Studiums in Rom begegnet. Ich selbst 

habe mich bemüht, dem Gottprotzentum zu widerstehen. Als ich nach acht Jahren römischen 

Studiums der Philosophie (ich habe das philosophische Lizentiat mit einer Arbeit über Kant 

erworben), der Theologie und der Orientalistik an der Gregoriana und am Päpstlichen 

Bibelinstitut von meinem damaligen Eichstätter Bischof, dem späteren Kurienkardinal Josef 

Schröffer, nach Deutschland zurückbeordert wurde, um dort eine alttestamentliche 

Dissertation zu schreiben, fragte er mich, an welche Fakultät ich denn gehen wolle. Als ich 

ihm sagte, ich wollte zunächst an die Uni Heidelberg, war er perplex. „Aber da gibt es doch 

keine katholische Fakultät“, war seine Reaktion. Und er war noch perplexer, als ich ihm sagte: 

„Genau deshalb möchte ich dorthin. Nach den langen Jahren römischer Schultheologie, wo 

man vorwiegend lernen musste, was die immer gültige Wahrheit ist, brauche ich – so 

erläuterte ich ihm – eine Atmosphäre denkerischer Freiheit, wo es gerade darauf ankommt, 

die ewigen Wahrheiten in Frage zu stellen und eigenständig zu denken. Wenn Sie wollen, 



 2 

dass ich ein theologischer Alttestamentler werde, genehmigen Sie mir diesen Umweg! Von 

Heidelberg werde ich dann nach Münster gehen, um dort zu promovieren.“ Es spricht für das 

Format dieses Bischofs, dass er mich nach Heidelberg ziehen ließ, auch wenn das seinen 

Vorstellungen nicht entsprach. 

Ich selbst weiß: Meine kurze Heidelberger Zeit, die Vorlesungen und das Seminar bei 

Gerhard von Rad, das Doktorandenkolloquium bei Claus Westermann, die 

Philosophievorlesungen bei Hans-Georg Gadamer sowie bei Ernst Tugendhat und sogar die 

Anatomievorlesung bei Hans Schäfer waren für mich die Entdeckung dessen, was man die 

Freiheit des Geistes nennt. Diese Heidelberger Zeit in dem überwiegend evangelisch 

geprägten Milieu forderte mich auch ökumenisch heraus. Ich verhehle nicht, dass ich damals 

als nebenamtlicher Seelsorger in der Studentengemeinde eine ökumenische 

Kirchengemeinschaft praktizierte, die heute unvorstellbar ist – vor allem für die kurialen 

Gottprotzen. 

Zwischen Rom und Heidelberg schob ich noch mehrere Monate Studien in Jerusalem. Ich 

belegte einige Kurse an der Hebräischen Universität und lernte vor allem Ivrit, das moderne 

Hebräisch, in einem Ulpan, also in einer der für jüdische Einwanderer eingerichteten 

Spezialschulen. Dieser Ivrit-Kurs, an dem außer mir nur jüdische Immigranten aus Rumänien, 

Südafrika und aus den USA teilnahmen, öffnete mir die Augen. Ich erinnere mich noch sehr 

genau: Als ich mich am ersten Tag in der Pause der Kurslehrerin vorstellte und ihr sagte, dass 

ich zwar aus Rom käme und mich deshalb mit den rumänischen Juden gut auf Italienisch 

verständigt hätte, dass ich aber Deutscher und katholischer Priester sei, gab sie mir den Rat, 

mit diesen beiden Informationen erst „herauszurücken“, wenn ich in der Klasse akzeptiert sei. 

Das machte mich einerseits nachdenklich, aber andererseits musste ich mir selbst die Frage 

beantworten, wie ich mich als Deutscher und als katholischer Priester in dieser jüdischen 

Klasse verstand. Es gab dann in der Tat viele Gespräche mit den „MitschülerInnen“ sowohl 

über die Frage, warum sich ein Nichtjude für das Judentum interessiert, als auch über die 

Rolle der katholischen Kirche in der Nazizeit. In den Monaten, die ich damals in Jerusalem 

war, wurde ich mehrfach zu Parties und in Familien eingeladen. Fast immer wurde ich dabei 

mit Erzählungen über die Nazizeit und über die schreckliche Geschichte von Verschleppung 

und Tod konfrontiert. Es machte mich fassungs- und sprachlos zugleich, dass ich selbst so 

wenig darüber wusste. Das war weder in meiner Schulzeit im bayrischen Städtchen Eichstätt 

noch in meiner römischen Studienzeit ein Thema gewesen. Das beschämte mich – und 

forderte mich gerade als Alttestamentler heraus. Diese Jerusalemer Erfahrungen haben mich 

bleibend geprägt und geben mir bestimmte Schwerpunkte meiner wissenschaftlichen Arbeit 



 3 

bis heute. Dass ich dafür von Fachkollegen (ich könnte Namen nennen) als Rhapsode des 

Judentums oder als Mitglied im Kartell der Judenfreunde tituliert wurde, zeigt, wie tief der 

Antijudaismus auch in der Universitätstheologie verwurzelt ist. 

Als ich 1967 nach Münster kam und hier 1968 Assistent wurde, ließ ich mich vom Kampf- 

und Reformgeist der 68iger Zeit anstecken. Ich gehörte zu den Initiatoren der 

Bundesassistentenkonferenz katholische Theologie und war deren erster Vorsitzender. In 

dieser Funktion stritt ich für Reformen sowohl der Universität als auch der Kirche. Als 

Assistentenrepräsentant kämpfte ich unter anderem für die Habilitation von Laien und wurde 

bei offiziellen Gesprächen mit den Kardinälen Höffner und Volk zwar höflich, aber dezidiert 

ablehnend hinauskatapultiert. Diese 68iger Erfahrungen haben mich bleibend geprägt: Wir 

glaubten fest daran, dass man in Kirche, Gesellschaft und Universität etwas verändern kann. 

Vor allem wir Theologen waren der Meinung, die wissenschaftliche Theologie müsse und 

könne ein wichtiger Motor der Erneuerung sein. Ich selbst war der Überzeugung, die ich auch 

heute noch habe: Vor allem Alttestamentlerinnen und Alttestamentler sind von ihrem Fach 

her aufgerufen und in der Lage, für die Erneuerung von Theologie und Kirche einzutreten und 

sie durchzusetzen. Im Rückblick auf das Zweite Vatikanum finde ich es faszinierend: Drei der 

wichtigen Reformkardinäle des Zweiten Vatikanums waren Alttestamentler, nämlich die 

Kardinäle Alfrink, Bea und König.  

Weil die alttestamentliche Exegese innerhalb der Theologie am wenigstens dogmatisch 

festgelegt ist, hat sie die Aufgabe, das kirchliche Gottprotzentum immer wieder in Frage zu 

stellen – und zwar von der Bibel her. Als ich mich während meiner Studienzeit für eine 

wissenschaftliche Karriere im Fach Altes Testament entschied, sagte mir damals der schon 

zitierte Bischof Schröffer: „Als Alttestamentler wirst du nie Probleme mit dem Lehramt 

haben, denn das Alte Testament steht ja ganz am Rande unserer Theologie!“ Damit hatte er 

Recht und Unrecht zugleich. Recht, weil die meisten es damals so sahen. Unrecht, weil viele 

Reformbewegungen innerhalb der Kirche gerade mit Neuentdeckungen des Alten Testaments 

zusammenhängen.  

Wenn ich auf meine langen Jahre an der Universität Münster, von 1967 bis 1970 und von 

1973 bis heute, zurückblicke, kann ich sagen: Ich war und bin gerne hier. Als ich 1982 einen 

Ruf nach Freiburg erhielt, spielte ich zwar mit dem Gedanken, meine westfälisch-preußische 

Exilszeit zu beenden und als Südlicht wieder in den Süden Deutschlands zurückzukehren. Bis 

heute flüstert mir mein Herz ein: Der Süden Deutschlands mit seinen farbenfrohen, sonnigen 

Städten sowie seinen romantischen Bergen und Seen, mit Weißwurst und Weizenbier, mit 

Frankenwein und Schweinebraten mit Klößen und nicht zuletzt mit dem weißblauen Himmel 



 4 

ist attraktiver als das flache, verregnete Münsterland mit seinen dicken Bohnen, die man bei 

uns Saubohnen nennt, weil man mit ihnen die Schweine mästet. Wohlgemerkt: Mittlerweile 

liebe ich Grünkohl und dicke Bohnen. Was mich 1982 dennoch gegen Freiburg und für 

Münster votieren ließ, gilt für mich noch heute: Ich bin stolz, Mitglied dieser Fakultät zu sein 

mit ihrer lebendigen Theologie und vor allem mit ihrem Selbstverständnis einer 

Reformfakultät im Geist des Zweiten Vatikanums. 

Diese Reformleidenschaft zumindest eines Teils der Fakultät hat den konkreten Alltag der 

Fakultät in den 70iger und 80iger Jahren stark und sehr kontrovers geprägt. Die Fakultät 

Münster stand damals im Ruf, eine sehr zerstrittene Fakultät zu sein, und ich bin froh darüber, 

dass ich selbst nicht unwesentlich zur damaligen Unruhe beigetragen habe. Es war im Grunde 

ein theologischer Streit um das rechte Kirchenverständnis und um die Rolle der Theologie in 

der Gesellschaft. Man kann sogar sagen: Es war ein erbittert ausgetragener Streit über die 

Umsetzung des Zweiten Vatikanums. Die Zeiten sind nun insgesamt ruhiger, aber vielleicht 

auch langweiliger geworden. Dabei ginge es heute um noch Grundlegenderes als damals, 

nämlich um die Rettung der Grundpositionen des Zweiten Vatikanums. Ich wünsche der 

Fakultät, dass sie mit Entschlossenheit und mit Kreativität ihr theologisches Wächteramt 

ausübt. Und vor allem wünsche ich ihr, dass es ihr gelingt, allen staatlichen und 

gesellschaftlichen Nivellierungsstrategien zum Trotz ihr singuläres Forschungsprofil zu 

erhalten, ja sogar noch zu steigern.  

Ich danke meiner Fakultät dafür, dass sie mich so lange Jahre ertragen hat, aber auch für die 

theologische und wissenschaftspolitische Heimat, die ich in ihr gefunden habe. Dass ich eine 

so große Anzahl junger Theologinnen und Theologen zur alttestamentlichen Promotion 

führen konnte und dass mittlerweile acht meiner Schülerinnen und Schüler Professuren 

innehaben, verdanke ich nicht zuletzt der Attraktivität der Münsteraner Fakultät. Ich freue 

mich, dass mein Schülerkreis, aber auch meine ehemaligen MitarbeiterInnen im Seminar 

heute so zahlreich anwesend sind. Von der Zusammenarbeit mit ihnen habe ich vielfach 

profitiert. Es ist keine Floskel: Von meinen Schülerinnen und Schülern habe ich viel gelernt. 

Und ich freue mich verständlicherweise, wenn durch sie das, was mir exegetisch und 

theologisch wichtig ist, verbreitet wird. Über das, was mir wichtig ist, möchte ich nun im 

zweiten Teil dieser Vorlesung sprechen. 

 

 

 

 



 5 

2. Was mir theologisch wichtig ist 

 

Zwar wollte ich, wie ich eingangs sagte, kein Gottprotz werden, wohl aber ein Theologe. Da 

ich die Bibel als Kontextualisierung des Wortes „Gott“ und als sprachliche Annäherung an 

das mit diesem Wort bezeichnete Geheimnis verstehe, wollte ich die Bibel als großes 

Gottesbuch lesen und auslegen: nicht historistisch, aber historisch-kritisch, nicht mit 

pastoralem Gesülze, aber mit theologischer Leidenschaft – und vor allem als gemeinsames 

Buch von Juden und Christen. Ich will darüber in drei Reflexionsgängen sprechen. Zunächst 

gebe ich eine Problemskizze, dann werfe ich einen kurzen Blick auf biblische Texte und 

abschließend fasse ich mein Anliegen mit einigen hermeneutischen Reflexionen zusammen. 

 

2.1 Eine kleine Problemskizze 

 

Judentum, Christentum und Islam gelten gemeinhin als die drei großen monotheistischen 

Religionen. Und meist wird auch gesagt, dass diese drei Religionen zumindest prinzipiell in 

der Gottesfrage übereinstimmen. Auch die im September 2000 in den USA veröffentlichte 

Erklärung einiger jüdischer Wissenschaftlicher und Rabbiner, die den Titel „Dabru emet 

(Redet Wahrheit). Eine jüdische Stellungnahme zu Christen und Christentum“ trägt, 

formuliert mit der ersten ihrer acht Thesen: „Jews and Christians worship the same God“, d.h. 

„Juden und Christen beten den gleichen Gott an / verehren denselben Gott“ einen derartigen 

grundlegenden Konsens zwischen Juden und Christen und macht ihn zum Fundament des 

jüdisch-christlichen Dialogs. 

Was hier so einfach klingt, ist freilich viel komplexer und keineswegs selbstverständlich. 

Clemens Thoma, einer der erfahrensten Teilnehmer im christlich-jüdischen Dialog, hat in dem 

von ihm gemeinsam mit Jakob J. Petuchowski 1989 herausgegebenen „Lexikon der jüdisch-

christlichen Begegnung“ (Freiburg 1989) im Artikel „Gott“ folgendes festgestellt: „In der 

speziellen Gottesfrage liegt das empfindliche Zentrum allen jüdisch-christlichen Dissenses. 

Wer leichtfertig darüber hinweg dialogisiert, treibt den jüdisch-christlichen Dialog dem 

Scheitern entgegen ... Christen müssen begreifen lernen und es in Kauf nehmen, dass Juden 

die Einbeziehung Christi in die Göttlichkeit hinein nicht akzeptieren können“ (a.a.O. 74). Die 

trinitarische Gottesrede ist, zumindest in vielen traditionellen Ausprägungen der christlichen 

Theologie, so weit vom jüdischen Monotheismus entfernt, dass es schwer fällt, hier noch eine 

fundamentale christlich-jüdische Gemeinsamkeit zu erkennen. Herbert Vorgrimler schreibt in 

seinem jüngsten Buch „Gott. Vater, Sohn und Heiliger Geist“ (Münster 2003) zu Recht: „Der 



 6 

christliche Glaube an den dreieinigen Gott hat zu tief einschneidenden Spaltungen zwischen 

den monotheistischen Religionen geführt ... Wenn Katholiken Maria als ‚Gottesmutter’ 

verehren, dann ist für sie [d.h. für Juden] die Gotteslästerung vollkommen: ‚Mutter JHWHs’. 

Der eine ursprungslose Gott, Schöpfer des Himmels und der Erde, dessen Name JHWH den 

Juden anvertraut wurde und den sie heiligen, ER kann keine Menschenmutter haben“ (a.a.O. 

113). Und wenn das Christentum die altchristliche Tradition, zu „Gott“ „durch Jesus Christus 

im Heiligen Geist“ zu beten, mehr und mehr aufgibt und neuerdings emphatisch zu „Christus, 

unserem Gott und Erlöser“ o.ä. betet, ist dies für Juden prinzipiell ein anderes 

Gottesverständnis als das ihrer Tradition. Dass sich nicht wenige Christen Jesus Christus de 

facto als einen zweiten Gott neben „Gottvater“ vorstellen, dürfte unbestreitbar sein und ist für 

viele Juden ein weiteres Indiz dafür, dass Juden und Christen eben nicht „den gleichen / 

denselben Gott“ anbeten. 

So verwundert es nicht, dass gerade von jüdischer Seite der ersten These von „Dabru emet“ 

heftig widersprochen wurde. Unter der Überschrift „Wie man den jüdisch-christlichen Dialog 

nicht führen soll“ veröffentlichte der Harvard-Professor Jon D. Levenson, der bedeutende 

Studien u.a. über die Theodizee und über die Korrelation von Sinai und Zion in der 

Hebräischen Bibel vorgelegt hat, eine ausführliche Kritik an „Dabru emet“. Zur ersten These, 

dass Juden und Christen den gleichen Gott anbeten, stellt er u.a. fest: „Juden waren ... nicht 

immer überzeugt, dass die Christen denselben Gott anbeten. Maimonides zum Beispiel, der 

Philosoph des 12. Jahrhunderts und große sephardische Gesetzesautorität, erklärte das 

Christentum ausdrücklich als Idolatrie und verbot deshalb den Kontakt mit Christen, wie er 

mit Angehörigen anderer, nicht götzendienerischer Religionen  erlaubt war. Selbst in der 

mittelalterlichen aschkenasischen Welt, wo eine ganz andere Sicht des Christentums 

herrschte, interpretierten einige Autoriäten das monotheistische Bekenntnis des Shema, der 

vorgeschriebenen täglichen Erklärung des jüdischen Glaubens, als ausdrückliche Verneinung 

der Lehre der Trinität. Dieser Punkt ist wesentlich grundsätzlicher als die üblichen Fragen, ob 

Jesus der Messias sei oder ob die Tora noch gültig oder durch das Evangelium ersetzt worden 

sei; es ist die Frage nach der Identität Gottes selbst ... Teilnehmer am jüdisch-christlichen 

Dialog sprechen oft so, als stimmten Juden und Christen überein im Blick auf Gott, seien aber 

verschiedener Auffassung im Blick auf Jesus. Sie haben vergessen, dass ... Christen in einem 

sehr konkreten Sinne glauben, dass Jesus Gott ist“ (Kirche und Israel 17,2002,172f). 

Dass die tiefste Differenz zwischen Judentum und Christentum im Gottesverständnis liegt, ist 

eine Position, die auch im Christentum selbst starke Anhängerschaft hatte – und bis heute hat. 

Diese Position zeigt sich vor allem dort, wo das Christentum als das gegenüber dem Judentum 



 7 

radikal Neue und Andere präsentiert und wo das Neue des Christentums als Gegensatz zum 

Judentum oder als Überbietung bzw. gar als Überwindung des Judentums proklamiert wird. 

Nicht selten wird dieser Gegensatz bereits auf der Ebene der christlichen Bibel so expliziert, 

dass das Alte Testament als typisch jüdisches Gottes-Konzept durch das Neue Testament als 

spezifisch christliches Gottes-Konzept „aufgehoben“ worden sei. 

Diese antithetische Position liegt überall dort vor, wo von christlicher Seite eine explizite oder 

implizite Diskreditierung des Alten Testaments und seiner Gottesbotschaft vorgetragen wird. 

Ich will und brauche hier nicht die klassischen Klischees dieser Diskreditierung zu 

wiederholen und zu diskutieren; ich kann hier auf meine zahlreichen Publikationen zu diesem 

Thema verweisen. Das Problem hat tiefe Wurzeln und darf gar nicht so einfach auf die Seite 

geschoben werden, wie uns bereits Markion, der erste prominente Vertreter dieser Position in 

der ersten Hälfte des 2. Jh. n.Chr., zeigt.  

Allerdings stellt sich die Frage nach Differenz und Gemeinsamkeit der jüdischen und der 

christlichen Gottesrede heute anders als zur Zeit Markions und der Jahrhunderte danach. 

Angesichts des in den letzten fünfzig Jahren zumindest im Bereich der westlichen Kirchen 

erarbeiteten Konsenses darüber, dass das Judentum trotz seines Nein zu Jesus Christus nicht 

von Gott verworfen ist und bleibend im ungekündigten Gottesbund lebt, drängt sich heute nun 

für die christliche Theologie die Frage auf, ob ihre traditionelle Gottesrede der christlich-

jüdischen Gemeinsamkeit entspricht und wie die christliche Gottesrede sich zur jüdischen 

Gottesrede verhält. Und da die Kirchen und die christliche Theologie ebenfalls seit fünfzig 

Jahren, sich darum bemühen, die theologische Relevanz des sogenannten Alten Testaments in 

dessen Verhältnis zum Neuen Testament neu zu bestimmen, ist die Frage „Beten Juden und 

Christen den gleichen Gott an?“ eng mit dieser bibelhermeneutischen Diskussion verbunden.  

Das katholische Lehramt hat sich erfreulicherweise in den letzten Jahrzehnten intensiv mit 

dieser Problematik beschäftigt. Gerade das im Mai 2001 veröffentlichte Dokument der 

Päpstlichen Bibelkommission „Das jüdische Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen 

Bibel“ stellt sich auch dieser Frage und präsentiert Perspektiven, die gegenüber dem, was über 

Jahrhunderte hinweg kirchenamtlich verkündet wurde, neu und weiterführend sind – auch 

wenn sie eigentlich „nur“ eine Rückgewinnung und „Wieder-Holung“ von Sichtweisen 

darstellen, die gut ur-christlich sind. Hier ist nicht der Ort und die Zeit einer detaillierten 

Analyse dieses Dokuments. Ich möchte aber wenigstens einen Abschnitt zitieren, der die 

jüdisch-christliche Differenz beim Umgang mit den gleichen biblischen Texten 

problematisiert und positiv würdigt:  



 8 

„Die Christen können und müssen zugeben, dass die jüdische Lesung der Bibel eine mögliche 

Leseweise darstellt, die sich organisch aus der jüdischen Heiligen Schrift der Zeit des Zweiten 

Tempels ergibt, in Analogie zur christlichen Leseweise, die sich parallel entwickelte. Jede 

dieser beiden Leseweisen bleibt der jeweiligen Glaubenssicht treu, deren Frucht und 

Ausdruck sie ist. So ist die eine nicht auf die andere rückführbar“ (Nr.22). 

Hier wird unmissverständlich klargestellt: Juden müssen von ihrem Selbstverständnis her ihre 

Bibel anders als die Christen ihr Erstes Testament lesen. Beide Lesarten sind theologisch 

legitim. Dann aber verschärft sich, auch im Blick auf die sog. Wahrheitsproblematik, die 

Frage: Wie verhalten sich beide Lesarten zueinander? Gibt es bei aller Differenz eine 

perspektivische Gemeinsamkeit, die der biblische Text vorgibt und um die beide sich mühen 

müssen? 

Für die christliche Bibellektüre formuliert das Dokument der Bibelkommission diese 

Perspektive folgendermaßen: „Das Neue Testament hält unerschütterlich am 

monotheistischen Glauben Israels fest: Gott bleibt der einzige; dennoch nimmt der Sohn an 

seinem Geheimnis teil“ (Nr. 65). Aus jüdischer Sicht, aber auch für eine sachgemäße 

christliche Lektüre des Ersten Testaments hängt nun freilich viel, wenn nicht sogar alles an 

dieser im Dokument der Bibelkommission nicht weiter präzisierten Frage, wie denn der Sohn 

am Geheimnis des einzigen Gottes teilnimmt. Dieser Frage will ich im nächsten Teil meiner 

Ausführungen in der gebotenen Kürze nachgehen. 

 

2.2 Ein biblisches Paradigma 

 

Ich wähle als Ausgangspunkt für unsere Reflexion den Johannesprolog, also einen Text 

sogenannter hoher Christologie. Wir können hier nicht den ganzen Text besprechen, sondern 

nur den Schlussabschnitt 1,14–18, der mit dem programmatischen Satz eröffnet wird: 

  „Und der Logos wurde Fleisch“ (V.14a). 

Von diesem Logos heißt es zu Beginn des Prologs: 

  „Im Anfang war der Logos, 

  und der Logos war bei Gott, 

  und Gott war der Logos“ (V.1) 

Der schöpferische Logos Gottes, der die Welt „von Anfang an“ durchwirkt und ihre 

Lebensquelle ist, der (was hier nicht weiter entfaltet werden kann) als rettendes und 

erneuerndes Licht immer wieder in der Geschichte des Gottesvolks Israels aufgestrahlt ist – 

dieser Logos trat gewissermaßen aus seiner „Abstraktheit“ als göttliches Lebensprinzip heraus 



 9 

und nahm personhafte Gestalt an in Jesus von Nazaret. Der Logos erschien nicht als göttlicher 

Schreckensglanz, sondern „er wurde Fleisch“. Wohlgemerkt: Es heißt nicht, dass Gott 

Mensch wurde, wie oft gesagt wird, sondern dass der Logos Fleisch wurde. „Fleisch“ meint in 

biblischer Sprache den einzelnen Menschen in seiner Hinfälligkeit, Verletzbarkeit und 

Vergänglichkeit. Johannes übersetzt hier gewissermaßen die bei Mt und Lk betonte Botschaft 

vom messianischen „Kind“ in theologische Anthropologie. Es ist die paradoxe Botschaft: Die 

schöpferische Liebe Gottes, die „von Anfang an“ die Welt am Leben erhält, wird sichtbar in 

der Gestalt „des Fleisches“, d.h. des konkreten Menschen Jesus von Nazaret, wie der Prolog 

in V.14–18 durch mehrere Rückgriffe auf ersttestamentliche Vorgaben erläutert. 

Im Schlussabschnitt 1,14–18 wechselt die Sprechrichtung des Prologs. Während in 1,1–13 in 

beschreibender Sprache vom Logos (und von Johannes dem Täufer: 1,6–8) die Rede ist, 

spricht ab 1,14 ein „Wir“. Auf der Textebene sind dies die, von denen 1,12 sagt: „Die ihn 

aufnahmen, ihnen gab er Vollmacht, Kinder Gottes zu werden, die an seinen Namen 

glauben“. Es sind nach 1,14 die, die im „Fleisch“ Jesu die „Herrlichkeit“ Gottes „geschaut 

haben“ (V.14).  

Was hier gemeint ist, lässt sich nur vor dem Hintergrund des Buches Exodus, insbesondere 

der Abschnitte Ex 29 und Ex 33-34 verstehen, die hier wörtlich zitiert und motivlich variiert 

werden. Der Johannesprolog ist ohnedies als ganzer Text ein signifikanter Beleg für die von 

dem bereits erwähnten Dokument der Bibelkommission formulierte Auffassung: „Ohne das 

Alte Testament wäre das Neue Testament ein Buch, das nicht entschlüsselt werden kann, wie 

eine Pflanze ohne Wurzeln, die zum Austrocknen verurteilt ist“ (Nr. 84). 

In Ex 33–34 wird das Geheimnis des Sinai-Gottes erzählerisch reflektiert. Da ringt Mose mit 

JHWH nach dem Abfall des Volkes zum Goldenen Kalb um die Frage, ob und wie Gott nach 

der Sünde noch bei und mit seinem Volk bleiben wolle bzw. bleiben könne. Es sind drei 

Bitten, die Mose ab Ex 33,12 vorträgt. Sie kreisen allesamt um das Geheimnis der erfahrbaren 

Gegenwart Gottes. In biblischer Sprache geht es um die Erfahrung der „Herrlichkeit“ JHWHs. 

Diese wird dem Mose in zweifacher Hinsicht zugesagt: Gottes „Angesicht“, d.h. seine 

liebende Zuwendung, wird Israel auf dem Weg durch die Wüste führen. Und Gottes 

„Angesicht“ wird sie vor und in Gefahren schützen und bewahren. Aber als Mose noch einen 

Schritt weitergeht und bittet: „Lass mich doch deine Herrlichkeit schauen!“ (Ex 33,18), wird 

ihm die direkte Erfüllung dieser Bitte verwehrt: „Du kannst mein Angesicht nicht schauen; 

denn kein Mensch kann am Leben bleiben, der mich schaut“ (Ex 33,20). In den ersten zwei 

Bitten des Mose bedeutet die Herrlichkeit Gottes den Glanz der Macht, die Gott seinem Volk 

zum Schutz auf seinem Weg angedeihen lässt. Aber als Offenbarung Gottes selbst, als 



 10 

„Einblick“ in seine Göttlichkeit, d.h. in sein göttliches „Wesen“, ist die „Herrlichkeit“ Gottes 

Menschen unzugänglich. Allerdings räumt Gott dem Mose dann doch die äußerste 

Möglichkeit ein, seine Herrlichkeit zu schauen, zumal die Gottesschau ja ein zentraler Topos 

der Prophetie und der Psalmen ist. So sagt Gott in Ex 33: „Ich will vorübergehen lassen vor 

deinem Angesicht all meine Schönheit und ich will ausrufen vor dir meinen Namen: Meine 

Gnade schenke ich dem, dem ich gnädig sein will, und mein Erbarmen dem, dessen ich mich 

erbarmen will ... Du wirst meinen Rücken/mein Nachher schauen, aber mein Angesicht kann 

niemand schauen“ (Ex 33,19.23). Das ist die äußerste Möglichkeit der Annäherung des 

Menschen an Gott selbst, nämlich das Vorübergehen der Herrlichkeit Gottes zu erfahren, in 

einer Felsspalte durch die Hand Gottes vor dem Anblick der Herrlichkeit geschützt, mit der 

Erlaubnis, hinter Gott her schauen zu dürfen (vgl. Ex 33,21f) und ihn im Vorübergang zu 

hören. Nicht Gott selbst, sondern nur die Spuren seiner Präsenz bei seinem Volk und in dieser 

Welt können von Menschen wahrgenommen werden. Der jüdische Bibelwissenschaftler 

Joseph Hermann Hertz kommentiert diese Passage folgendermaßen: „Nur rückwärts blickend, 

nur aus den von Ihm ausgegangenen Wirkungen und Eindrücken, vermögen wir uns eine 

Vorstellung von Ihm zu bilden, so wie ein Schiff durch die Wasser des Weltmeeres dahinfährt 

und sein Kielwasser hinter sich lässt, so kann Gott nur aus den göttlichen ‚Fußstapfen’ in der 

menschlichen Geschichte und an seinen Furchen in den Seelen der Menschen erkannt 

werden“ (J. H. Hertz, Pentateuch und Haftaroth II, Berlin 1937/8,389). 

In Ex 34 wird dann erzählt, wie und wozu sich diese Zusage Gottes erfüllt. Sie wird 

ausdrücklich in den Kontext der Sündenvergebung und der Erneuerung des Bundes gestellt. 

Mose steigt abermals auf den Berg Sinai und dort geht JHWH an ihm vorüber und ruft in der 

poetisch gestalteten Gottesrede Ex 34,6f das Geheimnis seines Namens aus: 

 „JHWH ist JHWH, 

 ein barmherziger und gnädiger Gott (El), 

 langsam zum Zorn und groß an Güte und Treue, 

 bewahrend Güte den Tausenden, 

 wegtragend Schuld und Frevel und Sünde, 

 aber er lässt gewiss nicht ungestraft, 

 heimsuchend die Schuld der Väter an den Söhnen und an den 

 Söhnen der Söhne, an der dritten und an der vierten Generation.“ 

Verständlicherweise kann diese komplexe Gottesrede jetzt nicht detailliert analysiert und 

interpretiert werden. Ich katalogisiere nur die wichtigsten für unseren Diskurs wichtigen 

Aspekte (vgl. dazu zuletzt die einschlägigen Monographien von R. Scoralick und M. Franz): 



 11 

(1) Ex 34,6f ist im erzählerischen Kontext nicht Mose-, sondern Gottesrede. Es ist eine von 

prophetischer und psalmistischer Sprache inspirierte Selbstdefinition des Gottes Israels. In 

diachroner Hinsicht korrespondiert Ex 34,6f der berühmten Selbstdefinition des biblischen 

Gottes in Ex 3,14. Dem doppelten היהא רשׁא היהא von Ex 3,14 entspricht hier das doppelte  הוהי

 Während in Ex 3,14 der Kontext JHWH als den Gott präsentiert, der sein Volk aus .הוהי

pharaonischer Unterdrückung befreit, proklamiert Ex 34,6f JHWH als den Gott, der sein Volk 

aus der Abkehr zu falschen Göttern zurückführt, weil er in seinem tiefsten Wesen barmherzig 

und gnädig ist. 

(2) Diese Gottesrede ist in syntaktischer Hinsicht außerordentlich kunstvoll gestaltet und will 

so eine Systematik von Gottesaussagen bieten. Sie beginnt mit der zweimaligen Nennung des 

Gottesnamens JHWH, die man als Nominalsatz lesen kann, d.h. „JHWH ist JHWH“. Diese 

Betonung des Eigennamens macht deutlich, was sich auch von der entstehungsgeschichtlichen 

Situation des Textes (7.Jh. v.Chr.) her nahe legt: Hier soll der Gott JHWH gegenüber anderen 

Göttern in seinem Proprium profiliert werden. Dann folgen die zwei Adjektive „barmherzig 

und gnädig“, die attributiv mit dem Nomen לא („Gott“) verbunden sind und die als 

Wesensaussage fungieren. Daran schließen sich zwei weitere Adjektive an, die sich abermals 

auf das Wesen JHWHs beziehen und dieses präzisieren: Die Aussage „langsam zum Zorn“ 

grenzt JHWHs Zorn zeitlich ein, die Aussage „groß/reich an Güte und Treue“ steigert 

demgegenüber JHWHs Güte. Die hier verwendeten Nomina sind sog. Wirknomina, d.h. sie 

charakterisieren die Art und Weise, wie der Gott JHWH seinem Wesen gemäß in der Welt 

wirkt und erfahrbar wird. In V. 7a folgen dann zwei Partizipien („bewahrend“ bzw. 

„wegtragend“). Grammatisch nehmen Partizipien eine mittlere Stellung zwischen Nomen und 

Verbum ein. Durch ihre Nähe zum Nomen bieten sie eine Wesensaussage, durch ihre Nähe 

zum Verbum drücken sie eine Handlung aus. In unserem Zusammenhang heißt dies: Die 

beiden Partizipien wollen eine Konkretisierung der vorangehenden Wesensaussagen sein. In 

V.7b folgt überraschend ein finites Verbum im Imperfekt (Präfixkonjugation), das durch eine 

figura etymologica verstärkt wird: „er lässt gewiss nicht ungestraft“. Den Abschluss bildet das 

Partizip „heimsuchend“, das die Verbalaussage konkretisiert. Inhaltlich ist V.7b die Aussage, 

dass JHWH straft. Aber die unterschiedliche Grammatik ist auffallend: Während die positiven 

Aussagen über JHWHs Barmherzigkeit, Güte und Treue nominal mit Adjektiven und 

Partizipien als Wesensaussagen gestaltet sind, wird sein Strafhandeln verbal formuliert. Der 

Text deutet hier bereits auf der Ebene der Grammatik eine Asymmetrie an: Zwar ist JHWH 

ein Gott in der Dialektik von Barmherzigkeit und Zorn, aber beide Wirkweisen scheinen nicht 

in gleicher Weise sein Wesen zu bestimmen. 



 12 

(3) Diese Asymmetrie lässt sich durch weitere Beobachtungen zur Semantik von Ex 34,6-7 

erhärten. Hier müssen einige Beobachtungen genügen: 

– Die Anzahl der die heilvolle Zuwendung JHWHs signalisierenden Aussagen überwiegt 

eindeutig gegenüber den Aussagen über JHWHs strafendes Handeln. 

– Während die Aussage „groß/reich an Güte und Treue“ quantitativ steigert, schränkt die 

Aussage „langsam zum Zorn“ ausdrücklich ein: Es dauert lange, bis JHWH seinen Zorn 

wirken lässt. Und dies nicht aus Schwäche, sondern aus freier Entscheidung – offensichtlich 

weil er seinem Wesen nach „barmherzig und gnädig“ ist. 

– Wie immer die unterschiedlichen Angaben der Adressatenkreise, denen die Güte bzw. die 

Strafe JHWHs gilt, genau verstanden werden müssen, es dürfte keine Frage sein: die Angaben 

„Güte den Tausenden“ und „Strafe bis in die vierte Generation“ unterstreichen eine Differenz 

zwischen Güte und Zorn.  

(4) Der religionsgeschichtliche Vergleich des in Ex 34,6-7 entfalteten Profils des Gottes 

JHWH mit entsprechenden Epitheta der Götterwelt in der Umgebung Israels (auch das kann 

wieder nur angedeutet werden) erbringt ein überraschend klares Ergebnis: Einerseits lassen 

sich für alle Einzelaussagen religionsgeschichtliche Parallelen benennen. Andererseits ist die 

in Ex 34,6f gestaltete Systematik singulär, und zwar in zweifacher Hinsicht: 

– Die in Ex 34,6-7 formulierte Asymmetrie von Gnade und Zorn ist zum einen das spezifische 

Profil des Gottes JHWH im Kontext der altorientalischen Götterwelt. „Vorbilder einer 

solchen Asymmetrie ... finden sich allenfalls in der persönlichen Frömmigkeit des 

ägyptischen Neuen Reichs. Im semitischen Bereich gibt es zu ‚langsam zum Zorn’ keine 

wirkliche Entsprechung unter den göttlichen Epitheta. In Mesopotamien ist die Gnade der 

Gottheiten kaum größer als ihr Zorn“ (M. Franz, Der barmherzige und gnädige Gott, 

BWANT 160, 268). Dass im Ersten Testament diese Asymmetrie kein Randphänomen ist, 

bestätigen zahlreiche Passagen im Psalter und in der Prophetie. Zwei Belege müssen hier 

genügen. In Ps 30,6 fasst der Beter seine Rettungserfahrung folgendermaßen zusammen: 

„Einen Augenblick in seinem Zorn, ein Leben lang in seiner Güte“. Analog lautet in Jes 54,7-

8 die Heilsverheißung im Exil: „Einen kleinen Augenblick habe ich dich verlassen. Aber mit 

großem Erbarmen will ich dich sammeln. Im Ausgießen des Zorns habe ich mein Angesicht 

einen Augenblick vor dir verborgen. Aber mit ewiger Güte habe ich mich deiner erbarmt, 

spricht dein Goel [Erlöser] JHWH.“ 

– Die Systematik von Ex 34,6-7 macht zum anderen die beiden Adjektive „barmherzig“ und 

„gnädig“ zu den grundlegenden Wirkweisen JHWHs. Auch das ist im Horizont der 

altorientalischen Götterwelt singulär. In der spätalttestamentlichen und in der rabbinischen 



 13 

Tradition (und davon abhängig auch im Koran) kann Gott sogar schlicht „der Barmherzige“ 

(Rahman bzw. Rahmānā) genannt werden. Auch hier müssen wieder wenige Beispiele 

genügen. In Sir 50,19 heißt es bei der Beschreibung des Tempelfestgottesdienstes (unter 

Leitung des Hohenpriesters Simeon): „Alles Volk jubelte im Gebet vor dem Angesicht des 

Barmherzigen.“ Später ist „der Barmherzige“ in Inschriften und im Talmud als Substitution 

des Gottesnamens häufig bezeugt. Zumindest bestimmte Gruppen des Judentums sahen in der 

Barmherzigkeit JHWHs seine typischste Eigenschaft. Deshalb redeten sie nicht vom 

„Allmächtigen“, sondern vom „Barmherzigen“, wenn sie von ihrem Gott redeten. Wie töricht 

das verbreitete christliche Klischee ist, der Gott des Alten Testaments sei der Gott der Rache 

und der Gott des Neuen Testaments sei demgegenüber der Gott der Liebe, dürfte damit klar 

sein. 

(5) Dass die Prädikationen „barmherzig“ und „gnädig“ in Ex 34,6 das göttliche Proprium 

JHWHs betonen, wird schließlich noch durch einen inneralttestamentlichen Blick evident. Die 

beiden Adjektive םוחר = „barmherzig“ und ןונח = „gnädig“ werden nur für JHWH verwendet. 

Einzige Ausnahme ist Ps 112,4b, wo eine gezielte Nachahmungstheologie vorliegt, insofern 

im vorangehenden Zwillingspsalm 111,4b JHWH als םוחרו ןונח proklamiert wird, als dessen 

Abbild der Mensch ebenfalls םוחרו ןונח sein soll. Mit dieser Beobachtung stimmt überein, 

wenn JHWH in Hos 11,9 die Unfähigkeit, seinen Zorn zu vollstrecken, weil in ihm die 

Barmherzigkeit als göttliche Gegenkraft entbrennt, so begründet: „Denn Gott (El wie in Ex 

34,6!) bin ich und nicht Mensch bzw. Mann.“ 

Der Gott des Ersten Testaments ist also nach Ex 34,6f ein Gott in der Dialektik von Zorn und 

Barmherzigkeit, weil er ein seinem Volk und seiner Welt zugewandter Gott ist. Er ist ein 

Gott, der Unterdrückung und Sünde nicht einfach hinnimmt, wenngleich er „langsam zum 

Zorn“ ist und prüft und zuwartet, bis er zum Gericht kommt, aber es ist kein alles und alle 

vernichtendes Gericht, sondern sein letztes Wort ist die rettende Barmherzigkeit, weil dies 

sein innerstes Wesen und seine typischste Eigenschaft ist. 

Die Gottesbotschaft von Ex 34,6f als Interpretation von Ex 3,14 müsste nun als theologisch-

politisches Programm vor dem Hintergrund der neuassyrischen Staatsideologie und der 

Machtpolitik der Jerusalemer Königsherrschaft weiter profiliert werden, da die biblische 

Gottesrede ja nie ein Ideenkonstrukt war, sondern gesellschafts- und geschichtsgestaltende 

Kraft beanspruchte. Wenn die hinter Ex 34,6f stehenden Kreise angesichts des Untergangs 

des Nordreichs den Gott der Barmherzigkeit in einer asymmetrischen Dialektik mit dem Gott 

des Zorns konfrontierten, war dies ein kritisches und utopisches Programm zugleich. Dass die 



 14 

Tradition Israels die Relevanz dieses Programms erfasst hatte, bestätigt die Tatsache, dass Ex 

34,6f der am häufigsten inneralttestamentlich zitierte und aktualisierte Text ist. 

So verwundert es nicht, dass der Johannesprolog auf eben diesen Text und seinen Kontext 

zurückgreift, um sein monotheistisches Konzept gegen den Vorwurf, die johanneische 

Christologie verstoße gegen den jüdischen Monotheismus, zu verteidigen. Dass Vertreter des 

traditionellen Judentums diesen Vorwurf erhoben, bestätigt das Johannes-Evangelium selbst, 

wenn es in Joh 10 das eigentlich zur Zeit des Evangelisten, also zwischen 80 und 100 n.Chr., 

anzusetzende Streitgespräch in das Leben Jesu zurückprojiziert und den Streit 

folgendermaßen stilisiert: „Jesus sagte zu den Juden: ‚Ich und der Vater sind eins’. Da hoben 

die Juden Steine auf, um ihn zu steinigen. Jesus hielt ihnen entgegen: Viele gute Werke habe 

ich im Auftrag des Vaters vor euren Augen getan. Für welches dieser Werke wollt ihr mich 

steinigen? Die Juden antworteten ihm: Wir steinigen dich nicht wegen eines guten Werkes, 

sondern wegen Gotteslästerung; denn du bist nur ein Mensch und machst dich selbst zu Gott“ 

(Joh 10,30-33). 

Aus jüdischer Sicht klingen manche Formulierungen des Johannes-Evangeliums wie eine 

Zwei-Götter-Lehre. Der Vorwurf, hier werde der Monotheismus durch einen Ditheismus 

zerstört, ist auf den ersten Blick nicht verwunderlich. Trotzdem, scheint mir, ist das Bestreben 

des Johannes-Evangeliums unübersehbar, am monotheistischen Grundbekenntnis 

festzuhalten. Am auffälligsten wird dies an der massiven Theozentrik des Evangeliums. „Der 

johanneische Jesus sagt nie von sich selbst im Passiv ‚ich bin gesandt worden’, sondern 

spricht von seinem ‚Vater, der ihn gesandt hat’ oder häufiger nur von ‚dem, der ihn gesandt 

hat’“ (M. Theobald, QD 138, 60). Und noch deutlicher sagt er: „Der Sohn kann nichts von 

sich aus tun, sondern nur, wenn er den Vater etwas tun sieht“ (Joh 5,19). Mit Michael 

Theobald kann man diese theozentrische Akzentuierung so interpretieren: „Gegen den 

Vorwurf des ‚Ditheismus’ von jüdischer Seite setzt das Evangelium ein ‚subordinatianisches’ 

Modell, das an der Einzigkeit Gottes betont festhält ... Möglicherweise will es damit auch 

christologische Fehlentwicklungen in der eigenen Gemeinde auffangen“ (QD 138,62). 

Diese monotheistische Perspektive liegt m.E. auch im Johannes-Prolog vor, wenn er seine 

Christologie an die Theologie von Ex 33-34 anbindet, indem er ausdrücklich aus Ex 34,6 

zitiert und ebenfalls ausdrücklich auf den Kontext Ex 33,18-23 anspielt: 

 „Und der Logos wurde Fleisch, 

 und schlug sein Zelt auf unter uns, 

 und wir schauten seine Herrlichkeit, 

 Herrlichkeit als des Einziggeborenen vom Vater 



 15 

 reich an Güte und Treue“ (Joh 1,14). 

Es ist die Herrlichkeit des Vaters, die im Sohn begegnet. Sie ist vermittelt durch die 

Menschlichkeit „des Fleisches“. Und vor allem: Sie wird erfahren als die Fülle von Güte und 

Treue. Das ist einerseits die „Wieder-Holung“ der durch Mose vermittelten Sinai-Erfahrung. 

Aber dies ist andererseits eine andere Weise der Vermittlung: Sie geschieht nun in der Person 

des Mittlers selbst. Die in Joh 1,14 Sprechenden haben im fleischgewordenen göttlichen 

Logos den für Menschen unzugänglichen Glanz der Herrlichkeit Gottes „geschaut“, d.h. nicht 

Gott selbst oder sein „Wesen“, wohl aber seine von Menschen erfahrbare „Wirkweise“ und 

zwar in Gestalt seiner „Treue und Güte“. Die „Güte und Treue“ Gottes wurde in Jesus im 

Maß der Fülle erfahren, wie 1,16f zusammenfasst: 

 „Denn aus seiner Fülle  

 haben wir alle empfangen 

 Güte über Güte: 

 Denn die Tora wurde durch Mose gegeben, 

 die Güte und die Treue kam durch Jesus Christus“ (Joh 1,16f). 

Zu Recht hat Karl Löning in unserer gemeinsamen Vorlesung im Sommersemester 1996 über 

die biblische Schöpfungstheologie (aus dieser Vorlesung ist unser gemeinsames Buch „Als 

Anfang schuf Gott“ hervorgegangen) hervorgehoben: Hier wird nicht, ein Gegensatz 

zwischen Mose und Jesus Christus, zwischen „Gesetz“ und „Gnade“ aufgebaut. Im Text steht 

weder ein „aber“ noch ein „und“. Der Sinai-Bezug von Joh 1,14.16 macht deutlich, dass auch 

die durch Mose gegebene Tora Gabe des barmherzigen und gnädigen Gottes ist und bleibt. 

Freilich steigert Joh 1,17: Was sogar dem Mose am Sinai von Gott verweigert wurde, nämlich 

die Herrlichkeit Gottes selbst zu schauen, ist durch den fleischgewordenen Logos möglich 

geworden: Er ist die in dem Menschen Jesus Gestalt gewordene, „von Anfang der Schöpfung 

an“ wirkende Güte und Treue Gottes. Gott ist ein barmherzig und gnädig Gebender – durch 

Mose  und  durch Jesus Christus. In beiden kommt die Fülle der rettenden Barmherzigkeit 

Gottes in diese Welt, freilich auf unterschiedliche Weise. Einerseits gilt: Der durch Mose die 

Tora Gebende ist derselbe Gott, der in und durch Jesus Christus „unter uns wohnt“ und wirkt. 

Und andererseits gilt zugleich: In Jesus ist die Güte Gottes in so bislang nicht geschauter 

Gestalt präsent geworden. Diese Singularität Jesu fasst der Schlusssatz des Prologs (1,18) 

zusammen: 

 „Gott hat keiner jemals geschaut ... 

 Dieser hat ihn ausgelegt“ (Joh 1,18). 



 16 

Das hier verwendete Verbum „auslegen“ ἐζηγέομαι: ἐζηγήσατο ist der Fachbegriff für 

Exegese. Inhaltlich verweist er auf das nach dem als Ouvertüre gesetzten „Prolog“ folgende 

Evangelium. Jesus ist nicht ein weiterer, zweiter Gott, sondern eine biographische Exegese 

des einzigen Gottes – und zwar des schöpferisch wirkmächtigen und des barmherzig rettenden 

Gottes, den das Erste Testament bezeugt. Er ist nicht „Offenbarer“ eines bislang unbekannten 

Gottes, sondern „Ausleger“ des Gottes Israels – zum Heil der ganzen Schöpfung, wie Joh 1,1–

13 erläutert. 

 

2.3 Einige Schlussreflexionen 

 

Wenn wir versuchen, das in Joh 1,14-18 von Ex 33-34 her gestaltete Gotteskonzept für unsere 

Frage nach Gemeinsamkeit und Differenz alttestamentlicher und neutestamentlicher 

Gottesrede sowie der darin implizierten Frage nach dem Verhältnis von jüdischer und 

christlicher Gottesrede hermeneutisch zu reflektieren, erscheinen mir vier Perspektiven 

wichtig, die ich abschließend nur sehr fragmentarisch skizzieren und als Bibelwissenschaftler 

an die Systematiker weitergeben möchte: 

(1) Der Johannesprolog ist ein Modell der im Frühjudentum vielfältigen Versuche, einen 

dynamischen Monotheismus zu präsentieren. Dieser Versuch kombiniert die 

Schechinatheologie mit der Kondeszenztheologie. Plakativ wird  diese Kombination an der 

Redeweise greifbar, dass der Logos Gottes Fleisch wird und so mitten in der Welt wohnt – als 

erfahrbare Gestalt der Güte und Treue JHWHs. Joh 1,18 betont ausdrücklich, dass Jesus eine 

Auslegung / Exegese des Sinaigottes ist. Jesus steht damit in der Reihe jener gottgesandten 

prophetischen Gestalten, durch die sich JHWH seinem Volk und der Welt mitgeteilt hat. Er ist 

nicht ein weiterer Gott neben JHWH, sondern eine Offenbarungsgestalt JHWHs. Vom Ansatz 

her ist diese inkarnatorische Christologie m.E. kein radikaler Gegensatz zum 

ersttestamentlichen und jüdischen Gottesverständnis, wenn man die Perspektive 

„inkarnatorisch“ so versteht, wie beispielsweise der jüdische Gelehrte Michael Wyschogrod 

dies tut: „Das Judentum ist ... inkarnatorisch – wenn wir unter diesem Begriff die Vorstellung 

verstehen, dass Gott in die Welt des Menschen eintritt, dass er an bestimmten Orten erscheint 

und dort wohnt, sodass sie dadurch heilig werden. Das Christentum hat diese Tendenz 

konkretisiert, sie so zugespitzt auf eine spezifische Inkarnation ... Auf jeden Fall ist zu 

betonen, dass sich die jüdische Abneigung gegen eine Inkarnationstheologie nicht auf A-

priori-Gründe berufen kann, als gäbe es etwas im Wesen der jüdischen Gottesvorstellung, das 

sein Erscheinen in Menschengestalt zu einer logischen Unmöglichkeit machte“ 



 17 

(M.Wyschogrod, Inkarnation aus jüdischer Sicht: EvTh 55,1995,13–28.22f). Dass sich Gott in 

Jesus von Nazaret geoffenbart hat, ist nicht prinzipiell unjüdisch, solange der Ansatz des 

Johannesprologs gültig bleibt, dass Jesus nicht einfach „Gott“ (er ist auch in dogmatischer 

Sprache „wahrer Mensch und wahrer Gott“), sondern biographische „Auslegung“ des letztlich 

unbegreiflichen Gott-Geheimnisses ist. Gewiss ist die dann vom christlichen Bekenntnis 

vollzogene weitere Präzisierung, dass Jesus der Christus in einzigartiger Weise in das Gott-

Geheimnis selbst hineingenommen ist, nicht mehr jüdisch und mit der jüdischen Sicht der 

Einheit Gottes nicht mehr vereinbar. Hier wird also die Spannung von Gemeinsamkeit und 

Differenz sichtbar. Die vom eingangs genannten Dokument der Bibelkommission 

vorgeschlagene Trias Kontinuität – Diskontinuität – Progression für diesen Sachverhalt 

scheint mir allerdings wenig geeignet, weil sie die fundamentale Gemeinsamkeit jüdischer 

und  christlicher Gottesrede durch  ein evolutives Offenbarungskonzept  verdeckt. Zu diesem 

Fundament gehört die gemeinsame Rückbindung an die in der Tora/im Pentateuch bezeugten 

und mit dem Gottesnamen JHWH benannten Gotteserfahrungen Israels, die einerseits JHWHs 

besondere Beziehung zu Israel begründen und die andererseits zugleich JHWH als Schöpfer 

des Himmels und der Erde verkünden sowie die Geschichte JHWHs mit Israel in den 

Horizont der Weltgeschichte stellen, sodass JHWH auch der Gott der Völker ist – freilich 

ohne dass seine spezifische Beziehung zu Israel eingeschränkt wird. Das aber bedeutet, dass 

eine christliche Gottesrede, so sie biblisch bleiben will und nicht eine wie immer geartete 

„Gottesverwechslung“ (z.B. im Stil griechischer Philosophie) vollzieht, ihren fundamentalen 

Bezug auf  den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs und auf den Gott der Tora des Mose 

bewusst machen muss. 

(2) Die fundamentale Gemeinsamkeit der jüdischen und christlichen Gottesrede fordert, dass 

das Christentum sein spezifisch trinitarisches Gottesbekenntnis nicht so formuliert, dass das 

monotheistische Grundbekenntnis aufgehoben wird oder seine Priorität verliert. Ich erspare 

mit hier einen kritischen Blick auf mehrere neuere Publikationen von christlichen 

Dogmatikern, in denen das monotheistische Fundament kaum noch sichtbar wird. Um 

deutlich zu machen, dass wir Christen nicht an drei Götter glauben, sondern an einen Gott, der 

in dieser Welt als Vater, Sohn, Heiliger Geist gegenwärtig war und ist, könnten wir 

beispielsweise unsere liturgische Sprache pointieren oder modifizieren. Das große nicaeno-

constantinopolitanische Credo könnte dezidiert so verstanden werden, dass der erste Satz als 

monotheistischer Basissatz gelesen wird „Ich glaube an den einen Gott“, der dann entfaltet 

wird als Bekenntnis zu Vater, Sohn und Geist. Syntaktisch müsste dann hinter „Credo in 

unum Deum“ ein Punkt gesetzt werden. Auch die trinitarische Doxologie „Ehre sei dem Vater 



 18 

...“ könnte ausdrücklich monotheistisch akzentuiert werden, wenn wir beten würden: „Ehre 

sei dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist: dem einen Gott von Ewigkeit zu 

Ewigkeit.“ Analog könnte die Segensformel lauten: „Es segne euch der eine Gott, der Vater 

und der Sohn und der Heilige Geist!“ 

(3) Der Diskurs mit dem Judentum kann uns bewusst machen, dass alles menschliche Reden 

über Gott, auch das Reden über Gott in Jesus von Nazaret, unter dem in Ex 33,19–23; Joh 

1,18 formulierten Vorbehalt steht, dass das Gott-Geheimnis dem menschlichen Schauen und 

der menschlichen Sprache letztlich unzugänglich bleibt. Was das vierte Laterankonzil im 

Jahre 1215 festgestellt hat und was gut jüdisch ist, müsste vielleicht doch stärker die 

christliche Gottesrede bestimmen als dies der Fall ist: „Von Schöpfer und Geschöpf kann 

keine Ähnlichkeit ausgesagt werden, ohne dass sie eine noch größere Unähnlichkeit zwischen  

ihnen einschlösse.“ Deshalb braucht unsere Gottesrede die Vielzahl der Metaphern, um sich 

dem Gott-Geheimnis anzunähern – sei es aus jüdischer, sei es aus christlicher Perspektive. 

Wenn der Johannesprolog aus Ex 34,6f zitiert, spielt er eine letztlich nicht systematisierbare 

Metaphernwelt ein, die dann von der Dogmatik auch nicht christomonistisch ausgedünnt 

werden darf. Die in Ex 34,6f aufgenommenen und transformierten soziomorphen Konzepte 

sind außerordentlich vielgestaltig: Die Wesensaussage „JHWH ist barmherzig“ evoziert die 

liebende Zuwendung einer Mutter, eines Vaters bzw. beider Eltern zu ihren Kindern. Der 

Aussage vom „gnädigen Gott“ liegt das Verhalten eines Großbauern oder einer Königin bzw. 

einer „Herrin“ zugrunde, die sich um ihre Knechte und Mägde kümmern, sie gut behandeln, 

ihnen in Großzügigkeit all das geben, was sie brauchen, und sich vor allem für sie 

verantwortlich wissen. Als ein Gott, der „langsam im Zorn“ ist, gleicht JHWH dem Weisen, 

der alles umsichtig abwägt und nicht irrational „aus dem Bauch heraus“ reagiert, sondern die 

größeren Zusammenhänge bedenkt und vor allem auf die Macht des Guten setzt, ohne 

zugleich die zerstörerische Gefährlichkeit des Bösen zu ignorieren. Dass er „reich/groß ist an 

Güte und Treue“, qualifiziert JHWH als solidarischen und zuverlässigen Partner, auf den man 

sich verlassen kann und dem die Beziehung, in der er lebt, wichtig ist. Deshalb verteidigt er 

auch das Fundament und die Verpflichtungen der sozialen Netze, die für ein 

menschenwürdiges Zusammenleben, aber auch für die Beziehung JHWH – Israel 

unverzichtbar sind: Er sieht genau zu, überprüft und beurteilt das Verhalten Israels und der 

Völker und greift schlussendlich strafend ein – als gerechter Richter und als verantwortlicher 

Weltenkönig. Um das Wesen Gottes in menschlicher Sprache auszusprechen, braucht es viele 

Bilder und Rollen. Das gilt auch für die Beziehung Jesu zu Gott. Der Vergleich der biblischen 

Rede von Gott mit der begrifflichen Rede von Gott in unserer systematischen Theologie zeigt, 



 19 

dass die Begriffe gegenüber den biblischen Metaphern ein massives Defizit haben. Das wird 

besonders deutlich, wenn man die Sprache der Psalmen mit der Sprache einer 

neuscholastischen Dogmatik oder einer stark philosophisch imprägnierten Systematik 

vergleicht. Gewiss, die begriffliche Reflexion über die biblische Gottesrede ist unverzichtbar, 

aber ohne die Rückbindung an das biblisch bezeugte Gottesprofil und insbesondere an die 

biblischen Gottesmetaphern und Gottesgeschichten verliert die christliche Gottesrede ihr 

Proprium. Wenn genügend Zeit wäre, ließe sich zeigen, wie stark selbst das Johannes-

Evangelium von der Gebetssprache der Psalmen geprägt ist. Schon die theologische 

Systematik von Ex 34,6f hat die Psalmen als ihren sprachlichen Mutterboden; mit den hier 

verwendeten Adjektiven und Nomina schreien die Beter der Psalmen zu JHWH und klagen 

mit ihnen JHWHs rettende und tröstende Zuwendung ein. So wird auch biblisch sichtbar, dass 

– um Johann Baptist Metz zu zitieren – „die Theologie als Rede über Gott verwurzelt ist in 

dem Reden zu Gott“ (prisma 2/2003,24). Das darf die Theologie nicht vergessen, weil sie 

sonst sich selbst verfehlt, indem sie die Religion durch Reflexion ersetzt. Um noch einmal J. 

B. Metz zu zitieren: Es gibt auch heute „diese Gefahr, Religion durch Theologie zu ersetzen: 

Von Gott zu reden, über ihn zu reden, ohne zu ihm reden zu müssen“ (a.a.O. 24). Die immer 

leerer werdenden Kirchen sind m.E. ein Indikator für den Verdunstungsprozess der 

christlichen Gottesrede. 

(4) Quelle und Maßstab allen christlichen Redens über Gott und zu Gott sind weder 

Konzilstexte noch Enzykliken noch die Werke Luthers, Calvins oder Zwinglis, sondern die 

Bibel in ihren zwei Teilen, deren wir in ihrer ganzen Polyphonie und sogar Disharmonie 

bedürfen. Sie erinnert uns daran, dass wir die Wahrheit nie als ganze besitzen, sondern immer 

nur bruchstückhaft und annäherungsweise. Diese Einsicht hat eine chassidische Geschichte, 

die mich seit Jahren begleitet, so zusammengefasst: 

Vor seinem Tod sprach der Rabbi von Rymanow Mal um Mal die Worte aus dem Lied 

des Mose vor sich hin: „Ein Gott der Treue ist er und darum geschieht kein Unheil“ (Dtn 

32,4). Dann sagte er: „Das ist die Quintessenz der heiligen Tora: zu wissen, dass er ein 

Gott der Treue ist und dass darum kein Unheil geschieht. Ihr mögt fragen: ‚Wenn dem so 

ist, wozu dann die ganze Tora? Es würde doch genügen, Gott hätte am Sinai den einen 

Vers gesagt!’ Die Antwort ist: Kein Mensch kann dies Eine erfassen, ehe er die ganze 

Tora gelernt und geübt hat. 

Der Mensch kann das einfache Geheimnis der Barmherzigkeit Gottes nicht begreifen, ehe er 

alle Worte der Heiligen Schriften gelernt und gelebt hat. Dabei eine Hilfestellung zu geben – 

das ist die wichtigste Aufgabe der Bibelwissenschaft, wie ich sie verstehe. 


	„Gott hat keiner jemals geschaut“ (Joh 1,18)
	Die christliche Gottesrede im Angesicht des Judentums


