Erich Zenger

,»Gott hat keiner jemals geschaut® (Joh 1,18)

Die christliche Gottesrede im Angesicht des Judentums

Abschiedsvorlesung 14. Juli 2004 (Vortragsmanuskript)

1. Was mich gepréagt und geleitet hat

Meine Abschiedsvorlesung ist eine Mixtur aus Biographie und Theologie. Beides l&sst sich,
so man nicht jener Typ eines Theologen ist, den Elias Canetti in seinem Buch ,,Der
Ohrenzeuge” den ,,Gottprotz* nennt, nie ganz trennen. Der Gott- und Kirchenprotz weiR alles
und hat auf alles eine Antwort. Er muss nie dartiber nachdenken, was richtig ist. Wenn eine
Frage auftaucht, schldgt er im Buch der Biicher nach oder im rdmischen Weltkatechismus, in
einer lehramtlich empfohlenen Dogmatik oder im Codex iuris canonici. ,,Da findet er alles,
was er braucht ... Was immer er unternehmen will, Gott unterschreibt es ... Um Widerspriche
braucht er sich nicht zu bekiimmern, sie kommen ihm zustatten. Er tiberschlagt, was ihm nicht
von Nutzen ist und bleibt an einem unbestreitbaren Satze hangen. Den nimmt er fur ewige
Zeiten in sich auf, bis er mit seiner Hilfe erreicht hat, was er wollte“ (E. Canetti, Der
Ohrenzeuge, Frankfurt 1983,87).

Ich bin dem Typ ,,Gottprotz* schon in der Zeit meines Studiums in Rom begegnet. Ich selbst
habe mich bemiht, dem Gottprotzentum zu widerstehen. Als ich nach acht Jahren rémischen
Studiums der Philosophie (ich habe das philosophische Lizentiat mit einer Arbeit Gber Kant
erworben), der Theologie und der Orientalistik an der Gregoriana und am Pdpstlichen
Bibelinstitut von meinem damaligen Eichstatter Bischof, dem spateren Kurienkardinal Josef
Schroffer, nach Deutschland zurickbeordert wurde, um dort eine alttestamentliche
Dissertation zu schreiben, fragte er mich, an welche Fakultat ich denn gehen wolle. Als ich
ihm sagte, ich wollte zunéchst an die Uni Heidelberg, war er perplex. ,,Aber da gibt es doch
keine katholische Fakultat”, war seine Reaktion. Und er war noch perplexer, als ich ihm sagte:
»,Genau deshalb mdchte ich dorthin. Nach den langen Jahren romischer Schultheologie, wo
man vorwiegend lernen musste, was die immer giltige Wahrheit ist, brauche ich — so
erlauterte ich ihm — eine Atmosphére denkerischer Freiheit, wo es gerade darauf ankommt,
die ewigen Wahrheiten in Frage zu stellen und eigenstandig zu denken. Wenn Sie wollen,



dass ich ein theologischer Alttestamentler werde, genehmigen Sie mir diesen Umweg! Von
Heidelberg werde ich dann nach Minster gehen, um dort zu promovieren.” Es spricht fir das
Format dieses Bischofs, dass er mich nach Heidelberg ziehen lieR, auch wenn das seinen
Vorstellungen nicht entsprach.

Ich selbst weill: Meine kurze Heidelberger Zeit, die Vorlesungen und das Seminar bei
Gerhard von Rad, das Doktorandenkolloquium bei Claus Westermann, die
Philosophievorlesungen bei Hans-Georg Gadamer sowie bei Ernst Tugendhat und sogar die
Anatomievorlesung bei Hans Schafer waren fir mich die Entdeckung dessen, was man die
Freiheit des Geistes nennt. Diese Heidelberger Zeit in dem U(berwiegend evangelisch
gepragten Milieu forderte mich auch ékumenisch heraus. Ich verhehle nicht, dass ich damals
als nebenamtlicher  Seelsorger in der Studentengemeinde eine 6kumenische
Kirchengemeinschaft praktizierte, die heute unvorstellbar ist — vor allem fur die kurialen
Gottprotzen.

Zwischen Rom und Heidelberg schob ich noch mehrere Monate Studien in Jerusalem. Ich
belegte einige Kurse an der Hebrdischen Universitat und lernte vor allem Ivrit, das moderne
Hebréisch, in einem Ulpan, also in einer der flr judische Einwanderer eingerichteten
Spezialschulen. Dieser Ivrit-Kurs, an dem auBer mir nur jadische Immigranten aus Rumanien,
Sudafrika und aus den USA teilnahmen, 6ffnete mir die Augen. Ich erinnere mich noch sehr
genau: Als ich mich am ersten Tag in der Pause der Kurslehrerin vorstellte und ihr sagte, dass
ich zwar aus Rom ké&me und mich deshalb mit den ruménischen Juden gut auf Italienisch
verstandigt hatte, dass ich aber Deutscher und katholischer Priester sei, gab sie mir den Rat,
mit diesen beiden Informationen erst ,,herauszurticken, wenn ich in der Klasse akzeptiert sei.
Das machte mich einerseits nachdenklich, aber andererseits musste ich mir selbst die Frage
beantworten, wie ich mich als Deutscher und als katholischer Priester in dieser jldischen
Klasse verstand. Es gab dann in der Tat viele Gesprache mit den ,,MitschulerInnen* sowohl
uber die Frage, warum sich ein Nichtjude fur das Judentum interessiert, als auch Uber die
Rolle der katholischen Kirche in der Nazizeit. In den Monaten, die ich damals in Jerusalem
war, wurde ich mehrfach zu Parties und in Familien eingeladen. Fast immer wurde ich dabei
mit Erzéhlungen Uber die Nazizeit und Uber die schreckliche Geschichte von Verschleppung
und Tod konfrontiert. Es machte mich fassungs- und sprachlos zugleich, dass ich selbst so
wenig dariiber wusste. Das war weder in meiner Schulzeit im bayrischen St&dtchen Eichstatt
noch in meiner rémischen Studienzeit ein Thema gewesen. Das beschdmte mich — und
forderte mich gerade als Alttestamentler heraus. Diese Jerusalemer Erfahrungen haben mich

bleibend gepragt und geben mir bestimmte Schwerpunkte meiner wissenschaftlichen Arbeit



bis heute. Dass ich daflr von Fachkollegen (ich konnte Namen nennen) als Rhapsode des
Judentums oder als Mitglied im Kartell der Judenfreunde tituliert wurde, zeigt, wie tief der
Antijudaismus auch in der Universitéatstheologie verwurzelt ist.

Als ich 1967 nach Munster kam und hier 1968 Assistent wurde, lie® ich mich vom Kampf-
und Reformgeist der 68iger Zeit anstecken. Ich gehdrte zu den Initiatoren der
Bundesassistentenkonferenz katholische Theologie und war deren erster Vorsitzender. In
dieser Funktion stritt ich fur Reformen sowohl der Universitat als auch der Kirche. Als
Assistentenreprasentant kdmpfte ich unter anderem flr die Habilitation von Laien und wurde
bei offiziellen Gesprachen mit den Kardindlen Hoffner und Volk zwar héflich, aber dezidiert
ablehnend hinauskatapultiert. Diese 68iger Erfahrungen haben mich bleibend gepréagt: Wir
glaubten fest daran, dass man in Kirche, Gesellschaft und Universitat etwas verandern kann.
Vor allem wir Theologen waren der Meinung, die wissenschaftliche Theologie misse und
konne ein wichtiger Motor der Erneuerung sein. Ich selbst war der Uberzeugung, die ich auch
heute noch habe: Vor allem Alttestamentlerinnen und Alttestamentler sind von ihrem Fach
her aufgerufen und in der Lage, fur die Erneuerung von Theologie und Kirche einzutreten und
sie durchzusetzen. Im Riickblick auf das Zweite Vatikanum finde ich es faszinierend: Drei der
wichtigen Reformkardindle des Zweiten Vatikanums waren Alttestamentler, namlich die
Kardindle Alfrink, Bea und Konig.

Weil die alttestamentliche Exegese innerhalb der Theologie am wenigstens dogmatisch
festgelegt ist, hat sie die Aufgabe, das kirchliche Gottprotzentum immer wieder in Frage zu
stellen — und zwar von der Bibel her. Als ich mich wéahrend meiner Studienzeit fur eine
wissenschaftliche Karriere im Fach Altes Testament entschied, sagte mir damals der schon
zitierte Bischof Schroffer: ,,Als Alttestamentler wirst du nie Probleme mit dem Lehramt
haben, denn das Alte Testament steht ja ganz am Rande unserer Theologie!* Damit hatte er
Recht und Unrecht zugleich. Recht, weil die meisten es damals so sahen. Unrecht, weil viele
Reformbewegungen innerhalb der Kirche gerade mit Neuentdeckungen des Alten Testaments
zusammenhangen.

Wenn ich auf meine langen Jahre an der Universitat Munster, von 1967 bis 1970 und von
1973 bis heute, zurtickblicke, kann ich sagen: Ich war und bin gerne hier. Als ich 1982 einen
Ruf nach Freiburg erhielt, spielte ich zwar mit dem Gedanken, meine westfélisch-preuische
Exilszeit zu beenden und als Stidlicht wieder in den Suden Deutschlands zurtickzukehren. Bis
heute flistert mir mein Herz ein: Der Stden Deutschlands mit seinen farbenfrohen, sonnigen
Stadten sowie seinen romantischen Bergen und Seen, mit Weillwurst und Weizenbier, mit

Frankenwein und Schweinebraten mit KI6Ren und nicht zuletzt mit dem weiRblauen Himmel



ist attraktiver als das flache, verregnete Munsterland mit seinen dicken Bohnen, die man bei
uns Saubohnen nennt, weil man mit ihnen die Schweine mastet. Wohlgemerkt: Mittlerweile
liebe ich Grunkohl und dicke Bohnen. Was mich 1982 dennoch gegen Freiburg und fur
Minster votieren liel3, gilt fir mich noch heute: Ich bin stolz, Mitglied dieser Fakultat zu sein
mit ihrer lebendigen Theologie und vor allem mit ihrem Selbstverstandnis einer
Reformfakultat im Geist des Zweiten Vatikanums.

Diese Reformleidenschaft zumindest eines Teils der Fakultat hat den konkreten Alltag der
Fakultat in den 70iger und 80iger Jahren stark und sehr kontrovers gepragt. Die Fakultat
Munster stand damals im Ruf, eine sehr zerstrittene Fakultat zu sein, und ich bin froh daruber,
dass ich selbst nicht unwesentlich zur damaligen Unruhe beigetragen habe. Es war im Grunde
ein theologischer Streit um das rechte Kirchenverstandnis und um die Rolle der Theologie in
der Gesellschaft. Man kann sogar sagen: Es war ein erbittert ausgetragener Streit ber die
Umsetzung des Zweiten Vatikanums. Die Zeiten sind nun insgesamt ruhiger, aber vielleicht
auch langweiliger geworden. Dabei ginge es heute um noch Grundlegenderes als damals,
ndmlich um die Rettung der Grundpositionen des Zweiten Vatikanums. Ich winsche der
Fakultat, dass sie mit Entschlossenheit und mit Kreativitdt ihr theologisches Wachteramt
austbt. Und vor allem winsche ich ihr, dass es ihr gelingt, allen staatlichen und
gesellschaftlichen Nivellierungsstrategien zum Trotz ihr singuléres Forschungsprofil zu
erhalten, ja sogar noch zu steigern.

Ich danke meiner Fakultat dafir, dass sie mich so lange Jahre ertragen hat, aber auch fiir die
theologische und wissenschaftspolitische Heimat, die ich in ihr gefunden habe. Dass ich eine
so grolRe Anzahl junger Theologinnen und Theologen zur alttestamentlichen Promotion
fuhren konnte und dass mittlerweile acht meiner Schilerinnen und Schiler Professuren
innehaben, verdanke ich nicht zuletzt der Attraktivitdt der Munsteraner Fakultat. Ich freue
mich, dass mein Schilerkreis, aber auch meine ehemaligen Mitarbeiterinnen im Seminar
heute so zahlreich anwesend sind. VVon der Zusammenarbeit mit ihnen habe ich vielfach
profitiert. Es ist keine Floskel: Von meinen Schilerinnen und Schiilern habe ich viel gelernt.
Und ich freue mich verstandlicherweise, wenn durch sie das, was mir exegetisch und
theologisch wichtig ist, verbreitet wird. Uber das, was mir wichtig ist, mochte ich nun im

zweiten Teil dieser VVorlesung sprechen.



2. Was mir theologisch wichtig ist

Zwar wollte ich, wie ich eingangs sagte, kein Gottprotz werden, wohl aber ein Theologe. Da
ich die Bibel als Kontextualisierung des Wortes ,,Gott” und als sprachliche Ann&herung an
das mit diesem Wort bezeichnete Geheimnis verstehe, wollte ich die Bibel als grof3es
Gottesbuch lesen und auslegen: nicht historistisch, aber historisch-kritisch, nicht mit
pastoralem Gesllze, aber mit theologischer Leidenschaft — und vor allem als gemeinsames
Buch von Juden und Christen. Ich will dartiber in drei Reflexionsgéngen sprechen. Zunéchst
gebe ich eine Problemskizze, dann werfe ich einen kurzen Blick auf biblische Texte und

abschlie3end fasse ich mein Anliegen mit einigen hermeneutischen Reflexionen zusammen.

2.1 Eine kleine Problemskizze

Judentum, Christentum und Islam gelten gemeinhin als die drei groflen monotheistischen
Religionen. Und meist wird auch gesagt, dass diese drei Religionen zumindest prinzipiell in
der Gottesfrage Ubereinstimmen. Auch die im September 2000 in den USA veroffentlichte
Erklarung einiger judischer Wissenschaftlicher und Rabbiner, die den Titel ,,Dabru emet
(Redet Wahrheit). Eine judische Stellungnahme zu Christen und Christentum* tréagt,
formuliert mit der ersten ihrer acht Thesen: ,,Jews and Christians worship the same God“, d.h.
»Juden und Christen beten den gleichen Gott an / verehren denselben Gott” einen derartigen
grundlegenden Konsens zwischen Juden und Christen und macht ihn zum Fundament des
judisch-christlichen Dialogs.

Was hier so einfach klingt, ist freilich viel komplexer und keineswegs selbstverstandlich.
Clemens Thoma, einer der erfahrensten Teilnehmer im christlich-jidischen Dialog, hat in dem
von ihm gemeinsam mit Jakob J. Petuchowski 1989 herausgegebenen ,,Lexikon der judisch-
christlichen Begegnung® (Freiburg 1989) im Artikel ,,Gott“ folgendes festgestellt: ,,In der
speziellen Gottesfrage liegt das empfindliche Zentrum allen judisch-christlichen Dissenses.
Wer leichtfertig darlber hinweg dialogisiert, treibt den judisch-christlichen Dialog dem
Scheitern entgegen ... Christen mussen begreifen lernen und es in Kauf nehmen, dass Juden
die Einbeziehung Christi in die Gottlichkeit hinein nicht akzeptieren kénnen* (a.a.O. 74). Die
trinitarische Gottesrede ist, zumindest in vielen traditionellen Auspréagungen der christlichen
Theologie, so weit vom jldischen Monotheismus entfernt, dass es schwer fallt, hier noch eine
fundamentale christlich-jidische Gemeinsamkeit zu erkennen. Herbert VVorgrimler schreibt in

seinem jlngsten Buch ,,Gott. Vater, Sohn und Heiliger Geist* (Minster 2003) zu Recht: ,,Der



christliche Glaube an den dreieinigen Gott hat zu tief einschneidenden Spaltungen zwischen
den monotheistischen Religionen gefiihrt ... Wenn Katholiken Maria als ,Gottesmutter’
verehren, dann ist fir sie [d.h. fir Juden] die Gotteslasterung vollkommen: ,Mutter JHWHSs’.
Der eine ursprungslose Gott, Schopfer des Himmels und der Erde, dessen Name JHWH den
Juden anvertraut wurde und den sie heiligen, ER kann keine Menschenmutter haben* (a.a.O.
113). Und wenn das Christentum die altchristliche Tradition, zu ,,Gott“ ,,durch Jesus Christus
im Heiligen Geist” zu beten, mehr und mehr aufgibt und neuerdings emphatisch zu ,,Christus,
unserem Gott und Erléser” o0.4. betet, ist dies fur Juden prinzipiell ein anderes
Gottesverstandnis als das ihrer Tradition. Dass sich nicht wenige Christen Jesus Christus de
facto als einen zweiten Gott neben ,,Gottvater* vorstellen, dirfte unbestreitbar sein und ist fir
viele Juden ein weiteres Indiz dafir, dass Juden und Christen eben nicht ,,den gleichen /
denselben Gott“ anbeten.

So verwundert es nicht, dass gerade von judischer Seite der ersten These von ,,Dabru emet”
heftig widersprochen wurde. Unter der Uberschrift ,,\Wie man den judisch-christlichen Dialog
nicht fuhren soll* ver6ffentlichte der Harvard-Professor Jon D. Levenson, der bedeutende
Studien u.a. Uber die Theodizee und Uber die Korrelation von Sinai und Zion in der
Hebréischen Bibel vorgelegt hat, eine ausfuhrliche Kritik an ,,Dabru emet”. Zur ersten These,
dass Juden und Christen den gleichen Gott anbeten, stellt er u.a. fest: ,,Juden waren ... nicht
immer Uberzeugt, dass die Christen denselben Gott anbeten. Maimonides zum Beispiel, der
Philosoph des 12. Jahrhunderts und grof3e sephardische Gesetzesautoritat, erklarte das
Christentum ausdricklich als Idolatrie und verbot deshalb den Kontakt mit Christen, wie er
mit Angehdrigen anderer, nicht gotzendienerischer Religionen erlaubt war. Selbst in der
mittelalterlichen aschkenasischen Welt, wo eine ganz andere Sicht des Christentums
herrschte, interpretierten einige Autoridten das monotheistische Bekenntnis des Shema, der
vorgeschriebenen taglichen Erklarung des judischen Glaubens, als ausdriickliche Verneinung
der Lehre der Trinitat. Dieser Punkt ist wesentlich grundsatzlicher als die tblichen Fragen, ob
Jesus der Messias sei oder ob die Tora noch gultig oder durch das Evangelium ersetzt worden
sei; es ist die Frage nach der Identitat Gottes selbst ... Teilnehmer am judisch-christlichen
Dialog sprechen oft so, als stimmten Juden und Christen tberein im Blick auf Gott, seien aber
verschiedener Auffassung im Blick auf Jesus. Sie haben vergessen, dass ... Christen in einem
sehr konkreten Sinne glauben, dass Jesus Gott ist“ (Kirche und Israel 17,2002,172f).

Dass die tiefste Differenz zwischen Judentum und Christentum im Gottesverstandnis liegt, ist
eine Position, die auch im Christentum selbst starke Anhangerschaft hatte — und bis heute hat.

Diese Position zeigt sich vor allem dort, wo das Christentum als das gegentiber dem Judentum



radikal Neue und Andere présentiert und wo das Neue des Christentums als Gegensatz zum
Judentum oder als Uberbietung bzw. gar als Uberwindung des Judentums proklamiert wird.
Nicht selten wird dieser Gegensatz bereits auf der Ebene der christlichen Bibel so expliziert,
dass das Alte Testament als typisch jldisches Gottes-Konzept durch das Neue Testament als
spezifisch christliches Gottes-Konzept ,,aufgehoben® worden sei.

Diese antithetische Position liegt tiberall dort vor, wo von christlicher Seite eine explizite oder
implizite Diskreditierung des Alten Testaments und seiner Gottesbotschaft vorgetragen wird.
Ich will und brauche hier nicht die klassischen Klischees dieser Diskreditierung zu
wiederholen und zu diskutieren; ich kann hier auf meine zahlreichen Publikationen zu diesem
Thema verweisen. Das Problem hat tiefe Wurzeln und darf gar nicht so einfach auf die Seite
geschoben werden, wie uns bereits Markion, der erste prominente Vertreter dieser Position in
der ersten Hélfte des 2. Jh. n.Chr., zeigt.

Allerdings stellt sich die Frage nach Differenz und Gemeinsamkeit der jludischen und der
christlichen Gottesrede heute anders als zur Zeit Markions und der Jahrhunderte danach.
Angesichts des in den letzten flinfzig Jahren zumindest im Bereich der westlichen Kirchen
erarbeiteten Konsenses dartber, dass das Judentum trotz seines Nein zu Jesus Christus nicht
von Gott verworfen ist und bleibend im ungekiindigten Gottesbund lebt, drangt sich heute nun
fur die christliche Theologie die Frage auf, ob ihre traditionelle Gottesrede der christlich-
jadischen Gemeinsamkeit entspricht und wie die christliche Gottesrede sich zur judischen
Gottesrede verhalt. Und da die Kirchen und die christliche Theologie ebenfalls seit fuinfzig
Jahren, sich darum bemiihen, die theologische Relevanz des sogenannten Alten Testaments in
dessen Verhéltnis zum Neuen Testament neu zu bestimmen, ist die Frage ,,Beten Juden und
Christen den gleichen Gott an?* eng mit dieser bibelhermeneutischen Diskussion verbunden.
Das katholische Lehramt hat sich erfreulicherweise in den letzten Jahrzehnten intensiv mit
dieser Problematik beschéaftigt. Gerade das im Mai 2001 vertffentlichte Dokument der
Papstlichen Bibelkommission ,,Das judische Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen
Bibel“ stellt sich auch dieser Frage und présentiert Perspektiven, die gegenuber dem, was tber
Jahrhunderte hinweg kirchenamtlich verkindet wurde, neu und weiterfiihrend sind — auch

wenn sie eigentlich ,,nur* eine Rickgewinnung und ,Wieder-Holung“ von Sichtweisen
darstellen, die gut ur-christlich sind. Hier ist nicht der Ort und die Zeit einer detaillierten
Analyse dieses Dokuments. Ich mdchte aber wenigstens einen Abschnitt zitieren, der die
judisch-christliche Differenz beim Umgang mit den gleichen biblischen Texten

problematisiert und positiv wirdigt:



,»,Die Christen kénnen und missen zugeben, dass die judische Lesung der Bibel eine mdgliche
Leseweise darstellt, die sich organisch aus der jlidischen Heiligen Schrift der Zeit des Zweiten
Tempels ergibt, in Analogie zur christlichen Leseweise, die sich parallel entwickelte. Jede
dieser beiden Leseweisen bleibt der jeweiligen Glaubenssicht treu, deren Frucht und
Ausdruck sie ist. So ist die eine nicht auf die andere ruckfihrbar” (Nr.22).

Hier wird unmissverstandlich klargestellt: Juden mussen von ihrem Selbstverstdndnis her ihre
Bibel anders als die Christen ihr Erstes Testament lesen. Beide Lesarten sind theologisch
legitim. Dann aber verschérft sich, auch im Blick auf die sog. Wahrheitsproblematik, die
Frage: Wie verhalten sich beide Lesarten zueinander? Gibt es bei aller Differenz eine
perspektivische Gemeinsamkeit, die der biblische Text vorgibt und um die beide sich miihen
mussen?

Fur die christliche Bibellektire formuliert das Dokument der Bibelkommission diese
Perspektive  folgendermafRen: ,Das Neue Testament halt unerschitterlich am
monotheistischen Glauben Israels fest: Gott bleibt der einzige; dennoch nimmt der Sohn an
seinem Geheimnis teil“ (Nr. 65). Aus judischer Sicht, aber auch fur eine sachgeméle
christliche Lektlire des Ersten Testaments héngt nun freilich viel, wenn nicht sogar alles an
dieser im Dokument der Bibelkommission nicht weiter préazisierten Frage, wie denn der Sohn
am Geheimnis des einzigen Gottes teilnimmt. Dieser Frage will ich im ndchsten Teil meiner

Ausflihrungen in der gebotenen Kiirze nachgehen.

2.2 Ein biblisches Paradigma

Ich wahle als Ausgangspunkt fur unsere Reflexion den Johannesprolog, also einen Text
sogenannter hoher Christologie. Wir kdnnen hier nicht den ganzen Text besprechen, sondern
nur den Schlussabschnitt 1,14-18, der mit dem programmatischen Satz er6ffnet wird:

,und der Logos wurde Fleisch* (V.14a).
Von diesem Logos heilst es zu Beginn des Prologs:

»Im Anfang war der Logos,

und der Logos war bei Gott,

und Gott war der Logos* (V.1)
Der schopferische Logos Gottes, der die Welt ,,von Anfang an“ durchwirkt und ihre
Lebensquelle ist, der (was hier nicht weiter entfaltet werden kann) als rettendes und
erneuerndes Licht immer wieder in der Geschichte des Gottesvolks Israels aufgestrahlt ist —

dieser Logos trat gewissermalien aus seiner ,,Abstraktheit* als géttliches Lebensprinzip heraus



und nahm personhafte Gestalt an in Jesus von Nazaret. Der Logos erschien nicht als géttlicher
Schreckensglanz, sondern ,.er wurde Fleisch®. Wohlgemerkt: Es heit nicht, dass Gott
Mensch wurde, wie oft gesagt wird, sondern dass der Logos Fleisch wurde. ,,Fleisch* meint in
biblischer Sprache den einzelnen Menschen in seiner Hinfélligkeit, Verletzbarkeit und
Verganglichkeit. Johannes Ubersetzt hier gewissermalien die bei Mt und Lk betonte Botschaft
vom messianischen ,,Kind* in theologische Anthropologie. Es ist die paradoxe Botschaft: Die
schopferische Liebe Gottes, die ,,von Anfang an“ die Welt am Leben erhélt, wird sichtbar in
der Gestalt ,,des Fleisches®, d.h. des konkreten Menschen Jesus von Nazaret, wie der Prolog
in V.14-18 durch mehrere Ruckgriffe auf ersttestamentliche VVorgaben erldutert.

Im Schlussabschnitt 1,14-18 wechselt die Sprechrichtung des Prologs. Wéahrend in 1,1-13 in
beschreibender Sprache vom Logos (und von Johannes dem Téaufer: 1,6-8) die Rede ist,
spricht ab 1,14 ein ,,Wir“. Auf der Textebene sind dies die, von denen 1,12 sagt: ,,Die ihn
aufnahmen, ihnen gab er Vollmacht, Kinder Gottes zu werden, die an seinen Namen
glauben®. Es sind nach 1,14 die, die im ,,Fleisch* Jesu die ,,Herrlichkeit* Gottes ,,geschaut
haben“ (V.14).

Was hier gemeint ist, lasst sich nur vor dem Hintergrund des Buches Exodus, insbesondere
der Abschnitte Ex 29 und Ex 33-34 verstehen, die hier wortlich zitiert und motivlich variiert
werden. Der Johannesprolog ist ohnedies als ganzer Text ein signifikanter Beleg fur die von
dem bereits erwahnten Dokument der Bibelkommission formulierte Auffassung: ,,Ohne das
Alte Testament ware das Neue Testament ein Buch, das nicht entschlisselt werden kann, wie
eine Pflanze ohne Wurzeln, die zum Austrocknen verurteilt ist* (Nr. 84).

In Ex 33-34 wird das Geheimnis des Sinai-Gottes erzahlerisch reflektiert. Da ringt Mose mit
JHWH nach dem Abfall des VVolkes zum Goldenen Kalb um die Frage, ob und wie Gott nach
der Stnde noch bei und mit seinem Volk bleiben wolle bzw. bleiben kénne. Es sind drei
Bitten, die Mose ab Ex 33,12 vortragt. Sie kreisen allesamt um das Geheimnis der erfahrbaren
Gegenwart Gottes. In biblischer Sprache geht es um die Erfahrung der ,,Herrlichkeit* JHWHs.
Diese wird dem Mose in zweifacher Hinsicht zugesagt: Gottes ,,Angesicht*, d.h. seine
liebende Zuwendung, wird lIsrael auf dem Weg durch die Wiste fuhren. Und Gottes
»Angesicht” wird sie vor und in Gefahren schitzen und bewahren. Aber als Mose noch einen
Schritt weitergeht und bittet: ,,Lass mich doch deine Herrlichkeit schauen!* (Ex 33,18), wird
ihm die direkte Erflllung dieser Bitte verwehrt: ,,Du kannst mein Angesicht nicht schauen;
denn kein Mensch kann am Leben bleiben, der mich schaut” (Ex 33,20). In den ersten zwel
Bitten des Mose bedeutet die Herrlichkeit Gottes den Glanz der Macht, die Gott seinem Volk

zum Schutz auf seinem Weg angedeihen lasst. Aber als Offenbarung Gottes selbst, als



10

»Einblick” in seine Géttlichkeit, d.h. in sein gottliches ,,Wesen*, ist die ,,Herrlichkeit” Gottes
Menschen unzugdnglich. Allerdings rdumt Gott dem Mose dann doch die &uRerste
Maoglichkeit ein, seine Herrlichkeit zu schauen, zumal die Gottesschau ja ein zentraler Topos
der Prophetie und der Psalmen ist. So sagt Gott in Ex 33: ,,Ich will vortibergehen lassen vor
deinem Angesicht all meine Schonheit und ich will ausrufen vor dir meinen Namen: Meine
Gnade schenke ich dem, dem ich gnadig sein will, und mein Erbarmen dem, dessen ich mich
erbarmen will ... Du wirst meinen Rucken/mein Nachher schauen, aber mein Angesicht kann
niemand schauen* (Ex 33,19.23). Das ist die duBerste Mdoglichkeit der Anndherung des
Menschen an Gott selbst, ndmlich das Voribergehen der Herrlichkeit Gottes zu erfahren, in
einer Felsspalte durch die Hand Gottes vor dem Anblick der Herrlichkeit geschitzt, mit der
Erlaubnis, hinter Gott her schauen zu dirfen (vgl. Ex 33,21f) und ihn im Vorlbergang zu
horen. Nicht Gott selbst, sondern nur die Spuren seiner Prasenz bei seinem Volk und in dieser
Welt konnen von Menschen wahrgenommen werden. Der judische Bibelwissenschaftler
Joseph Hermann Hertz kommentiert diese Passage folgendermaRen: ,,Nur riickwarts blickend,
nur aus den von lhm ausgegangenen Wirkungen und Eindricken, vermdgen wir uns eine
Vorstellung von IThm zu bilden, so wie ein Schiff durch die Wasser des Weltmeeres dahinfahrt
und sein Kielwasser hinter sich l&sst, so kann Gott nur aus den gottlichen ,Fustapfen’ in der
menschlichen Geschichte und an seinen Furchen in den Seelen der Menschen erkannt
werden® (J. H. Hertz, Pentateuch und Haftaroth 11, Berlin 1937/8,389).
In Ex 34 wird dann erzéhlt, wie und wozu sich diese Zusage Gottes erfullt. Sie wird
ausdrucklich in den Kontext der Slindenvergebung und der Erneuerung des Bundes gestellt.
Mose steigt abermals auf den Berg Sinai und dort geht JHWH an ihm voruber und ruft in der
poetisch gestalteten Gottesrede Ex 34,6f das Geheimnis seines Namens aus:

~JHWH ist JHWH,

ein barmherziger und gnadiger Gott (El),

langsam zum Zorn und grof3 an Gute und Treue,

bewahrend Giite den Tausenden,

wegtragend Schuld und Frevel und Sunde,

aber er lasst gewiss nicht ungestraft,

heimsuchend die Schuld der Vater an den Séhnen und an den

Sohnen der Séhne, an der dritten und an der vierten Generation.*
Verstandlicherweise kann diese komplexe Gottesrede jetzt nicht detailliert analysiert und
interpretiert werden. Ich katalogisiere nur die wichtigsten fur unseren Diskurs wichtigen

Aspekte (vgl. dazu zuletzt die einschlagigen Monographien von R. Scoralick und M. Franz):



11

(1) Ex 34,6f ist im erzahlerischen Kontext nicht Mose-, sondern Gottesrede. Es ist eine von
prophetischer und psalmistischer Sprache inspirierte Selbstdefinition des Gottes Israels. In
diachroner Hinsicht korrespondiert Ex 34,6f der beriihmten Selbstdefinition des biblischen
Gottes in Ex 3,14. Dem doppelten x7°77 X X7°7 von Ex 3,14 entspricht hier das doppelte >3
*mi. Wahrend in Ex 3,14 der Kontext JHWH als den Gott prasentiert, der sein Volk aus
pharaonischer Unterdriickung befreit, proklamiert Ex 34,6f JHWH als den Gott, der sein Volk
aus der Abkehr zu falschen Gottern zurtickfuhrt, weil er in seinem tiefsten Wesen barmherzig
und gnadig ist.

(2) Diese Gottesrede ist in syntaktischer Hinsicht auBerordentlich kunstvoll gestaltet und will
so eine Systematik von Gottesaussagen bieten. Sie beginnt mit der zweimaligen Nennung des
Gottesnamens JHWH, die man als Nominalsatz lesen kann, d.h. ,,JHWH ist JHWH®". Diese
Betonung des Eigennamens macht deutlich, was sich auch von der entstehungsgeschichtlichen
Situation des Textes (7.Jh. v.Chr.) her nahe legt: Hier soll der Gott JHWH gegeniiber anderen
Gottern in seinem Proprium profiliert werden. Dann folgen die zwei Adjektive ,,barmherzig
und gnadig“, die attributiv mit dem Nomen x> (,,Gott*) verbunden sind und die als
Wesensaussage fungieren. Daran schlie3en sich zwei weitere Adjektive an, die sich abermals
auf das Wesen JHWHs beziehen und dieses prazisieren: Die Aussage ,,langsam zum Zorn“
grenzt JHWHSs Zorn zeitlich ein, die Aussage ,,grol3/reich an Gite und Treue* steigert
demgegenuber JHWHs Gute. Die hier verwendeten Nomina sind sog. Wirknomina, d.h. sie
charakterisieren die Art und Weise, wie der Gott JHWH seinem Wesen gemal in der Welt
wirkt und erfahrbar wird. In V. 7a folgen dann zwei Partizipien (,,bewahrend” bzw.
~wegtragend®). Grammatisch nehmen Partizipien eine mittlere Stellung zwischen Nomen und
Verbum ein. Durch ihre Nahe zum Nomen bieten sie eine Wesensaussage, durch ihre Nahe
zum Verbum driicken sie eine Handlung aus. In unserem Zusammenhang heif3t dies: Die
beiden Partizipien wollen eine Konkretisierung der vorangehenden Wesensaussagen sein. In
V.7b folgt tberraschend ein finites Verbum im Imperfekt (Prafixkonjugation), das durch eine
figura etymologica verstarkt wird: ,,er lasst gewiss nicht ungestraft”. Den Abschluss bildet das
Partizip ,,heimsuchend”, das die Verbalaussage konkretisiert. Inhaltlich ist VV.7b die Aussage,
dass JHWH straft. Aber die unterschiedliche Grammatik ist auffallend: Wahrend die positiven
Aussagen Uber JHWHs Barmherzigkeit, Gite und Treue nominal mit Adjektiven und
Partizipien als Wesensaussagen gestaltet sind, wird sein Strafhandeln verbal formuliert. Der
Text deutet hier bereits auf der Ebene der Grammatik eine Asymmetrie an: Zwar ist JHWH
ein Gott in der Dialektik von Barmherzigkeit und Zorn, aber beide Wirkweisen scheinen nicht

in gleicher Weise sein Wesen zu bestimmen.



12

(3) Diese Asymmetrie lasst sich durch weitere Beobachtungen zur Semantik von Ex 34,6-7
erhdrten. Hier mussen einige Beobachtungen gentigen:

— Die Anzahl der die heilvolle Zuwendung JHWHs signalisierenden Aussagen Uberwiegt
eindeutig gegeniiber den Aussagen tber JHWHSs strafendes Handeln.

— Wahrend die Aussage ,,grof3/reich an Gite und Treue* quantitativ steigert, schrankt die
Aussage ,,langsam zum Zorn* ausdrlcklich ein: Es dauert lange, bis JHWH seinen Zorn
wirken lasst. Und dies nicht aus Schwéche, sondern aus freier Entscheidung — offensichtlich
weil er seinem Wesen nach ,,barmherzig und gnadig“ ist.

— Wie immer die unterschiedlichen Angaben der Adressatenkreise, denen die Gute bzw. die
Strafe JHWHSs gilt, genau verstanden werden mussen, es dirfte keine Frage sein: die Angaben
,»,GUte den Tausenden* und ,,Strafe bis in die vierte Generation* unterstreichen eine Differenz
zwischen Giite und Zorn.

(4) Der religionsgeschichtliche Vergleich des in Ex 34,6-7 entfalteten Profils des Gottes
JHWH mit entsprechenden Epitheta der Goétterwelt in der Umgebung Israels (auch das kann
wieder nur angedeutet werden) erbringt ein berraschend klares Ergebnis: Einerseits lassen
sich fir alle Einzelaussagen religionsgeschichtliche Parallelen benennen. Andererseits ist die
in Ex 34,6f gestaltete Systematik singuldr, und zwar in zweifacher Hinsicht:

— Die in Ex 34,6-7 formulierte Asymmetrie von Gnade und Zorn ist zum einen das spezifische
Profil des Gottes JHWH im Kontext der altorientalischen Gotterwelt. ,\VVorbilder einer
solchen Asymmetrie ... finden sich allenfalls in der personlichen Frommigkeit des
agyptischen Neuen Reichs. Im semitischen Bereich gibt es zu ,langsam zum Zorn’ keine
wirkliche Entsprechung unter den gottlichen Epitheta. In Mesopotamien ist die Gnade der
Gottheiten kaum groRer als ihr Zorn* (M. Franz, Der barmherzige und gnédige Gott,
BWANT 160, 268). Dass im Ersten Testament diese Asymmetrie kein Randphanomen ist,
bestétigen zahlreiche Passagen im Psalter und in der Prophetie. Zwei Belege missen hier
genugen. In Ps 30,6 fasst der Beter seine Rettungserfahrung folgendermafen zusammen:
»Einen Augenblick in seinem Zorn, ein Leben lang in seiner Gute*. Analog lautet in Jes 54,7-
8 die Heilsverheilung im Exil: ,,Einen kleinen Augenblick habe ich dich verlassen. Aber mit
grolRem Erbarmen will ich dich sammeln. Im Ausgiel3en des Zorns habe ich mein Angesicht
einen Augenblick vor dir verborgen. Aber mit ewiger Gite habe ich mich deiner erbarmt,
spricht dein Goel [Erléser] JHWH.*

— Die Systematik von Ex 34,6-7 macht zum anderen die beiden Adjektive ,,barmherzig*“ und
»-gnadig” zu den grundlegenden Wirkweisen JHWHs. Auch das ist im Horizont der

altorientalischen Gotterwelt singulér. In der spatalttestamentlichen und in der rabbinischen



13

Tradition (und davon abhéngig auch im Koran) kann Gott sogar schlicht ,,der Barmherzige*
(Rah[_iman bzw. Rah[_nana) genannt werden. Auch hier miissen wieder wenige Beispiele
geniigen. In Sir 50,19 heil3t es bei der Beschreibung des Tempelfestgottesdienstes (unter
Leitung des Hohenpriesters Simeon): ,,Alles Volk jubelte im Gebet vor dem Angesicht des
Barmherzigen.* Spater ist ,,der Barmherzige“ in Inschriften und im Talmud als Substitution
des Gottesnamens hdufig bezeugt. Zumindest bestimmte Gruppen des Judentums sahen in der
Barmherzigkeit JHWHs seine typischste Eigenschaft. Deshalb redeten sie nicht vom
»Allméachtigen®, sondern vom ,,Barmherzigen®, wenn sie von ihrem Gott redeten. Wie téricht
das verbreitete christliche Klischee ist, der Gott des Alten Testaments sei der Gott der Rache
und der Gott des Neuen Testaments sei demgegeniber der Gott der Liebe, dirfte damit klar
sein.

(5) Dass die Pradikationen ,,barmherzig” und ,,gnadig” in Ex 34,6 das gottliche Proprium
JHWHs betonen, wird schlieflich noch durch einen inneralttestamentlichen Blick evident. Die
beiden Adjektive ama = ,,barmherzig* und ny = ,,gnadig” werden nur fir JHWH verwendet.
Einzige Ausnahme ist Ps 112,4b, wo eine gezielte Nachahmungstheologie vorliegt, insofern
im vorangehenden Zwillingspsalm 111,4b JHWH als 217 »2ma proklamiert wird, als dessen
Abbild der Mensch ebenfalls n7 »ama sein soll. Mit dieser Beobachtung stimmt Uberein,
wenn JHWH in Hos 11,9 die Unfdhigkeit, seinen Zorn zu vollstrecken, weil in ihm die
Barmherzigkeit als gottliche Gegenkraft entbrennt, so begriindet: ,,Denn Gott (El wie in EX
34,6!) bin ich und nicht Mensch bzw. Mann.*

Der Gott des Ersten Testaments ist also nach Ex 34,6f ein Gott in der Dialektik von Zorn und
Barmherzigkeit, weil er ein seinem Volk und seiner Welt zugewandter Gott ist. Er ist ein
Gott, der Unterdrickung und Siinde nicht einfach hinnimmt, wenngleich er ,langsam zum
Zorn* ist und pruft und zuwartet, bis er zum Gericht kommt, aber es ist kein alles und alle
vernichtendes Gericht, sondern sein letztes Wort ist die rettende Barmherzigkeit, weil dies
sein innerstes Wesen und seine typischste Eigenschaft ist.

Die Gottesbotschaft von Ex 34,6f als Interpretation von Ex 3,14 misste nun als theologisch-
politisches Programm vor dem Hintergrund der neuassyrischen Staatsideologie und der
Machtpolitik der Jerusalemer Koénigsherrschaft weiter profiliert werden, da die biblische
Gottesrede ja nie ein Ideenkonstrukt war, sondern gesellschafts- und geschichtsgestaltende
Kraft beanspruchte. Wenn die hinter Ex 34,6f stehenden Kreise angesichts des Untergangs
des Nordreichs den Gott der Barmherzigkeit in einer asymmetrischen Dialektik mit dem Gott

des Zorns konfrontierten, war dies ein kritisches und utopisches Programm zugleich. Dass die



14

Tradition Israels die Relevanz dieses Programms erfasst hatte, bestatigt die Tatsache, dass Ex
34,6f der am haufigsten inneralttestamentlich zitierte und aktualisierte Text ist.
So verwundert es nicht, dass der Johannesprolog auf eben diesen Text und seinen Kontext
zuriickgreift, um sein monotheistisches Konzept gegen den Vorwurf, die johanneische
Christologie verstoRe gegen den judischen Monotheismus, zu verteidigen. Dass Vertreter des
traditionellen Judentums diesen Vorwurf erhoben, bestétigt das Johannes-Evangelium selbst,
wenn es in Joh 10 das eigentlich zur Zeit des Evangelisten, also zwischen 80 und 100 n.Chr.,
anzusetzende Streitgesprach in das Leben Jesu zuriickprojiziert und den Streit
folgendermalien stilisiert: ,,Jesus sagte zu den Juden: ,Ich und der Vater sind eins’. Da hoben
die Juden Steine auf, um ihn zu steinigen. Jesus hielt ihnen entgegen: Viele gute Werke habe
ich im Auftrag des Vaters vor euren Augen getan. Fir welches dieser Werke wollt ihr mich
steinigen? Die Juden antworteten ihm: Wir steinigen dich nicht wegen eines guten Werkes,
sondern wegen Gotteslasterung; denn du bist nur ein Mensch und machst dich selbst zu Gott*
(Joh 10,30-33).
Aus judischer Sicht klingen manche Formulierungen des Johannes-Evangeliums wie eine
Zwei-Gotter-Lehre. Der Vorwurf, hier werde der Monotheismus durch einen Ditheismus
zerstort, ist auf den ersten Blick nicht verwunderlich. Trotzdem, scheint mir, ist das Bestreben
des Johannes-Evangeliums unibersehbar, am monotheistischen  Grundbekenntnis
festzuhalten. Am auffalligsten wird dies an der massiven Theozentrik des Evangeliums. ,,Der
johanneische Jesus sagt nie von sich selbst im Passiv ,ich bin gesandt worden’, sondern
spricht von seinem ,Vater, der ihn gesandt hat” oder haufiger nur von ,dem, der ihn gesandt
hat’* (M. Theobald, QD 138, 60). Und noch deutlicher sagt er: ,,Der Sohn kann nichts von
sich aus tun, sondern nur, wenn er den Vater etwas tun sieht“ (Joh 5,19). Mit Michael
Theobald kann man diese theozentrische Akzentuierung so interpretieren: ,,Gegen den
Vorwurf des ,Ditheismus’ von judischer Seite setzt das Evangelium ein ,subordinatianisches’
Modell, das an der Einzigkeit Gottes betont festhalt ... Moglicherweise will es damit auch
christologische Fehlentwicklungen in der eigenen Gemeinde auffangen* (QD 138,62).
Diese monotheistische Perspektive liegt m.E. auch im Johannes-Prolog vor, wenn er seine
Christologie an die Theologie von Ex 33-34 anbindet, indem er ausdriicklich aus Ex 34,6
zitiert und ebenfalls ausdricklich auf den Kontext Ex 33,18-23 anspielt:

,und der Logos wurde Fleisch,

und schlug sein Zelt auf unter uns,

und wir schauten seine Herrlichkeit,

Herrlichkeit als des Einziggeborenen vom Vater



15

reich an Gite und Treue“ (Joh 1,14).
Es ist die Herrlichkeit des Vaters, die im Sohn begegnet. Sie ist vermittelt durch die
Menschlichkeit ,,des Fleisches®. Und vor allem: Sie wird erfahren als die Fllle von Giite und
Treue. Das ist einerseits die ,,Wieder-Holung* der durch Mose vermittelten Sinai-Erfahrung.
Aber dies ist andererseits eine andere Weise der Vermittlung: Sie geschieht nun in der Person
des Mittlers selbst. Die in Joh 1,14 Sprechenden haben im fleischgewordenen gottlichen
Logos den fiir Menschen unzuganglichen Glanz der Herrlichkeit Gottes ,,geschaut®, d.h. nicht
Gott selbst oder sein ,,Wesen*, wohl aber seine von Menschen erfahrbare ,,Wirkweise* und
zwar in Gestalt seiner ,, Treue und Giite“. Die ,,Glte und Treue“ Gottes wurde in Jesus im
MalR der Fille erfahren, wie 1,16f zusammenfasst:

»Denn aus seiner Fulle

haben wir alle empfangen

Gute Gber Gute:

Denn die Tora wurde durch Mose gegeben,

die Giite und die Treue kam durch Jesus Christus“ (Joh 1,16f).
Zu Recht hat Karl Loning in unserer gemeinsamen Vorlesung im Sommersemester 1996 uber
die biblische Schopfungstheologie (aus dieser Vorlesung ist unser gemeinsames Buch ,,Als
Anfang schuf Gott* hervorgegangen) hervorgehoben: Hier wird nicht, ein Gegensatz
zwischen Mose und Jesus Christus, zwischen ,,Gesetz* und ,,Gnade* aufgebaut. Im Text steht
weder ein ,,aber* noch ein ,,und“. Der Sinai-Bezug von Joh 1,14.16 macht deutlich, dass auch
die durch Mose gegebene Tora Gabe des barmherzigen und gnédigen Gottes ist und bleibt.
Freilich steigert Joh 1,17: Was sogar dem Mose am Sinai von Gott verweigert wurde, ndmlich
die Herrlichkeit Gottes selbst zu schauen, ist durch den fleischgewordenen Logos mdglich
geworden: Er ist die in dem Menschen Jesus Gestalt gewordene, ,,von Anfang der Schépfung
an* wirkende Gute und Treue Gottes. Gott ist ein barmherzig und gnadig Gebender — durch
Mose und durch Jesus Christus. In beiden kommt die Flle der rettenden Barmherzigkeit
Gottes in diese Welt, freilich auf unterschiedliche Weise. Einerseits gilt: Der durch Mose die
Tora Gebende ist derselbe Gott, der in und durch Jesus Christus ,,unter uns wohnt* und wirkt.
Und andererseits gilt zugleich: In Jesus ist die Gite Gottes in so bislang nicht geschauter
Gestalt prasent geworden. Diese Singularitdt Jesu fasst der Schlusssatz des Prologs (1,18)
zusammen:

,Gott hat keiner jemals geschaut ...

Dieser hat ihn ausgelegt” (Joh 1,18).



16

Das hier verwendete Verbum ,auslegen” élnyéopor: énynooto ist der Fachbegriff fir
Exegese. Inhaltlich verweist er auf das nach dem als Ouvertire gesetzten ,,Prolog* folgende
Evangelium. Jesus ist nicht ein weiterer, zweiter Gott, sondern eine biographische Exegese
des einzigen Gottes — und zwar des schopferisch wirkméchtigen und des barmherzig rettenden
Gottes, den das Erste Testament bezeugt. Er ist nicht ,,Offenbarer eines bislang unbekannten
Gottes, sondern ,,Ausleger” des Gottes Israels — zum Heil der ganzen Schépfung, wie Joh 1,1
13 erldutert.

2.3 Einige Schlussreflexionen

Wenn wir versuchen, das in Joh 1,14-18 von Ex 33-34 her gestaltete Gotteskonzept fiir unsere
Frage nach Gemeinsamkeit und Differenz alttestamentlicher und neutestamentlicher
Gottesrede sowie der darin implizierten Frage nach dem Verhéltnis von jidischer und
christlicher Gottesrede hermeneutisch zu reflektieren, erscheinen mir vier Perspektiven
wichtig, die ich abschlieRend nur sehr fragmentarisch skizzieren und als Bibelwissenschaftler
an die Systematiker weitergeben mdchte:

(1) Der Johannesprolog ist ein Modell der im Fruhjudentum vielfaltigen Versuche, einen
dynamischen  Monotheismus zu  prasentieren. Dieser Versuch kombiniert die
Schechinatheologie mit der Kondeszenztheologie. Plakativ wird diese Kombination an der
Redeweise greifbar, dass der Logos Gottes Fleisch wird und so mitten in der Welt wohnt — als
erfahrbare Gestalt der Giite und Treue JHWHSs. Joh 1,18 betont ausdriicklich, dass Jesus eine
Auslegung / Exegese des Sinaigottes ist. Jesus steht damit in der Reihe jener gottgesandten
prophetischen Gestalten, durch die sich JHWH seinem Volk und der Welt mitgeteilt hat. Er ist
nicht ein weiterer Gott neben JHWH, sondern eine Offenbarungsgestalt JHWHSs. Vom Ansatz
her ist diese inkarnatorische Christologie m.E. kein radikaler Gegensatz zum
ersttestamentlichen und jldischen Gottesverstandnis, wenn man die Perspektive
»inkarnatorisch® so versteht, wie beispielsweise der judische Gelehrte Michael Wyschogrod
dies tut: ,,Das Judentum ist ... inkarnatorisch — wenn wir unter diesem Begriff die Vorstellung
verstehen, dass Gott in die Welt des Menschen eintritt, dass er an bestimmten Orten erscheint
und dort wohnt, sodass sie dadurch heilig werden. Das Christentum hat diese Tendenz
konkretisiert, sie so zugespitzt auf eine spezifische Inkarnation ... Auf jeden Fall ist zu
betonen, dass sich die judische Abneigung gegen eine Inkarnationstheologie nicht auf A-
priori-Grinde berufen kann, als gabe es etwas im Wesen der judischen Gottesvorstellung, das

sein Erscheinen in Menschengestalt zu einer logischen Unmdglichkeit machte*



17

(M.Wyschogrod, Inkarnation aus jidischer Sicht: EvTh 55,1995,13-28.22f). Dass sich Gott in
Jesus von Nazaret geoffenbart hat, ist nicht prinzipiell unjudisch, solange der Ansatz des
Johannesprologs glltig bleibt, dass Jesus nicht einfach ,,Gott* (er ist auch in dogmatischer
Sprache ,,wahrer Mensch und wahrer Gott*), sondern biographische ,,Auslegung” des letztlich
unbegreiflichen Gott-Geheimnisses ist. Gewiss ist die dann vom christlichen Bekenntnis
vollzogene weitere Prazisierung, dass Jesus der Christus in einzigartiger Weise in das Gott-
Geheimnis selbst hineingenommen ist, nicht mehr judisch und mit der jidischen Sicht der
Einheit Gottes nicht mehr vereinbar. Hier wird also die Spannung von Gemeinsamkeit und
Differenz sichtbar. Die vom eingangs genannten Dokument der Bibelkommission
vorgeschlagene Trias Kontinuitdt — Diskontinuitdt — Progression fiir diesen Sachverhalt
scheint mir allerdings wenig geeignet, weil sie die fundamentale Gemeinsamkeit judischer
und christlicher Gottesrede durch ein evolutives Offenbarungskonzept verdeckt. Zu diesem
Fundament gehort die gemeinsame Ruckbindung an die in der Tora/im Pentateuch bezeugten
und mit dem Gottesnamen JHWH benannten Gotteserfahrungen Israels, die einerseits JHWHSs
besondere Beziehung zu Israel begriinden und die andererseits zugleich JHWH als Schopfer
des Himmels und der Erde verkiinden sowie die Geschichte JHWHs mit Israel in den
Horizont der Weltgeschichte stellen, sodass JHWH auch der Gott der Volker ist — freilich
ohne dass seine spezifische Beziehung zu Israel eingeschrankt wird. Das aber bedeutet, dass
eine christliche Gottesrede, so sie biblisch bleiben will und nicht eine wie immer geartete
»,Gottesverwechslung” (z.B. im Stil griechischer Philosophie) vollzieht, ihren fundamentalen
Bezug auf den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs und auf den Gott der Tora des Mose
bewusst machen muss.

(2) Die fundamentale Gemeinsamkeit der jidischen und christlichen Gottesrede fordert, dass
das Christentum sein spezifisch trinitarisches Gottesbekenntnis nicht so formuliert, dass das
monotheistische Grundbekenntnis aufgehoben wird oder seine Prioritat verliert. Ich erspare
mit hier einen kritischen Blick auf mehrere neuere Publikationen wvon christlichen
Dogmatikern, in denen das monotheistische Fundament kaum noch sichtbar wird. Um
deutlich zu machen, dass wir Christen nicht an drei Gétter glauben, sondern an einen Gott, der
in dieser Welt als Vater, Sohn, Heiliger Geist gegenwartig war und ist, kénnten wir
beispielsweise unsere liturgische Sprache pointieren oder modifizieren. Das groRe nicaeno-
constantinopolitanische Credo kdnnte dezidiert so verstanden werden, dass der erste Satz als
monotheistischer Basissatz gelesen wird ,,Ich glaube an den einen Gott“, der dann entfaltet
wird als Bekenntnis zu Vater, Sohn und Geist. Syntaktisch misste dann hinter ,,Credo in

unum Deum* ein Punkt gesetzt werden. Auch die trinitarische Doxologie ,,Ehre sei dem Vater



18

.." koénnte ausdrucklich monotheistisch akzentuiert werden, wenn wir beten wirden: ,,Ehre
sei dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist: dem einen Gott von Ewigkeit zu
Ewigkeit.“ Analog konnte die Segensformel lauten: ,,Es segne euch der eine Gott, der Vater
und der Sohn und der Heilige Geist!*

(3) Der Diskurs mit dem Judentum kann uns bewusst machen, dass alles menschliche Reden
uber Gott, auch das Reden tber Gott in Jesus von Nazaret, unter dem in Ex 33,19-23; Joh
1,18 formulierten Vorbehalt steht, dass das Gott-Geheimnis dem menschlichen Schauen und
der menschlichen Sprache letztlich unzuganglich bleibt. Was das vierte Laterankonzil im
Jahre 1215 festgestellt hat und was gut jldisch ist, misste vielleicht doch stérker die
christliche Gottesrede bestimmen als dies der Fall ist: ,,Von Schopfer und Geschdépf kann
keine Ahnlichkeit ausgesagt werden, ohne dass sie eine noch groRere Unahnlichkeit zwischen
ihnen einschldsse.” Deshalb braucht unsere Gottesrede die Vielzahl der Metaphern, um sich
dem Gott-Geheimnis anzundhern — sei es aus jldischer, sei es aus christlicher Perspektive.
Wenn der Johannesprolog aus Ex 34,6f zitiert, spielt er eine letztlich nicht systematisierbare
Metaphernwelt ein, die dann von der Dogmatik auch nicht christomonistisch ausgedunnt
werden darf. Die in Ex 34,6f aufgenommenen und transformierten soziomorphen Konzepte
sind auBerordentlich vielgestaltig: Die Wesensaussage ,,JHWH ist barmherzig* evoziert die
liebende Zuwendung einer Mutter, eines Vaters bzw. beider Eltern zu ihren Kindern. Der
Aussage vom ,,gnédigen Gott* liegt das Verhalten eines Grofl3bauern oder einer Kénigin bzw.
einer ,,Herrin“ zugrunde, die sich um ihre Knechte und Mégde kiimmern, sie gut behandeln,
ihnen in Grol3ziigigkeit all das geben, was sie brauchen, und sich vor allem fir sie
verantwortlich wissen. Als ein Gott, der ,,langsam im Zorn* ist, gleicht JHWH dem Weisen,
der alles umsichtig abwagt und nicht irrational ,,aus dem Bauch heraus* reagiert, sondern die
grolReren Zusammenhédnge bedenkt und vor allem auf die Macht des Guten setzt, ohne
zugleich die zerstorerische Gefahrlichkeit des Bésen zu ignorieren. Dass er ,reich/grof3 ist an
Gute und Treue®, qualifiziert JHWH als solidarischen und zuverldssigen Partner, auf den man
sich verlassen kann und dem die Beziehung, in der er lebt, wichtig ist. Deshalb verteidigt er
auch das Fundament und die Verpflichtungen der sozialen Netze, die fir ein
menschenwirdiges Zusammenleben, aber auch fur die Beziehung JHWH - Israel
unverzichtbar sind: Er sieht genau zu, Uberprift und beurteilt das Verhalten Israels und der
Volker und greift schlussendlich strafend ein — als gerechter Richter und als verantwortlicher
Weltenkdnig. Um das Wesen Gottes in menschlicher Sprache auszusprechen, braucht es viele
Bilder und Rollen. Das gilt auch fiir die Beziehung Jesu zu Gott. Der Vergleich der biblischen

Rede von Gott mit der begrifflichen Rede von Gott in unserer systematischen Theologie zeigt,



19

dass die Begriffe gegeniber den biblischen Metaphern ein massives Defizit haben. Das wird
besonders deutlich, wenn man die Sprache der Psalmen mit der Sprache einer
neuscholastischen Dogmatik oder einer stark philosophisch impragnierten Systematik
vergleicht. Gewiss, die begriffliche Reflexion Uber die biblische Gottesrede ist unverzichtbar,
aber ohne die Ruckbindung an das biblisch bezeugte Gottesprofil und insbesondere an die
biblischen Gottesmetaphern und Gottesgeschichten verliert die christliche Gottesrede ihr
Proprium. Wenn geniigend Zeit waére, lieRBe sich zeigen, wie stark selbst das Johannes-
Evangelium von der Gebetssprache der Psalmen geprégt ist. Schon die theologische
Systematik von Ex 34,6f hat die Psalmen als ihren sprachlichen Mutterboden; mit den hier
verwendeten Adjektiven und Nomina schreien die Beter der Psalmen zu JHWH und klagen
mit ihnen JHWHSs rettende und tréstende Zuwendung ein. So wird auch biblisch sichtbar, dass
— um Johann Baptist Metz zu zitieren — ,,die Theologie als Rede iber Gott verwurzelt ist in
dem Reden zu Gott* (prisma 2/2003,24). Das darf die Theologie nicht vergessen, weil sie
sonst sich selbst verfehlt, indem sie die Religion durch Reflexion ersetzt. Um noch einmal J.
B. Metz zu zitieren: Es gibt auch heute ,,diese Gefahr, Religion durch Theologie zu ersetzen:
Von Gott zu reden, tber ihn zu reden, ohne zu ihm reden zu missen“ (a.a.O. 24). Die immer
leerer werdenden Kirchen sind m.E. ein Indikator fur den Verdunstungsprozess der
christlichen Gottesrede.
(4) Quelle und Malistab allen christlichen Redens tber Gott und zu Gott sind weder
Konzilstexte noch Enzykliken noch die Werke Luthers, Calvins oder Zwinglis, sondern die
Bibel in ihren zwei Teilen, deren wir in ihrer ganzen Polyphonie und sogar Disharmonie
bedurfen. Sie erinnert uns daran, dass wir die Wahrheit nie als ganze besitzen, sondern immer
nur bruchstiickhaft und annéherungsweise. Diese Einsicht hat eine chassidische Geschichte,
die mich seit Jahren begleitet, so zusammengefasst:
Vor seinem Tod sprach der Rabbi von Rymanow Mal um Mal die Worte aus dem Lied
des Mose vor sich hin: ,,Ein Gott der Treue ist er und darum geschieht kein Unheil* (Dtn
32,4). Dann sagte er: ,,Das ist die Quintessenz der heiligen Tora: zu wissen, dass er ein
Gott der Treue ist und dass darum kein Unheil geschieht. Ihr mogt fragen: ,Wenn dem so
ist, wozu dann die ganze Tora? Es wirde doch genligen, Gott hdtte am Sinai den einen
Vers gesagt!” Die Antwort ist: Kein Mensch kann dies Eine erfassen, ehe er die ganze
Tora gelernt und geubt hat.
Der Mensch kann das einfache Geheimnis der Barmherzigkeit Gottes nicht begreifen, ehe er
alle Worte der Heiligen Schriften gelernt und gelebt hat. Dabei eine Hilfestellung zu geben -

das ist die wichtigste Aufgabe der Bibelwissenschaft, wie ich sie verstehe.



	„Gott hat keiner jemals geschaut“ (Joh 1,18)
	Die christliche Gottesrede im Angesicht des Judentums


