
Institut für Erziehungswissenschaft 

Westfälische Wilhelms-Universität Münster 

 

Hausarbeit im Seminar:  

Zukunft – Chiffre des Vormärz (WS 2016/2017) 

Dozent: Prof. Dr. Ursula Reitemeyer-Witt  

 

 

 

Erziehung zu Selbstverlust und „Entmenschung“  

 

Die Schriften Friedrich Feuerbachs als Ausdruck der Kritik  

 an der religiösen Erziehung und Frömmigkeit eines  

protestantischen Milieus des 19. Jahrhunderts 

 

Eine exemplarische Untersuchung  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Christiane Kuropka 

nnnnnnnnnnnnn 

nnnnnnnnnnn 

 

nnnnnnnnnnnnnnnnnnn 

 

nnnnnnnnnnnnnnnn 

nnnnnnnnnnnnnnnn 



1 

 

 

 

 

Inhalt 

1. Einleitung ............................................................................................................................... 2 

2. Forschungsstand ..................................................................................................................... 3 

3. Friedrich Feuerbach: Biografie und Schriften ........................................................................ 4 

4. Das Milieu ............................................................................................................................ 10 

5. Exemplarische Analyse der Schriften als Ausdruck einer Milieukritik ............................... 13 

5.1. Theologie ....................................................................................................................... 13 

5.2. Religiöse Erziehung – Religion als Erziehungsmittel ................................................... 15 

5.3. Frömmigkeit .................................................................................................................. 20 

6. Fazit ...................................................................................................................................... 21 

Quellenverzeichnis ................................................................................................................... 23 

Literaturverzeichnis .................................................................................................................. 23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 

 

1. Einleitung 

 

„O ihr armen Kinder, die ihr das Unglück habt, eitle Menschen zu Eltern und Erziehern zu haben. 

Wie grausam werden sie in Euch die heilige Natur verrenken, mißhandeln, werden, damit ihr auf 

Kosten eurer Unschuld, eurer gesunden Vernunft, eurer kindischen Fröhlichkeit, die euch so wohl 

zu gönnen, in eurem sechsten oder siebenten Jahre als lächerliche Wunder von Gelehrsamkeit euch 

brüsten, […] über die Verderbtheit der Menschen seufzen und à tort et à travers mit Bibelsprüchlein 

und frommen Liederverslein um euch werfen, oder als Zieraffen in den soirées mit Anstand figuriren 

[…]!“1 
 

In diesen Zeilen aus der biografisch geprägten Schrift „Theanthropos“ von Friedrich Feuerbach 

kommt vor allem eines zum Ausdruck: Tief empfundenes Leid. Er beschreibt die religiöse 

Erziehung seiner Zeit als eine Form der Misshandlung, als Missbrauch an Kindern, denen eine 

Rolle zur Unterhaltung der Erwachsenen zugedacht wird, ein „Zieraffen“-Dasein auf ihren 

Soirées. Es ist eine ‚Verrenkung der heiligen Natur‘, genauer: eine „Entmenschung“2, die er 

zutiefst beklagt. Dieses Erleben bildet für ihn den Ausgangspunkt einer Reihe von Schriften, 

die sich in einer Verwandtschaft zur Religionskritik seines älteren und bekannteren Bruders 

Ludwig bewegen. 

Spricht man von Religionskritik, so setzt dies ein gemeinsames Verständnis von Religion und 

ihren theologischen, philosophischen und gesellschaftlichen Gegebenheiten voraus, eine 

Zeitlosigkeit in der Betrachtung des Phänomens. Aus wissenschaftlicher Perspektive jedoch gilt 

es zu unterscheiden, welche Kritikpunkte einer Religionskritik des 19. Jahrhunderts 

philosophische Allgemeingültigkeit besitzen – beispielsweise die Möglichkeit des Missbrauchs 

von Gottesbildern – und welche Kritikpunkte einer zeitgenössischen Sicht entsprechen und so 

in ihrer Zeit verwurzelt sind. Spricht man vom Christentum oder von den christlichen 

Konfessionen, so muss man vom theologiegeschichtlichen Standpunkt aus immer die Umstände 

einer spezifischen Sicht auf Religion berücksichtigen, die historische Gegebenheit – denn das 

Christentum ist ein Glaubens- und Denkgebäude im zeitlichen Wandel. Diese Arbeit möchte 

aus dieser Perspektive heraus die biografischen Wurzeln der Religionskritik Friedrich 

Feuerbachs exemplarisch ergründen und sie innerhalb eines spezifischen Milieus situieren. Eine 

solche Untersuchung ist deshalb interessant, da sich Friedrich Feuerbach, in einer gedanklichen 

Tradition mit den Aufklärern wie Rousseau stehend, im Geiste die Hand mit Vertretern ganz 

anderen differierender Milieus noch vor seiner Zeit hätte reichen können: Ein Vertreter der 

katholischen Aufklärung beispielsweise, Franz Freiherr von Fürstenberg, setzte schon im 18. 

 
1 FRIEDRICH FEUERBACH, Theanthropos. Eine Reihe von Aphorismen, Zürich 1838, S. 82f. 
2 FRIEDRICH FEUERBACH, Die Religion der Zukunft. Drittes Heft, Nürnberg 1845, S.19. 



3 

 

Jahrhundert im Hochstift Münster eine Schulordnung um, die in ihren Grundgedanken 

bedeutsame Parallelen zu den Zielen aufweist, die Friedrich Feuerbach im protestantischen 

Bayern des 19. Jahrhundert so dringlich einfordert: Den Gedanken einer umfassenden, fachlich 

differenzierten Volksbildung für alle, das Ziel der Selbsterkenntnis und Selbstliebe im Streben 

nach Glückseligkeit für jeden einzelnen Menschen als zentrales Ziel eines jeden Lebens und 

jeder Bildung. 3 Obwohl sich die Zeiten und Milieus, die gesellschaftliche Situiertheit beider 

Vertreter eines reformierten pädagogischen Denkens nie begegnet sind, sie an völlig 

unterschiedlichen Orten und zu unterschiedlichen Zeiten lebten, kamen sie, trotz 

unterschiedlichen Prägungen zum Ergebnis ähnlicher Ansprüche – mit dem Unterschied, dass 

Friedrich Feuerbach jede Religion als eine Art krankmachende Illusion ablehnte, Fürstenberg 

als katholischer Geistlicher diese jedoch als fundamental für ein gelingendes Leben betrachtete 

– bei gleichzeitiger Toleranz gegenüber seinen andersgläubigen Freunden. Vor diesem 

Hintergrund ist es umso interessanter zu fragen, welches Milieu, welche Bildung, welche 

Erfahrungen das Denken eines Gelehrten wie Friedrich Feuerbach im 19. Jahrhundert prägten 

und inwieweit diese als Wurzel für seine fundamentale Kritik des Christentums seiner Zeit zu 

werten sind. Aus Gründen des Rahmens der Arbeit und des damit vorgegebenen Umfangs geht 

die folgende Untersuchung exemplarisch vor und konzentriert sich auf Beispiele aus den 

Schriften Friedrich Feuerbachs, die in geeigneter Weise sein persönliches religiöses Erleben 

vor seinem biografischen Hintergrund verdeutlichen.  

2. Forschungsstand 

Spricht man über Friedrich Feuerbach, so spricht man über ein „unbeschriebenes Blatt.“4 Bis 

zur Tagung „Philosophie und Pädagogik der Zukunft – Ludwig und Friedrich Feuerbach im 

Dialog“ 2016 wurde der unbekannte Bruder von der Bildungsforschung wenig wahrgenommen. 

Bis 2016 waren vier Aufsätze zu seiner Person erschienen,5 die die Bedeutung seines Werkes 

 
3 Vgl. hierzu: Franz von Fürstenberg, Schulordnung. 22. Januar 1776. Zum 150. Todestag des Gründers der 

Westfälischen Wilhelms-Universität Münster am 16. September 1960 herausgegeben im Auftrag des Rektors und 

des Kurators, ed. v. SIEGFRIED SUDHOF, Münster 1966; ALWIN HANSCHMIDT, Für „Glückseligkeit“ und gegen 

„Regierungsstürmerey“. Ziele und Grundzüge der „Bildung des Volkes“ bei Franz von Fürstenberg, in: THOMAS 

FLAMMER u.a. (Hgg.), Franz von Fürstenberg. Aufklärer und Reformer im Fürstbistum Münster. Beiträge der 

Tagung am 16. Und 17. September 2010 in Münster [Veröffentlichungen der Historischen Kommission für 

Westfalen, NF 3), Münster 2012, S. 19-41. 
4 THASSILO POLCIK/ STEPHAN SCHLÜTER/ JAN THUMANN, Friedrich Feuerbach – „nichts weniger als ein Organ 

seines Bruders Ludwig“?, in: THASSILO POLCIK/ STEPHAN SCHLÜTER/ JAN THUMANN (Hgg.), Philosophie und 

Pädagogik der Zukunft. Ludwig und Friedrich Feuerbach im Dialog (Internationale Feuerbachforschung 7), 

Münster, New York 2018, S. 9-21, S. 13. 
5 OLAF BRIESE, „Die Religion der Zukunft“. Der vergessene Bruder Friedrich Feuerbach, in: NORBERT OTTO EKE/ 

KARIN FÜLLNER/ FRANCESCA VIDAL (Hgg.), „Zuckererbsen für Jedermann“. Literatur und Utopie. Heine und 

Bloch heute (Vormärz-Studien XXXV), Bielefeld 2014, S. 81-109; FRIEDRICH WILHELM KANTZENBACH, Im 



4 

 

in philosophischer wie pädagogischer Hinsicht untersuchten und sein Verhältnis und seine 

Bedeutung gegenüber seinem berühmten Bruder Ludwig diskutierten. Die neuere Forschung 

widmet Friedrich Feuerbach und seinem Status als eigenständigem Denker vermehrte 

Aufmerksamkeit und ordnet seine Schriften darüber hinaus in seinen philosophisch-

historischen Zusammenhang ein.6 Die Überlegung, die Schriften selbst in erster Linie als 

historisch-biografisches Zeitzeugnis zu verstehen, liegt in dieser Weise bisher noch nicht vor. 

Für diesen Zugang bietet sich die Beschäftigung mit den biografischen Hintergründen der 

Familie Feuerbach an, die vor allem für ihre bekannten Mitglieder Ludwig, den gemeinsamen 

Vater Anselm, aber im allgemeineren für die weiteren Geschwister bereits untersucht worden 

ist.7 Weitere historische Hintergründe, beispielsweise zur protestantischen Religiosität des 19. 

Jahrhunderts aufzuführen, ist aufgrund der regional orientierten Untersuchungen kein leichtes 

Unterfangen. Die Geschichtsforschung des 19. Jahrhunderts unterliegt wie die Zeit selbst dem 

Flickenteppich des damaligen Deutschen Reiches. Zu nennen wäre an dieser Stelle deswegen 

exemplarisch der Aufsatzband „Bayern und die Protestanten“ herausgegeben durch den 

Historiker Hubertus Seibert.8  

3. Friedrich Feuerbach: Biografie und Schriften 

Friedrich Feuerbach galt als intelligenter, jedoch zurückgezogen lebender, geradezu 

schüchterner Zeitgenosse.9 Der Wahlspruch, das Lebensmotto, das ihm zugeschrieben wird, 

lautet denn auch, dass es „,weniger darauf ankomme, unter Menschen zu leben, als vielmehr 

darauf, daß man für sie lebt.‘“10 Dieser Einstellung dürfte die Motivation innegewohnt haben, 

 
Schatten des Größeren. Friedrich Feuerbach, Bruder und Gesinnungsgefährte Ludwig (MVGN 57 (1970)), S. 281-

306; URSULA REITEMEYER, Religion oder Pädagogik der Zukunft? Friedrich Feuerbachs Entwurf einer 

Menschenbildung in nicht-konfessioneller Absicht, in: OLAF BRIESE/ MARTIN FRIEDRICH (Hgg.), Religion – 

Religionskritik – Religiöse Transformation im Vormärz (Forum Vormärz-Forschung 20 (2014)), Bielefeld 2015, 

S. 155-173; WERNER SCHUFFENHAUER, Ludwig Feuerbach stellt des Bruders Schrift „Gedanken und Thatsachen“, 

1862, vor., in: Aufklärung und Kritik (Sonderheft 3/1999), 99-109. 

BRIESE, OLAF, „Die Religion der Zukunft“. Der vergessene Bruder Friedrich Feuerbach, in: NORBERT OTTO EKE/ 

KARIN FÜLLNER/ FRANCESCA VIDAL (Hgg.), „Zuckererbsen für Jedermann“. Literatur und Utopie. Heine und 

Bloch heute (Vormärz-Studien XXXV), Bielefeld 2014, S. 81-109. 
6 Vgl. hierzu u.a.: NORBERT WASEK, Das Christentum als „Schwärmerei.“ Friedrich Feuerbachs Verwendung eines 

Kampfbegriffs der Aufklärung, in: POLCIK, Friedrich Feuerbach, S. 23-44. 
7 Vgl. hierzu: ALFRED KRÖNER, Die Familie Feuerbach in Franken, in: Aufklärung und Kritik (Sonderheft 6/2002); 

KRÖNER, ALFRED, Paul Johann Anselm und Ludwig Andreas Feuerbach als Exponenten des Bürgertums im 19. 

Jahrhundert. Leben und Wirkungen, in: Aufklärung und Kritik (Sonderheft 12/2007); THEODOR SPOERRI, Genie 

und Krankheit. Eine psychopathologische Untersuchung der Familie Feuerbach, Basel u.a. 1952; FRANCESCO 

TOMASONI, Ludwig Feuerbach. Entstehung, Entwicklung und Bedeutung seines Werkes (Internationale 

Feuerbachforschung 6), Münster, New York 2015. 
8 HUBERTUS SEIBERT, München, Bayern und die Protestanten, Regensburg 2017. 
9 Vgl. hierzu: FRIEDRICH WILHELM KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren. Friedrich Feuerbach, Bruder und 

Gesinnungsgefährte Ludwig Feuerbachs (MVGN 57 (1970)), S. 281-306, S. 283, S. 288.  
10 KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren, S. 288.  



5 

 

seine religionskritischen Schriften zu verfassen, die er vor allem in seinen Dreißigern verfasste 

und ihnen schließlich, 1862 noch eine letzte hinzufügte.11  

1806 in Landshut geboren, war Friedrich der Sohn des bekannten Strafrechtlers Anselm von 

Feuerbach, der in seinem Fach als prägend für die moderne Kriminalpsychologie und 

Strafrechtsdogmatik gelten kann.12 Diesem Vater wird eine „leidenschaftliche, ‚dramatische‘ 

Persönlichkeit“ zugeschrieben, die offenbar für ihn selbst nicht leicht zu steuern war.13 Sichtbar 

geprägt hat er seinen Sohn Friedrich in der Wahl eines Studieninhalts: Anselm von Feuerbach 

war überzeugt, dass Indien die „Mutter aller Kultur“14 sei, und seinem Sohn Friedrich hätte 

aufgrund seiner Fähigkeiten und seines Interesses an Indologie eine Karriere als Gelehrter der 

Indologie offengestanden.15 Dass er dies letztlich nicht anstrebte, lasteten Zeitgenossen seinem 

Charakter an, der von Gleichgültigkeit geprägt gewesen sei, die in einer „krankhaften 

Untätigkeit“ zum Ausdruck kam, und, so lautet das härteste Urteil, „,ihn zu einem unnützen 

Glied der Menschheit werden ließ.‘“16 Dass seine Untätigkeit keiner entschiedenen Absicht 

Feuerbachs selbst entsprang, zeigen seine später erschienen Schriften, die sehr wohl eine 

gesellschaftliche Veränderung anstreben. Die Gründe dafür, dass er nicht in der Lage war, ein 

offensives, gestaltendes Leben zu führen, mögen in seiner psychischen Verfassung gelegen 

haben: Neben einer sich steigernden Menschenfurcht hatte Friedrich Feuerbach eine besondere 

Furcht im Umgang mit Frauen und konnte nur mit der Hilfe von Alkohol seine Schüchternheit 

auflösen.17 Seine Ängste als Erwachsener gingen sehr wahrscheinlich mit einer spezifischen 

Hochbegabung einher, mit der man eine erhöhte Sensibilität, wie sie auch in seinen 

Kindheitserinnerungen18 erkennbar ist, erklären könnte. Auch wenn man manche Aspekte der 

Art der biografischen Darstellungen des Psychiaters Theodor Spoerri aus den beginnenden 

fünfziger Jahren heute kritisch sehen kann, so ist doch festzustellen, dass Friedrichs psychische 

Leiden auf schwierige familiäre Verhältnisse zurückzuführen sein dürften, in denen er nicht die 

Umgebung fand, die ihm geholfen hätten, mit seiner Begabung und seinen 

 
11 FRIEDRICH FEUERBACH, Die Religion der Zukunft, Zürich/Winterthur 1843; DERS., Die Religion der Zukunft. 

Zweites Heft, Nürnberg 1845; DERS., Die Religion der Zukunft. Drittes Heft, Nürnberg 1845; DERS., Die Kirche 

der Zukunft. Eine Reihe von Aphorismen, Bern 1847; DERS., Gedanken und Thatsachen. Ein Beitrag zur 

Verständigung über die wichtigsten Bedingungen des Menschenwohles, Hamburg 1862; DERS., Theanthropos. 

Eine Reihe von Aphorismen, Zürich 1838. 
12 FRIEDRICH MERZBACHER, Feuerbach, Anselm von, in: Neue Deutsche Biografie 5 (1961), S. 110-111 

[Onlinefassung]; URL: https://www.deutsche-biografie.de/pnd118532766.html, Abruf am 20.10.2021. 
13 MERZBACHER, Anselm, Abruf am 20.10.2021. 
14 MERZBACHER, Anselm, Abruf am 20.10.2021. 
15 KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren, S. 284f. 
16 KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren, S. 285. 
17 Vgl. hierzu und im Folgenden: THEODOR SPOERRI, Genie und Krankheit. Eine psychopathologische 

Untersuchung der Familie Feuerbach, Basel u.a. 1952, S. 73f. 
18 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 41ff. 



6 

 

Charaktereigenschaften konstruktiv umzugehen.19 Besonders sein Vater, der selbst schon unter 

dem despotischen und launenhaften Großvater gelitten hatte, scheint mit seinen Stimmungen 

und einer außerehelichen Beziehung kein verlässliches Gegenüber gewesen zu sein, so dass 

sich die Eltern 1816, also als Friedrich gerade zehn Jahre alt war, scheiden ließen.20 Die 

Geschwister wurden im Zuge der Trennung ihrer Eltern ebenfalls voneinander getrennt, die 

Töchter lebten in Bamberg bei ihrer Mutter, während die Söhne, auch Friedrich, bei ihrem Vater 

und dessen Geliebter in Ansbach wohnten.  

Als junger Mann entschloss sich Friedrich, Theologie zu studieren und schlug damit den 

gleichen Weg wie seine älteren Brüder ein.21 Später soll er sich wegen Glaubenszweifeln mit 

Billigung seines Vaters zu einem Studium der Indologie22 entschieden haben und arbeitete 

schließlich bei angesehenen Indologen in Paris. Es mag ein historisches Gerücht sein, dass er 

dort „,ganz verkommen‘“ sei,23 psychisch bedingte Schwierigkeiten in der Lebensführung 

würden jedoch, vor dem bekannten Gesamthintergrund, erklären, warum sich Friedrich nach 

seiner Rückkehr nach Nürnberg zurückzog, von einer den Kindern Anselm Feuerbachs vom 

König von Bayern zugedachten Rente von 400 Gulden lebte und damit bis zu seinem Tod im 

Jahr 1880 ein sehr bescheiden lebender Privatgelehrter und Junggeselle blieb.24 Sein Bruder 

Ludwig hingegen führt eine physische Gebrechlichkeit an: In Paris soll sein Bruder Friedrich 

beinahe an der Cholera gestorben sein, was Friedrichs „,Studien- und Lebensplan‘“25 

unterbrochen habe. „,Gerettet, doch jahrlang noch leidend‘“ habe sein Bruder sich nun „;mit 

der französischen, italienischen, spanischen Sprache und Literatur‘“ beschäftigt und einige 

„,kleinere Schriften über die Religion‘“ verfasst – und sei darin, dies betont Ludwig ganz 

besonders, „nichts weniger als ein Organ seines Bruders.“26 

Friedrichs Intelligenz, sein Interesse und auch sein mitfühlendes, an Ungerechtigkeiten 

leidendes Wesen kommen in den von ihm veröffentlichten Schriften zum Ausdruck, die 

stellenweise einen sehr biografischen Charakter haben.27 Mit seinem Bruder verband Friedrich 

ein nahes Verhältnis, denn im Gegensatz zu seinen  anderen Geschwistern teilten sie dieselben 

 
19 Vgl. hierzu und im Folgenden: SPOERRI, Genie und Krankheit. 

*20 Vgl. hierzu und im Folgenden: ALFRED KRÖNER, Die Familie Feuerbach in Franken, in: Aufklärung und Kritik 

(Sonderheft 6/2002), S. 26f. 
21 Vgl. hierzu und im Folgenden: KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren, S. 284f.  
22 SPOERRI, Genie und Krankheit, S. 75. 
23 KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren, S. 285. 
24 KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren, S. 285. 
25 WERNER SCHUFFENHAUER, Ludwig Feuerbach stellt des Bruders Schrift „Gedanken und Thatsachen“, 1862, 

vor., in: Aufklärung und Kritik (Sonderheft Ludwig Feuerbach 3/1999), 99-109, S. 99. 
26 SCHUFFENHAUER, Schrift, S. 99. 
27Vgl. hierzu als Beispiel: FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 41ff.  



7 

 

religionskritischen und philosophischen Ansichten.28 Beide erkannten sich wechselseitig in 

ihrer Expertise an und unterstützten sich gegenseitig in ihren fachlichen Interessen. So äußerte 

sich Ludwig auch mit Anerkennung und Empathie gegenüber Friedrichs Schrift „Religion der 

Zukunft“: „,Sie ist vortrefflich – die Wuth sehr begreiflich.‘“29 Bewusst knüpfte Friedrich mit 

dem von ihm gewählten Titel an die Schrift Ludwigs „Grundsätze einer Philosophie der 

Zukunft“ an und wählte damit einen praktisch-pädagogischen und weniger als sein Bruder einen 

philosophischen Zugang im Sinne einer Gesellschaftskritik des Vormärz.30 Er kann aus dieser 

Perspektive als ein „Pädagoge des Vormärz“31 gelten, dessen Streben darin lag, den Blick auf 

eine tatsächlich mögliche Veränderung von Verhältnissen zu legen. Wie auch sein Bruder 

Ludwig bewegte sich Friedrich mit seinen Schriften dabei in der Gefahr, wegen des Vorwurfs 

der Gotteslästerung juristisch belangt werden zu können.32 Sie erreichten nicht die Popularität 

derer seines älteren Bruders, wurde Friedrich doch häufig nur als ein populär schreibender 

Werber für die ursprünglich von seinem Bruder Ludwig stammenden philosophischen Ideen 

verstanden.33 Dazu trug auch eine populär orientierte Überarbeitung seiner Schrift „Religion 

der Zukunft“ durch Wilhelm Marr bei34, später einer der Hauptvertreter eines rassistisch 

begründeten, modernen Antisemitismus im Kaiserreich.35 Seine eigene Überarbeitung verfasste 

Marr, um diese in der Schweiz im dortigen geheimen, deutschnationalen Arbeiter- und 

Handwerkerbund zu vertreiben. Gerade eine solche Verwicklung in diese politischen Kreise 

sah gerade Ludwig Feuerbach sehr kritisch und warnte seinen Bruder vor den Konsequenzen, 

die dies für dessen Wahrnehmung als Gelehrter haben könne. Zu seinem Mangel an Bekanntheit 

mögen jedoch auch sein zurückgezogenes Leben und sein gedanklicher Stil beigetragen haben, 

der in der Rezeption durch die Forschung als „eklektische Auswertung der 

Religionsphilosophie“ seines Bruders bezeichnet worden ist, verbunden „mit typisch vulgär-

rationalistischen Elementen“36. An anderer Stelle heißt es, Friedrich Feuerbach habe „zentrale 

und hochkomplexe Theoriestücke seines Bruders in eine zum Teil volkstümliche Ethik in 

 
28 Vgl. hierzu und im Folgenden: KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren, S. 290. 
29 KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren, S. 294. 
30 URSULA REITEMEYER, Religion oder Pädagogik der Zukunft? Friedrich Feuerbachs Entwurf einer 

Menschenbildung in nicht-konfessioneller Absicht, in: OLAF BRIESE/ MARTIN FRIEDRICH (Hgg.), Religion – 

Religionskritik – Religiöse Transformation im Vormärz (Forum Vormärz-Forschung 20 (2014)), Bielefeld 2015, 

S. 155-173, S. 156. 
31 REITEMEYER, Religion oder Pädagogik der Zukunft?, S. 173. 
32 KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren, S. 294. 
33 Vgl. hierzu: KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren, S. 281f.; POLCIK, Friedrich Feuerbach, S. 10. 
34 WILHELM MARR, Die Religion der Zukunft von Friedrich Feuerbach. Für Leser aus dem Volke bearbeitet von 

W. Marr, Bern 1846. 
35 Vgl. hierzu und im Folgenden: POLCIK, Friedrich Feuerbach, S. 9f. 
36 KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren, S. 306. 



8 

 

pädagogischer Absicht“ übersetzt, wobei die „Grenze zwischen dem ‚Muster einer populären 

Schrift‘ und dem Produkt eines pseudowissenschaftlichen Rationalismus‘ fließend“ sei.37  

Was die Ideen innerhalb seiner Schriften angeht, gilt es hervorzuheben, dass Friedrich in keiner 

Weise seinen Bruder lediglich kopierte, im Gegenteil, er veröffentlichte mit seiner Schrift 

„Theantropos“ 1838 noch vor dem Erscheinen der bekannten Schrift seines Bruders Ludwig  

„Das Wesen des Christentums“ 1841 die These, dass es sich bei Gottesbildern um menschliche 

Projektionen handle, somit könne Ethik nur am Menschen selbst bestimmt werden ohne jede 

Gottesverankerung.38 Damit formuliert er eine anthropologische Kritik an der Art des 

Christentums wie es für sein Milieu zu seiner Zeit spezifisch war. Er verficht aus diesem 

Standpunkt heraus eine radikale Wende im ethischen Denken und formuliert so eine „neue 

Religion“39: Das Heil, das Wohlergehen des Menschen wird anhand einer anthropologischen 

Kritik des ihn umgebenden christlichen Milieus zum Zentrum einer „Kirche der Zukunft.“40 

Diese „Kirche“ soll in der Zukunft „nichts anderes als eine säkulare ‚Volksbildungsanstalt‘ im 

großartigen Stile‘“ sein.41 An dieser Stelle erweist sich Friedrich Feuerbach als von Rousseau 

geprägter Visionär des Vormärz: Als einer von wenigen Vertretern aus dem bürgerlichen Lager 

beschäftigt sich Feuerbach mit dem Gedanken einer Volksbildung im Sinne eines 

„Menschenrecht[s]“ im Gegensatz zu einer Bildung als bürgerlichem Vorrecht42 und schließt 

sich damit den Aufklärern des 18. Jahrhunderts an.43 Für ihn geht es darum, dass der Mensch 

im Sinne Roussaus seiner Natur nach grundsätzlich entwicklungs- und bildungsfähig ist.44 In 

diesem Sinne wehrt er eine „‘Entmenschung‘“, eine Entfremdung des Menschen von seiner 

wahren Natur ab, die er als Ziel des Christentums betrachtet, so, wie er es kennt.45 Sein Ziel ist 

der mündige, emanzipierte Bürger, der den Rechtsstaat mitbestimmen und gestalten kann.46 

Voraussetzung dafür ist eine allumfassende Bildung für alle, die auf einem differenzierten 

Fächerkanon basieren muss. Die Rolle der Kirche wird bei Feuerbach säkularisiert: Theologen 

sollen zu Anthropologen, „aus Dienern Gottes Diener der Menschheit, aus Predigern 

 
37 REITEMEYER, Religion oder Pädagogik der Zukunft?, S. 157f. 
38 Vgl. hierzu: POLCIK, Friedrich Feuerbach, S. 11. 
39 POLCIK, Friedrich Feuerbach, S. 12. 
40 Vgl. hierzu: POLCIK, Friedrich Feuerbach, S. 12. 
41 POLCIK, Friedrich Feuerbach, S. 12. 
42 REITEMEYER, Religion oder Pädagogik der Zukunft?, S. 164. 
43

 ALFRED KRÖNER, Paul Johann Anselm und Ludwig Andreas Feuerbach als Exponenten des Bürgertums im 19. 

Jahrhundert. Leben und Wirkungen, in: Aufklärung und Kritik (Sonderheft 12/2007), S. 26. 
44 REITEMEYER, Religion oder Pädagogik der Zukunft?, S. 169. 
45 REITEMEYER, Religion oder Pädagogik der Zukunft?, S. 167; FEUERBACH, Religion der Zukunft. Drittes Heft, 

S. 19.  
46 Vgl. hierzu und im Folgenden: REITEMEYER, Religion oder Pädagogik der Zukunft?, S. 163ff. 



9 

 

Volkslehrer, aus Kämpfern gegen die Volksbildung Vorkämpfer der Volksbildung und des 

Fortschritts‘ werden.“47  

An dieser Stelle wird deutlich, dass Friedrich Feuerbach als Gelehrter, aber auch Kind seiner 

Zeit die Konsequenzen seiner Vorschläge im Sinne eines extremen Positivismus nicht absehen 

kann.48 Die Erfahrung einer als negativ empfundenen religiösen Erziehung ließ ihn und andere 

Zeitgenossen übersehen, dass Missbrauch von Gottesbildern ihre Korrespondenz im 

Missbrauch von Menschenbildern findet: Und so schreibt selbst Friedrich Feuerbach in seinem 

zweiten Heft zu einer „Kirche der Zukunft“:  

„Jeder, der den Namen eines Menschen verdient, kann nicht nur in seinem Namen, sondern auch in 

dem der menschlichen Gesellschaft, im Namen des Menschen überhaupt fordern, daß sein 

Verlangen glücklich zu sein anerkannt und geachtet werde, - eine Anerkennung, eine Achtung, deren 

höherer oder geringerer Grad übrigens unwillkürlich sich bestimmt nach Maßgabe seiner Fähigkeit 

zum allgemeinen Wohle beizutragen, nach Maßgabe des Antheils, den er daran nimmt und dazu 

beiträgt.“49 

Hier stellt sich die Frage: Wer verdient den Namen eines Menschen? Alle? Ungeborenes Leben 

genauso wie geborenes, physisch oder psychisch krankes genauso wie gesundes? Warum 

variiert die Anerkennung des Glücksstrebens des einzelnen durch die Gesellschaft „nach 

Maßgabe“ der „Fähigkeit zum allgemeinen Wohle beizutragen, nach Maßgabe des Antheils, 

den er daran nimmt und dazu beiträgt.“50 Wer entscheidet in diesen Fragen, wer bewertet sie? 

Aus der Perspektive des 21. Jahrhunderts, die die Entwicklungen des 20. Jahrhunderts kennt, 

sind dies drängende Fragen. An dieser Stelle bietet Feuerbach eine Leerstelle und damit eine 

Angriffsfläche in seiner ansonsten die Menschlichkeit verabsolutierenden Position. Dabei ist 

Friedrich Feuerbach zu  Recht zu unterstellen, dass er die Auswüchse einer extremen Auslegung 

einer Gesellschaft ohne Gott nicht intendiert hat, ebenso wenig wie den Missbrauch eines 

verabsolutierten Menschenbildes. Seine Theorien und Entwürfe sind eindeutig aufklärerisch 

geprägt und gehen darin von einem idealisierten Menschenbild aus. Begriffe, die darin prägend 

für ihn sind, sind die der Freiheit, der Natur, des Naturrechts und vor allem der Glückseligkeit, 

die ihn mit den Aufklärern verbinden.51 Der Gedanke des Glückseligkeitstriebes, der jedem 

Menschen innewohne, soll gemäß Feuerbach frei ausgelebt werden dürfen. Die „zwei 

wichtigsten Bedingungen zur menschlichen Glückseligkeit“ sind dabei jedoch die Ernstnahme 

 
47 Friedrich Feuerbach, Religion der Zukunft, zit. nach: REITEMEYER, Religion oder Pädagogik der Zukunft?, S. 

162f. 
48 Vgl. hierzu: REITEMEYER, Religion oder Pädagogik der Zukunft?, S. 170f. 
49 FEUERBACH, Religion der Zukunft. Zweites Heft, S. 4.  
50 FEUERBACH, Religion der Zukunft. Zweites Heft, S. 4.  
51 Vgl. hierzu: STEFANIE AREND, Glückseligkeit. Geschichte einer Faszination der Aufklärung. Von Aristoteles 

bis Lessing (Das achtzehnte Jahrhundert. Supplementa 23), Göttingen 2019; ALFRED KRÖNER, Exponenten des 

Bürgertums, S. 26. 



10 

 

der „wesentlichen“, menschlichen Bedürfnisse „und zweitens : daß sie [die Menschheit] ihr 

eigenes Wesen l i e b e.“52 Nur in der Selbstliebe liegt für Feuerbach damit der Schlüssel zu 

jeder Entfaltung und jedem tatsächlichen, menschlichen Glück. Das bedeutet: „Selbsterkenntnis 

der Menschheit ist die erste Bedingung ihrer Glückseligkeit.“53 Nur: „Das Christentum 

überhaupt ist nun dieser Kenntniß nicht günstig“, so Feuerbach,54 denn „der christliche Glaube“ 

verlange „ein fortwährendes Opfer des selbstständig denkenden Geistes.“55 Aus dieser Position 

heraus begründet Feuerbach die Gleichheit aller Menschen nicht auf einer christlich-

theologischen Grundlage, sondern auf einer naturrechtlichen Verankerung von Freiheit und 

Gleichheit.56 Aus Feuerbachs Sicht muss damit die „Philosophie selbst zur Religion werden,“57 

da „alle Bemühungen, das Christenthum mit der Philosophie zu versöhnen“ „erfolglos und 

unverständig“ seien.58   

4. Das Milieu 

Bei den Feuerbachs handelt es sich um eine bürgerliche Gelehrtenfamilie, die man dem wohl 

situierten, gehobenen Bildungsbürgertum des 19. Jahrhunderts zuordnen kann.59 Schon seit 

1599 waren die Feuerbachs eine von bildenden Berufen geprägte Familie,60 die sich im 19. 

Jahrhundert, mit dem Historiker Hans-Ulrich Wehler gesprochen, im Milieu einer 

bildungsbürgerlichen „Expansion“ befand – was bedeutet, dass es Teil eines „,eigentümlichen 

Sozialtypus‘“ war – Teil der „akademisch geschulten, überwiegend an Karrieren im Staats- und 

Stadtdienst gebundenen Bildungsbürger.“61 Einer von ihnen war der Vater der Feuerbach-

Brüder, der Staatsrechtler Anselm Feuerbach aus Frankfurt am  Main, der mit vielen anderen 

protestantischen Intellektuellen dem Ruf des Königs von Bayern folgte und schließlich im 

dortigen Justizministerium ein fortschrittliches Strafgesetz schuf.62 Beruflich erfolgreich, trug 

er privat den Spitznamen eines gefürchteten „,Vesuvius‘“ und verbot seinen Söhnen, die 

 
52 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S.7. 
53 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S.7. 
54 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S.7. 
55 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 6. 
56 REITEMEYER, Religion oder Pädagogik der Zukunft?, S. 160; FEUERBACH, Religion der Zukunft. Zweites Heft, 

S. 12. 
57 REITEMEYER, Religion oder Pädagogik der Zukunft?, S. 155. 
58 FEUERBACH, Religion der Zukunft. Zweites Heft, S. 61 
59 Vgl. hierzu: KRÖNER, Exponenten des Bürgertums, S. 25. 
60 KRÖNER, Exponenten des Bürgertums, S. 32. 
61 KRÖNER, Exponenten des Bürgertums, S. 25. 
62 JÜRGEN OVERHOFF, Die Kritik des preußischen Lehrerbildners Adolph Diesterweg am bayerischen Schulwesen 

im Vormärz, in: THASSILO POLCIK/ STEPHAN SCHLÜTER/ JAN THUMANN (Hgg.), Philosophie und Pädagogik der 

Zukunft. Ludwig und Friedrich Feuerbach im Dialog (Internationale Feuerbachforschung 7), Münster, New York 

2018, S.247-258, S. 248. 



11 

 

getrennt lebende Mutter zu besuchen.63 Die Tatsache, dass die Eltern der Feuerbach-Brüder 

bewusst und öffentlich in Trennung lebten,64 ist spezifisch für ein protestantisches Denken – in 

der katholischen Kirche sind solche Vorgänge für Gläubige bis heute kein leichtes Verfahren. 

Dort gilt die Ehe als Sakrament, was Unauflöslichkeit bedeutet, womit eine Trennung 

gesellschaftlich besonders im 19. Jahrhundert weniger anerkannt gewesen sein dürfte. Damit 

stellt sich die Frage nach dem Glauben, wie er in der Familie Feuerbach gepflegt worden ist. 

Zunächst einmal ist festzustellen, dass Anselm Feuerbach selbst ein religiös liberal eingestellter 

und besonders philosophisch interessierter Mensch war.65 Dennoch interessierten sich gleich 

mehrere seiner Söhne nach einem für das Bürgertum typischen Bildungsweg für theologische 

Studien.66 Interessant ist dabei eine gewisse konfessionelle Flexibilität, die einerseits der 

liberalen Grundeinstellung des Vaters zu verdanken gewesen sein mag, zum anderen dem 

konfessionell heterogenen Milieu der bayerischen Umgebung, besonders der Stadt München, 

in der eine protestantische Minderheit erst noch wuchs.67 So wurde Ludwig Feuerbach 

tatsächlich wegen der Unerreichbarkeit eines protestantischen Pfarrers katholisch getauft68 und 

eine Tochter der Familie konvertierte im erwachsenen Alter und wurde Novizin in einem 

katholischen Kloster.69 Diese Lebenswege, die eine räumliche und geistige Flexibilität 

aufweisen, können als spezifisch bürgerliche Lebenswege gewertet werden. Vorrausetzung 

dafür war Bildung, die Berufsmöglichkeiten und Prestige bedeutete,70 genauso wie finanzielle 

Mittel, die durch die Stellung des Vaters auch später als Renten gegeben waren.71 Wenngleich 

also eine offensichtliche Liberalität in der Familie Feuerbach herrschte, ebenso wie eine 

grundsätzliche Akzeptanz und Toleranz der unterschiedlichen Glaubensentscheidungen der 

Feuerbach-Geschwister untereinander,72 so steht fest, dass sie eine protestantisch-religiöse 

Prägung erhalten haben müssen − zunächst durch ihre Mutter, die als tief religiös galt73 und 

 
63 ULRIKE ACKERMANN-HAJEK, Ludwig Feuerbach in seinen engsten familiäre Bindungen. Teil 2: Mutter und 

Schwestern, in: HELMUT FINK/ HELMUT WALTHER, Schwerpunkt: Ludwig Feuerbach. Beiträge zu Leben, Werk 

und Wirkung, in: Aufklärung und Kritik 4, (3/20018) S. 188-199, S. 191.  
64 ACKERMANN-HAJEK, familiäre Bindungen, S. 190. 
65 ACKERMANN-HAJEK, familiäre Bindungen, S. 188; KRÖNER, Exponenten des Bürgertums, S. 81. 
66 Vgl. zum Bildungsweg: KRÖNER, Exponenten des Bürgertums, S. 84ff.; SPOERRI, Genie und Krankheit, S. 57, 

75; KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren, S. 286. 
67 MICHAEL STEPHAN, Konfessionsverschiebung durch Zuwanderung in München, in: SEIBERT, HUBERTUS, 

München, Bayern und die Protestanten, Regensburg 2017, S. 190-212, S. 190. 
68 KRÖNER, Exponenten des Bürgertums, S. 84. 
69 ACKERMANN-HAJEK, familiäre Bindungen, S. 195. 
70 Vgl. hierzu: KRÖNER, Familie Feuerbach, S. 14ff.; KRÖNER, Exponenten des Bürgertums, S. 25ff. 
71 KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren, S. 285. 
72 KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren, S. 290. 
73 FRANCESCO TOMASONI, Ludwig Feuerbach. Entstehung, Entwicklung und Bedeutung seines Werkes 

(Internationale Feuerbachforschung 6), Münster, New York 2015, S. 26. 



12 

 

durch angestellte Erzieher − denn die im Folgenden untersuchten Schriften Friedrich 

Feuerbachs bieten ein eindrückliches Zeugnis davon. Aus dieser Sozialisation und dem tiefen 

Interesse an Theologie heraus entwickelten sich jedoch auch existentielle Krisen: So stürzte der 

Bruder Anselm nach der gedanklichen Auseinandersetzung mit dem frommen Orientalisten 

Professor Johann Arnold Kanne in wachsende Verzweiflung. Friedrich Feuerbach schildert 

diese Krisenzeit seines Bruders folgendermaßen:  

„,Kannes auch in Schriften ausgearbeitetes Lieblingsthema war, im Alten Testament überall 

symbolische Beziehungen auf Christus . . . und nicht hier allein, sondern auch in anderen als  

christlichen Religionsgebieten, ja selbst allenthalben in der Natur aufzusuchen und durch künstliche 

Argumente auf gut Glück nachzuweisen.“74  

Die Schilderungen des Dozenten, der sogar kundtat, Erscheinungen Christi erlebt zu haben, 

wirkten auf dem empfänglichen Anselm offenbar derart beeindruckend, ebenso wie dessen 

Aufforderung, es Kanne gleich zu tun. Die Folge:  

„So durchwachte der arme Jüngling nun in wahnsinnigem Gebete die Nächte, auf Erscheinungen 

und Offenbarungen harrend, die er dem Himmel abringen zu müssen glaubte. Sein ganzes Leben 

und Streben erschien ihm auf einmal in verdammenswerthem Licht. Selbst das Bewußtsein der 

Versöhnung mit Gott, zu welchem er sich nach gewaltigen Gemütskämpfen durchgerungen hatte, 

war nicht fähig, die tiefe Schwermuth zu überwinden, welche nach jenen Kämpfen für längere Zeit 

der Grundton seines Wesens wurde.‘“75 

Johann Arnold Kanne kann als ein Vertreter seiner Zeit gewertet werden: Als Gelehrter der 

Theologie und Philologie – eine Gemeinsamkeit mit Friedrich Feuerbach – war er geprägt durch 

eine pantheistische, mystizistische und dem Pietismus verwandte Spiritualität.76 Sein Leben als 

Gelehrter war in seiner Positionierung den für die damalige Zeit üblichen Diskursen ausgesetzt, 

die Gelehrte untereinander austrugen. So plante sogar Jean Paul eine Kampfschrift gegen ihn.77 

Er kann damit als ein spezieller Typus seiner Zeit gewertet werden, dessen Sichtweisen zwar 

umstritten, aber nicht auf den ersten Blick als verwerflich galten. Er ist damit sozusagen, auch 

mit seiner Wirkung auf Studenten, ein Vertreter eines religiösen Milieus, das Friedrich 

Feuerbach als Bildungsbürger umgab, genauso wie die freireligiöse Gemeinde, die Mitte des 

19. Jahrhunderts in Bayern entstand, und zu der sich Friedrich hingezogen fühlte, wenn er auch 

selbst nie Mitglied wurde:78 Sie lehnte jeden Wunderglauben ab. Als spezifisch für das religiöse 

Milieu des Bildungsbürgertums kann vor den geschilderten Hintergründen eine Suchbewegung, 

 
74 Friedrich Feuerbach, zit. n. KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren, S. 286. 
75 Friedrich Feuerbach, zit. n. KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren, S. 286. 
76 Vgl. hierzu und im Folgenden: ADALBERT ELSCHENBROICH, Kanne, Johann Arnold, in: Neue Deutsche 

Biographie 11 (1977), S. 105-107 [Online-Version];  

URL: https://www.deutsche-biographie.de/pnd118776665.html#ndbcontent, Abruf am 11.11.2021. 
77 Vgl. hierzu und im Folgenden: ELSCHENBROICH, Kanne, Abruf am 11.11.2021. 
78 KANTZENBACH, Im Schatten des Größeren, S. 289. 

https://www.deutsche-biographie.de/pnd118776665.html#ndbcontent


13 

 

eine Diskurs- und Interpretationsspanne gesehen werden, zu der Friedrich Feuerbach mit seinen 

Schriften einen Teil beitrug. 

5. Exemplarische Analyse der Schriften als Ausdruck einer Milieukritik 

5.1. Theologie 

„Dem Christentum zufolge kann der Mensch nur durch die Gnade Gottes selig werden. Das 

Christenthum benimmt also dem Menschen allen rechtlichen Anspruch auf Glückseligkeit.“79  

 

So charakterisiert Feuerbach das Christentum und erläutert spezifischer:   

„Die Menschen würden, dem Christentum zufolge, nur durch die Gnade Gottes selig. Alle guten 

Gaben kommen von Oben, also auch der ächte Glaube, durch welchen die Menschen selig werden 

können, und welcher im natürlichen Menschen durch persönliche Einwirkung Gottes auf ihn erst 

erweckt werden muß. Wenn Gott nicht die Gnade hat, den rechten Glauben in dir zu erwecken, so 

bist du, ein so rechtschaffener Mann und der Gesellschaft nützliches Glied du auch sein magst, nach 

deinem Tode nur würdig, in den ewigen Flammen der Hölle zu braten, weil Adam in den Apfel 

gebissen hat, und durch diesen Apfelbiß die ganze menschliche Natur dergestalt vergiftet und 

verpestet worden ist, daß sie in Gott nur Gräul und Abscheu erregen kann, wenn sie nicht durch den 

rechten Glauben, den aber, wie gesagt, seine Gnade allein in dir hervorbringen kann, wesentlich 

umgewandelt wird.“80  

 

Feuerbach stellt an dieser Stelle eine ganze Reihe von theologischen Inhalten gemäß seinem 

Ziel, sich einer breiten Klientel verständlich zu machen, sehr vereinfacht dar. Er greift in 

wenigen Sätzen die Lehren von der Erbsünde, der Frage nach einem ‚Heil‘ außerhalb des 

Christentums und die Prädestinationslehre auf. Letztere ist ein Thema, das nicht genuin 

protestantischer Natur ist, aber besonders von Luther und den Reformatoren geprägt wurde, so  

dass man es als durchaus typisch protestantisch verstehen kann. Auf der anderen Seite ist 

festzustellen, dass auch im katholischen Bereich Fragen nach einer Prädestination des 

Menschen durch Gott vielfältig diskutiert und vertreten worden ist. Um in Kürze diese 

theologischen Themen nachzuzeichnen:  

Die Verbreitung des Begriffs „Erbsünde“ geht im Deutschen tatsächlich auf Martin Luther, aber 

auch auf die Confessio Augustana von 1530 zurück, in der die vor allem durch den Reformator 

Melanchthon geprägte grundlegende Bekenntnisschrift der lutherischen Kirchen enthalten 

war.81 In der Ostkirche hat sich tatsächlich ein anderes Verständnis von allgemeiner 

menschlicher Sündigkeit vor Gott entwickelt als in der Westkirche, bei der die Tradition 

augustinischen Denkens, also erst durch Schriften ab dem 4. Jahrhundert, prägend wurden. Eine 

wichtige Rolle spielt dabei der Mythos von Adam und Eva, die wegen ihres Vergehens vom 

 
79 Feuerbach, Religion der Zukunft, S. 25. 
80 Feuerbach, Religion der Zukunft, S. 25. 
81 Vgl. hierzu und im Folgenden: HELMUT HOPING, Erbsünde (II. Historisch-theologisch), in: Lexikon für 

Theologie und Kirche 3 (32009), Sp.744-746, Sp. 744ff. 



14 

 

Baum der Erkenntnis gegessen zu haben, aus dem Paradies vertrieben werden. Dieser Mythos 

ist, mit unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen, für die katholische wie auch protestantische 

Sicht von Sünde auch in der nachreformatorischen Zeit bis in das 19. Jahrhundert hinein in 

seiner Bildhaftigkeit prägend für eine Lehre zur Sündhaftigkeit des Menschen vor Gott. In der 

katholischen Tradition wurde dabei ein wechselnder Diskurs zur Frage von Gnade und 

Rechtfertigung des Menschen vor Gott geführt, der einen wichtigen Niederschlag im 

Tridentinum fand mit einer Verhältnisbestimmung von Gnade und Werken: Weder das eine 

noch das andere können bei Gott eine Rechtfertigung des Menschen erzwingen.82 Der Mensch 

hat einen freien Willen, um die Gnade Gottes anzunehmen oder abzulehnen, seine guten Werke 

können das von Gott erhaltene vergrößern und bewahren.  

 

Das Tridentinum grenzt sich in dieser Hinsicht von der durch die Reformation vertretenen 

Lehre einer „gänzlichen Unfähigkeit des Menschen, von sich aus etwas für sein Heil tun zu 

können,“83 ab. Die Rechtfertigungslehre Luthers, die eigentlich von jeder Werkgerechtigkeit 

befreien will, und deshalb auf eine „Alleinwirksamkeit der göttlichen Gnade“84 zum Heil des 

Menschen verweist, bewirkt im Sündenverständnis jedoch ein ‚Korrelativ‘85: Der Mensch gilt 

als völlig unfähig, von sich aus etwas zu seinem Heil beitragen zu können. Der Wille gilt als 

unfrei, in dem Sinne, dass er nicht von sich aus das Gute wollen könne, sondern „daß der Wille 

des natürlichen Menschen in sich selbst so verfaßt ist, nicht nicht das Böse wollen zu können.“86 

Das noch vortridentinische katholische Verständnis von Erbsünde wird an dieser Stelle 

„radikalisiert.“87 Die Lehre von der Erbsünde in der reformatorischen Fassung „zielt auf das 

durch die Sünde grundlegend verkehrte Sein des Menschen vor Gott als dem Kern der Selbst- 

und Weltwahrnehmung des Sünders.“88 Das Tridentinum hält dem entgegen, dass zwar durch 

den Fehler Adams im Paradies eine „Urstandsgerechtigkeit“ verlorenen gegangen ist, aber eben 

nicht der völlige Verlust der Gottesebenbildlichkeit, was bedeutet, „daß die Willensfreiheit im 

Menschen als Sünder nicht vollends verloren und ausgelöscht ist.“89 

 
82 Vgl. hierzu und im Folgenden: CHRISTIANE TIETZ/ WALTER KLAIBER/ EBERHARD JÜNGEL, “Rechtfertigung”, 

in: Religion in Geschichte und Gegenwart, http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024544, Abruf am 

15.11.2021. 
83 DOROTHEA SITZLER-OSING/ ROLF P. KNIERIM/ STEFAN SCHREINER/ RICHARD SCHENK/ CHRISTINE AXT-

PISCALAR/ WILHELM GRÄB, Sünde, in: Theologische Realenzyklopädie Online: Spurgeon - Taylor, Jeremy. Berlin, 

New York 2010. https://www.degruyter.com/database/TRE/entry/tre.32_360_7/html, Abruf am 15.11.2021. 
84 SITZLER-OSING, Sünde, Abruf am 15.11.2021. 
85 Vgl. hierzu und im Folgenden: SITZLER-OSING, Sünde, Abruf am 15.11.2021. 
86 SITZLER-OSING, Sünde, Abruf am 15.11.2021. 
87 SITZLER-OSING, Sünde, Abruf am 15.11.2021. 
88 SITZLER-OSING, Sünde, Abruf am 15.11.2021. 
89 SITZLER-OSING, Sünde, Abruf am 15.11.2021. 

http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024544
https://www.degruyter.com/database/TRE/entry/tre.32_360_7/html


15 

 

Betrachtet man vor diesen grundlegenden Unterscheidungen im katholischen wie 

protestantischen Verständnis den Text von Friedrich Feuerbach, so spricht daraus in der 

Tendenz eine Kritik an einem zwar nicht ausschließlich, aber in der Schwerpunktsetzung und 

in der Nuance doch vermehrt protestantischen theologischen Verständnis von Gnade, Heil und 

Sünde. Der Mensch scheint hier dem Wirken Gottes völlig ausgeliefert und vermag aus sich 

selbst heraus nichts. Und selbst wenn man ohne Glauben ein gutes Leben geführt hat, so bewirkt 

die Abwesenheit von Glauben eine Sinnlosigkeit des Tuns. Auch das ist nicht katholisch 

gedacht: Zwar gibt es die Vorstellung einer heilsnotwendigen Bedingung im Sinne einer 

Zugehörigkeit zur Kirche, jedoch ist diese in der Tradition schon immer unterbrochen von dem 

Ansatz, dass es „‘latentes sancti‘“, ‚versteckte Heilige‘ außerhalb der Kirche gebe.90 Schon 

1713 wird die Formel „,Außerhalb der Kirche wird keine Gnade gewährt‘“ von Papst Clemens 

IX. verurteilt.91 

  

Und so fährt Friedrich Feuerbach entsprechend seiner protestantischen Sozialisation fort:  
 

„Was tut aber das Christenthum, indem es einen Gott anbeten heißt, der die ganze Welt nur aus 

Gnade und Ungnade, d.h. gesetzlos und willkürlich regiert? Antwort: „Das Christenthum erhebt 

nicht das Gesetz, sondern die Willkür, auf den Thron der Welt, es vergöttlicht die Willkür.“92  

 

Für Friedrich Feuerbach ist das Erlernte zu absurd, um sich theologisch damit 

auseinanderzusetzen. Für ihn steht im Kern seiner Philosophie eine Zuwendung zum Menschen, 

der seiner Ansicht nach nicht durch den Glauben zu Selbsterkenntnis, Selbstliebe und 

Glückseligkeit finden kann, sondern nur allein die Abwendung von der Theologie hin zur 

Philosophie ist für ihn die Lösung zu einem glücklichen Leben und wahrer Anthropologie.  

 

5.2. Religiöse Erziehung – Religion als Erziehungsmittel 

Um zu verstehen, warum Friedrich Feuerbach, ehemals selbst Student der Theologie, sich nicht 

von seinem theologischen Wissen auf einer gläubig-theologischen Ebene emanzipiert, sondern 

den Glauben als Option in einer Art Grundsätzlichkeit verwirft, ist es sinnvoll, einen Blick auf 

seine ganz persönliche religiöse Sozialisation zu werfen, die er selbst als eine wichtige Wurzel 

und Argumentationsebene gegen das Christentum, wie er es kennt, anführt. Auch an dieser 

Stelle kann nur exemplarisch vorgegangen werden. Dazu bietet sich ein Ausschnitt aus der 

 
90 Vgl. WALTER KERN, Heilsnotwendigkeit der Kirche, in: Lexikon für Theologie und Kirche 4 (32009), Sp. 1346-

1348, Sp. 1346. 
91 KERN, Heilsnotwendigkeit der Kirche, Sp. 1347. 
92 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 35.  



16 

 

Schrift „Theantropos“ an, den er dem ersten Heft seiner „Religion der Zukunft“ als Anhang 

anfügt mit dem Titel „Erinnerung aus meinem religiösen Leben.“93  

Feuerbach knüpft an die oben dargestellte Theologie inhaltlich an: Er erinnert sich an das 

verinnerlichte Bild eines „gekränkten, unseligen, leidenden“ Gottes, den es „zu warten und zu 

pflegen“ galt, indem man Dinge tat, die diesem gefallen sollten, bis sich „zu seiner Zeit und 

endlich […] die Vorstellung einer ewigen Gnade“, das Bild eines „heitern, seligen und 

beseligenden Gottes“ in seinem Bewusstsein erneut einstellte.94 Das Problem, das sich Friedrich 

nun mit zwölf Jahren95 in seiner religiösen Sozialisation stellte, war das Erleben des 

Konfirmationsunterrichts:  

 „Die Erinnerung an dies mein früheres Verhältnis zu Gott wurde mir im Laufe des 

Confirmationsunterrichts auf das Lebhafteste immer erneuert, wenn die Rede war von der 

natürlichen Verdorbenheit des Menschen und vom Zorn Gottes, der allein durch den von ihm selbst 

aus Gnaden in mir erweckten Glauben an die versöhnende Kraft des Blutes Christi mit mir versöhnt 

werden könne.“96  

An dieser Stelle trifft man auf das reformatorische Verständnis von Erbsünde, Rechtfertigung 

und Prädestination, das Feuerbach, nunmehr siebenunddreißigjährig, in seiner Schrift „Religion 

der Zukunft“ anklagt (s.o.). Was er als erwachsener Mann theoretisch durchdringen und durch 

eine theologie-kritische, philosophisch-atheistisch orientiert anthropologische Wende 

überwinden will, bedeutet für sein kindliches Wesen vor allem eines: Überforderung, in 

intellektueller wie in emotionaler Hinsicht, als ein Kind, dem ein vertrauter und sensibler 

Gesprächspartner für all seine Fragen und Nöte ganz offensichtlich fehlt. Seine Zurückhaltung, 

sich einem Erwachsenen zu offenbaren, führt er noch als Erwachsener auf seine eigene Schuld 

zurück: Es sei seine „Blödigkeit“ gewesen, die ihn davon abgehalten habe, seine Bedürfnisse 

dem „Religionslehrer aufrichtig mitzutheilen.“97 

Damit tut sich Feuerbach aus heutiger pädagogischer Sicht Unrecht, wird der Gottesgedanke in 

seiner Familie doch als Erziehungsmittel genutzt, aus theologischer Sicht könnte man sagen, 

missbraucht: Denn es geht hier offensichtlich nicht um die Eröffnung einer lebensbefähigenden 

Gottesbeziehung für das Kind, auch nicht um die allgemeine Vermittlung 

zwischenmenschlicher Moral, sondern Gott selbst beginnt „durch den Mund meiner Eltern und 

 
93 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 41. 
94 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 56. 
95 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 53. 
96 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 56. 
97 Vgl. FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 50. 



17 

 

Lehrer, durch Moses und der Propheten Mund“ zu sprechen.98 Dieser Gedanke begegnet auch 

an anderer Stelle bei der Entwicklung seiner kindlichen Moralvorstellungen: 

 „Endlich wußte man mir es deutlicher zu machen, wie dasjenige, was meine Eltern und Erzieher mir 

zu loben und zu lohnen pflegten, zugleich das Gute, das Gott wolle und belohnte, so wie das, was jene 

an mir tadelten und straften, eben das Böse und Gott Mißfällige sei. Ein kleiner Fortschritt in der 

Erkenntniß des Guten und Bösen, der aber von großem Einfluß auf mein Verhältniß zu Gott und den 

Menschen wurde!“99  

Dies bedeutet, dass sich Eltern und Erzieher an die Stelle Gottes stellen. Die Folge:  

„Gott hörte nun auf, der unbedingt Güte und Mächtige zu sein, indem ich anfing, auch den gerechten 

Gott, den Gott Abels und Kains, zu ahnen, von dem ich nicht blos zu bitten und zu nehmen, dem ich 

auch Opfer darzubringen hätte.“100  

 

Trotzdem gilt für den Jungen weiterhin:  

„so hatte ich mir Gott, obwohl ich ihn mir öfters ungnädig fühlte, doch nie als ein unversöhnliches 

Wesen mir vorgestellt. Der Gott meiner Kindheit war mir eben so wenig unversöhnlich, als es mein 

leiblicher Vater war.“101  

 

Die Erfahrung mit dem eigenen, hochemotionalen Vater, dem ‚Vesuvius‘ scheint das Gottesbild 

zu prägen:  

„Gott war den dem einfältigen Kinde bald ein strenger, bald ein gütiger, bald auch wohl ein 

wunderlicher Vater; aber Vater war und blieb er mir doch immer und unbestritten.“102 

 

Der Ausgangspunkt für den kindlichen Glauben Friedrichs ist dabei ursprünglich ein positiver. 

Er spricht von der „Sonne meines alten Kinderglaubens,“103 von einem „sehr früh […] für 

Religion äußerst empfängliche[..n] Gemüth“104 und einer damit einhergehenden „größten 

Wißbegierde und Wahrheitsliebe.“105 Dabei fällt auf, dass Gott ursprünglich für das Kind der 

engste Vertraute ist, der loyal zu dem Kind steht in einer Welt der Erwachsenen, denn:  

 „Von Gott, lehrte man mich, kommt alles Gute, und nur das Gute, nicht auch das Böse; er liebt das 

Erstere und verabscheut das Letztere. Das lautete, in meine kindliche Sprache übersetzt: Von Gott 

kommt nur das, was die wohlgefällt, und nicht das, was deinen Wünschen widerspricht, was die 

wehe thut. Diese Vorstellung war ganz geeingnet, meine Liebe und mein Vertrauen zu Gott noch zu 

erhöhen, andererseits aber mich empfindlicher, trotziger und  feindseliger gegen die Menschen zu 

stimmen. Wer nur immer aus Böswilligkeit oder übler Laune, oder in Folge oder zur Strafe für meine 

eigenen Vergehen mir wehe that, der war ein böser Mensch, mein und Gottes Feind; daher ich denn 

dem lieben Gott immer vollauf vorzuklagen und zu jammern hatte ob dieser gar bösen und 

verdorbenen Welt, die mir so oft vor den Kopf stieß.“106  

 

 
98 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 53. 
99 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 44. 
100 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 44. 
101 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 53. 
102 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 46. 
103 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 51. 
104 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 43. 
105 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 43. 
106 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 44. 



18 

 

Oft vor den Kopf gestoßen werden – es ist hier nicht vollkommen zu klären, ob es dabei um 

das Erleben einer kindlichen Trotzphase geht, oder um viel mehr. Die Vermutung liegt nahe, 

dass ein Kind, das in Gott seinen engsten Vertrauten findet, d.h. nicht in der Mutter, nicht im 

Vater, auch nicht in einem älteren Geschwisterteil, einsam ist. Dass es nicht verstehen kann, 

was um es herum warum geschieht. Neben dem doch schwierigen Charakter des Vaters mag 

die Entwicklung der Ehe der Eltern mit der sich anbahnenden Trennung eine wichtige Rolle in 

Feuerbachs Kindheit gespielt haben. Auch die in der Zeit übliche auch körperliche Bestrafung 

die ihm „wehe tat“ mag ihr Übriges dazugegeben haben.  

 

Die Sensibilität und Intelligenz Friedrichs werden ihm schließlich im Konfirmationsunterricht 

zum Verhängnis: Obwohl dieser von einem „Geistlichen ertheilt wurde, der mit dem humansten 

Ernste eine vorzügliche Gabe, jugendliche Gemüther für Religion und Tugend zu gewinnen, 

vereinigte,“107 „wirkte er [der Konfirmationsunterricht] in mir nicht, was er wirken sollte und 

wollte, - Befestigung im evangelischen Glauben.“108 Der Unterricht überfordert den 

Zwölfjährigen intellektuell, und damit in Glaubensdingen auch emotional:  

„Abgesehen von der Schwierigkeit, einen dreieinigen Gott überhaupt mit meinem Verstande zu 

fassen, konnte ich durchaus nicht begreifen, warum Gott, um die Menschen zu heiligen, um die von 

ihm abgefallenen Sünder mit sich zu versöhnen, eine andere Person annehmen mußte.“109  
 

Es ist der Gedanke der Dreifaltigkeit Gottes, der den Jungen in eine innere Krise bewegt:  

„Ach! Das war das dunkele Wort, das mir wieder erschallte, von der unbegreiflichen dreieinigen 

Gottheit. Ja, wie eine heillose Zauberformel, die für immer mich werden und weihen sollte dem 

finstersten Reiche der Abgötterei und des Aberglaubens, so erdröhnte mir das Wort von der 

unbegreiflichen dreieinigen Gottheit. Und mit aller Macht sträubte ich mich, einzutreten in dies 

unheimliche Dunkel, wo ja der Lehrer aufhörte, mein Begleiter zu sein, wo ich keines Schrittes mehr 

sicher war.“110  

 

Der Gedanke, neben dem Vater auch den Sohn verehren und anbeten zu sollen, bringt Friedrich 

in einen inneren Zwiespalt, zumal er auch das Gebot kennt, dass neben Gott keine weiteren 

Götter zu verehren sind. Das auf den Konfirmationsunterricht folgende Abendmahl empfindet 

er als einen Verrat an dem Gottvater: 

„Mit welcher Verbrecherangst nahete ich mich dem Altare, an dem mir Brot und Wein zum Zeichen 

der Vergebung der Sünden sollte gereicht werden, in demselben Augenblicke, wo ich die ruchlose 

Handlung zu begehen fürchtete, durch feierliche Hingabe an einen Gott, den mein Herz verläugnete, 

durch feierliche Verläugnung des Gottes, der meinem Herzen so theuer war.“ 111 

 
107 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 43. 
108 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 43. 
109 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 52. 
110 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 52. 
111 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 58. 



19 

 

Die Unfähigkeit, die theologischen Lehren tatsächlich verstehen zu können und in eine positive 

Religiosität umzusetzen, hat für das Weltverständnis Friedrichs herbe Konsequenzen:  

„Meinen himmlischen Vater, ja selbst meine leiblichen Eltern hatt‘ ich […] verloren. Waren doch 

die Ermahnungen, Wünsche und Verbote meiner Eltern mir noch einmal so bedeutsam und wichtig 

von der Zeit an geworden, da ich in denselben gleichsam eine Offenbarung des göttlichen Willens 

zu erkennen anfing ! Meine Eltern hatte ich, meine Brüder und Schwestern, meine lieben Gefährten, 

Alles, was mir theuer war, hatt‘ ich […] verloren ; ich konnte ja nicht mehr für sie beten, ich wußte 

sie nicht mehr ruhend im Schooße der göttlichen Barmherzigkeit, nicht mehr behütet von Gottes 

Vaterauge : dem blinden Ungefähr zum Raube sah ich sie preisgegeben.“112  

 

Das im Konfirmationsunterricht gelehrte reformatorische Verständnis von Erbsünde tut sein 

übriges: Gott,  

„der vordem nur in meinem Gefühle, und nicht immer, sondern nur zu Zeiten zornig war, er wurde 

mir nun feierlich für zornig, unselig und leidend erklärt; sein Zorn hatte nicht mehr ein einzelnes 

Vergehen von meiner Seite zur Veranlassung; meine ganze Natur, meine menschliche Natur, als 

solche, war nun der Grund seines Zornes“113 

 

Nachdem der Junge im persönlichen Gebet Versöhnung mit Gott praktizierte,114 so, wie es der 

protestantischen Praxis entspricht, erkennt er durch die Vorbereitung auf das erste Abendmahl:  

„und Gottes Versöhntwerden war nun nicht mehr, so zu sagen, von seiner eigenen Natur, von 

seinem eigenen guten Willen, noch auch von meinem Verdienste, noch von meinem unmittelbaren 

Glauben an seine Versöhnlichkeit abhängig: - der Macht und Verfügung eines Dritten [Jesus] 

gleichsam sah ich ihn übergeben, und zwar eines in meiner Vorstellung gottfeindlichen und von 

meinem Gemüthe verläugneten Dritten.“ 115 

 

Der Junge ist erschüttert und verliert mit seinem Gottvertrauen auch sein Selbstvertrauen: 

„Mißtrauen in Gott, Mißtrauen in mich selbst, und erhöhte Abneigung gegen Christus, das war der 

auf lange Zeit mir bleibende Eindruck jener Lehre von Christus-Gott.“116 

Schwierigkeiten bereitet ihm die Differenz zwischen schulischem Erleben und katechetischem 

Unterricht: Während der Schulunterricht Beweise fordert und mangelnde Reflexion 

sanktioniert, fordert der Konfirmationsunterricht ein Bekenntnis zu Dingen, die Friedrich nicht 

verstehen und zu denen er sich damit auch nicht ehrlich bekennen kann.117 Es ist eine christliche 

Tugend, die ihn scheitern lässt: Seine Ehrlichkeit ist es, die ihn bei Fehlern im Schulunterricht 

dazu verleitet, sich „bitterste Vorwürfe […] zu machen, als hätte ich meinen Lehrer belogen 

und betrogen.“118 

 
112 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 49f. 
113 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 56. 
114 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 54. 
115 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 56f. 
116 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 57. 
117 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 57. 
118 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 58. 



20 

 

5.3. Frömmigkeit 

In den vorangehenden Kapiteln wurde die Erfahrung einer Verunsicherung und eines 

Selbstverlustes eines Jugendlichen durch das Erleben einer spezifischen religiösen Sozialisation 

sichtbar. Der spätere Theologiestudent Friedrich Feuerbach wird seine frühgeprägten 

Erfahrungen im reformatorischen Verständnis seiner Dozenten bestätigt gesehen haben. Aus 

seinen Erfahrungen und Beobachtungen heraus wendet sich Feuerbach auch der Frömmigkeit 

seines Umfeldes zu und spricht darin seine Rezipienten direkt an:  

 

„Wenn es dir, geliebter Leser, je zuweilen etwa begegnet, daß du seufzest, und weißt doch selbst 

nicht recht, warum? so will ich dir sagen, was dir fehlt, glaube mir auf’s Wort! Irgend eine dunkle 

Vorstellung aus der theologischen Welt treibt dann in dir noch sein Unwesen, und dein Zustand geht 

mir zu Herzen, denn so lange deine Seele auch mit dem dünnsten Faden an einer solchen Vorstellung 

noch hängt, kann ein wahrer Friede in dein Inneres unmöglich einziehen. Recht von Herzen wünsche 

ich; daß diese menschseligen Betrachtungen zur gründlichen Austreibung alles unfriedlichen, 

unseligen Geistes aus deiner Seele etwas beitragen möchten.“119 

 

 

Feuerbach stellt an dieser Stelle einem spirituell-frommen, aber auch theologischen Denken 

seine philosophisch-anthropologische Lehre im religiös konnotierten Duktus entgegen: Es ist 

das ‚Menschselige‘, die „Austreibung“ eines „unseligen Geistes aus der Seele“ seiner Leser, 

die er anstrebt.120 Er möchte der Verneinung der Natur des Menschen, so, wie er sie im 

Erbsünde-, Prädestinations- und Rechtfertigungsverständnis vorfindet, eine radikale 

Anthropologie entgegenstellen: Das Ziel des Menschen ist es, „glücklich zu sein und andere zu 

beglücken“, dies ist die ‚Berufung‘ und ‚Berechtigung‘ eines jeden Menschen.121 Vor diesem 

Hintergrund und seiner biografischen Erfahrung beobachtet er Frömmigkeit als dem Glück des 

Menschen widerstrebend und spricht von einer „Quecksilbernatur des Gemüthes und der 

Phantasie“ bei Gläubigen, denn „Nirgends folgen Freud‘ und Leid, Himmel und Hölle schneller 

auf und hintereinander, als im Kopf und Gemüth des Frommen.“122 Er sieht mystische 

Erfahrungen als reine Einbildungen und „absichtliche Lügen“ an, ebenso wie die biblischen 

Wunder.123 Vor diesem Hintergrund betrachtet er das Christentum als „feindlichen 

Giftstoff,“124 das jedem „sittlichen Gefühl“125, also wahrer Menschlichkeit, widerspricht. Um 

dies zu demonstrieren, fügt er an das zweite Heft seiner „Religion der Zukunft“ eine christliche 

Erbauungsschrift an, die „jeder rechtgläubige Protestant wenigstens“, so seine Sicht, „ganz in 

 
119 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 21f. 
120 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 21f. 
121 FEUERBACH, Religion der Zukunft. Zweites Heft, S. 64f. 
122 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 24. 
123 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S. 1. 
124 FEUERBACH, Religion der Zukunft, S.34 
125 FEUERBACH, Religion der Zukunft. Zweites Heft, S. 67 (Anhang). 



21 

 

der Ordnung finden“ würde.126 Er stellt einer möglichen Lektüre folgende Frage vorweg: „Ist 

in diesem ächten Erzeugnis des biblischen Christentums ein Funken von sittlichem Gefühl zu 

entdecken?“ In der angefügten Schrift mit dem Titel „Reisepaß eines Christen“127 richtet 

Christus sein Wort an die Menschen. Eine Aneinanderreihung von Bibelzitaten beschreibt Jesu 

Haltung zu dem von ihm erwählten Menschen und kündet Höllenstrafen für diejenigen an, die 

diesem schaden. Es ist eine Erbauungsschrift, die dem Gläubigen die gnädige Haltung seines 

Gottes zu ihm aufzeigen und ihn in seinem Weg bestärken soll. Es ist keine ethische Auslegung 

des Christentums noch ein Aufruf zu christlicher Mitmenschlichkeit, sondern vielmehr eine 

deduktive Sichtweise, die den Gläubigen aufwertet, dem Ungläubigen jedoch, der Gott und 

seine Diener nicht „liebt“, ankündigt, dass er „ewig brennen“ werde. Hier begegnet uns wieder 

das Denken, das Feuerbach schon in der reformatorisch geprägten Theologie und dem damit 

verknüpften Konfirmationsunterricht angeprangert hat: Im Zentrum steht nicht der Mensch und 

die Mitmenschlichkeit an sich, sondern die Entscheidung Gottes, den einen gnädig zu sein und 

die anderen zu verwerfen. Als Frömmigkeitsschrift dient der „Reisepaß eines Christen“ nicht 

dazu, eine theologische Auslegung zu geben, wer denn nun derjenige ist, der Gott liebt oder 

nicht – auch hier wäre schließlich ein Verständnis, wie oben erläutert, der ‚latentes sancti‘ 

möglich – sondern die aneinandergereihten Bibelverse bieten lediglich ein literarisches, teils 

gedichtetes Erzeugnis, das im Grunde ohne jede Erläuterung und Reflexion Haltungen 

vermittelt, die dem gleichen, was Feuerbach als Kind als unerklärlich empfunden hat, ebenso 

wie dem, was er als Theologiestudent als nicht nachvollziehbar erlebt haben muss. Im 

Angesicht seiner Erfahrung mit der Glaubenskrise seines Bruders Anselm wegen des Gelehrten 

Kanne ist an dieser Stelle nachzuvollziehen, dass der „Reisepass eines Christen“ offenbar, 

genau, wie Feuerbach es selbst beurteilt, in der deduktiven, frei interpretativen Sichtweise kein 

Einzelfall protestantischer Frömmigkeit gewesen sein dürfte, die Feuerbach mit seiner 

anthropologischen Kritik als ganze verwirft. 

6. Fazit 

Die biografische Erfahrung Friedrich Feuerbachs zeichnet das düstere Bild einer bedrückenden 

Religiosität: Vor dem Hintergrund eines spezifisch protestantisch-theologischen 

Verständnisses entfalten sich Konfirmationsunterricht und Frömmigkeit im  

Bildungsbürgertum des 19. Jahrhunderts als Orte der Ablehnung des Menschlichen. Daraus 

resultierende innere Krisen prägen die Kindheit und Jugend wie Erfahrungen des erwachsenen 

 
126 FEUERBACH, Religion der Zukunft. Zweites Heft, S. 67 (Anhang). 
127 FEUERBACH, Religion der Zukunft. Zweites Heft, Anhang. 



22 

 

Feuerbach. Im Klima einer unsteten Familie bietet Vertrauen in einen gütigen Vatergott in 

seiner Kindheit zunächst Halt, als Erziehungs- und nicht zuletzt moralisches Druckmittel 

benutzt, wandelt sich jedoch die Gottesbeziehung zu einem Ort der Willkür und verunsichert 

ihn in seiner kindlichen Welt- und Beziehungswahrnehmung bis hin zum Verlust des eigenen 

Selbstvertrauens.  

Er, der den protestantischen Glauben als einen Ort missbräuchlichen Umgangs mit 

Emotionalität kennengelernt hat, lehnt als gelehrter Vertreter des Bürgertums im Diskurs seiner 

Zeit Religion als solche ab. Sein biografisches Erleben wird an dieser Stelle verabsolutiert: Das 

eigentliche Ziel des menschlichen Lebens im Sinne eines befreienden, aufgeklärten Denkens 

bedeutet für Feuerbach rein irdische Erfüllung, das Erleben von Glück und Glückseligkeit 

abgelöst von jeder Transzendenz. Reform bedeutet deswegen für ihn das Denken einer neuen 

Pädagogik: Nur der emanzipierte, gesellschaftlich partizipationsfähige Bürger kann, durch 

Selbstliebe und Selbsterkenntnis gestärkt, im aktiven Leben seiner persönlichen Freiheit 

tatsächlich glücklich werden. 

An dieser Stelle ist eine spiegelbildliche Umwandlung der eigenen biografischen Erfahrung in 

eine reformorientierte Philosophie und Pädagogik zu beobachten: Der ein Leben lang leidende, 

sozial in sich gefangene Feuerbach befreit sich in geistiger Hinsicht aus den negativen 

Vorprägungen, die ihm nachvollziehbar psychisch immens geschadet haben − sichtbar in einem 

hinter seinen intellektuellen Möglichkeiten zurückbleibenden Lebensweg. Die Vernunft bildet 

dabei einen Ausweg aus der emotionalen Krise: Wie der Schulunterricht nachvollziehbare 

Lerninhalte bietet, so plädiert Feuerbach für ein Ablegen des Irrationalen, das für ihn durch das 

Christentum, wie er es kennt, verkörpert wird. Der Ausweg, den er für sich aus einem religiös 

geprägten, emotionalen wie intellektuellen Dilemma gefunden hat, soll zum Ausweg für eine 

gesamte Gesellschaft werden: Nur die Vernunft kann dem Menschen Orientierung zu einem 

sinnvollen Leben geben. Im Diskurs seiner Zeit plädiert er damit nicht als einer der ersten, aber 

doch als Vertreter des Bürgertums im Vormärz in bedeutsamer Hinsicht für eine breite Bildung 

für alle. Seine Lebensgeschichte wird zur Quelle der Kritik an dem protestantischen Glauben 

seines Milieus, wie er ihn kennengelernt hat.  

Feuerbachs Schriften können damit als Ausdruck seines Lebenswunsches interpretiert werden, 

trotz sozialer Zurückgezogenheit für die Menschen zu leben: In der philosophischen 

Aufarbeitung der eigenen Lebensgeschichte ist sein Ziel die Befreiung aller Menschen aus 

Formen seelischer und geistiger Unterdrückung. Auch wenn seine Erfahrung eines 

Christentums epochen- und milieuspezifisch zu deuten ist und somit keine Allgemeingültigkeit 



23 

 

beanspruchen kann, bietet Friedrich Feuerbach damit bis heute gemeinsam mit anderen 

aufklärerisch geprägten Denkern einen Beitrag zu einer am Menschen und seinen Bedürfnissen 

orientierten Pädagogik und Religionspädagogik, deren Ziele wie ‚Glück‘ und ‚Seligkeit‘ zeitlos 

sind.  

Quellenverzeichnis 

FEUERBACH, FRIEDRICH, Die Religion der Zukunft, Zürich/Winterthur 1843. 

FEUERBACH, FRIEDRICH, Die Religion der Zukunft. Zweites Heft, Nürnberg 1845. 

FEUERBACH, FRIEDRICH, Die Religion der Zukunft. Drittes Heft, Nürnberg 1845. 

FEUERBACH, FRIEDRICH, Die Kirche der Zukunft. Eine Reihe von Aphorismen, Bern 1847. 

FEUERBACH, FRIEDRICH, Gedanken und Thatsachen. Ein Beitrag zur Verständigung über die wichtigsten 

Bedingungen des Menschenwohles, Hamburg 1862.  

FEUERBACH, FRIEDRICH, Theanthropos. Eine Reihe von Aphorismen, Zürich 1838. 

MARR, WILHELM, Die Religion der Zukunft von Friedrich Feuerbach. Für Leser aus dem Volke bearbeitet von W. 

Marr, Bern 1846. 

Franz von Fürstenberg, Schulordnung. 22. Januar 1776. Zum 150. Todestag des Gründers der Westfälischen 

Wilhelms-Universität Münster am 16. September 1960 herausgegeben im Auftrag des Rektors und des Kurators, 

ed. v. SUDHOF, SIEGFRIED, Münster 1966. 

Literaturverzeichnis 

ACKERMANN-HAJEK, ULRIKE, Ludwig Feuerbach in seinen engsten familiäre Bindungen. Teil 2: Mutter und 

Schwestern, in: FINK, HELMUT/ WALTHER, HELMUT, Schwerpunkt: Ludwig Feuerbach. Beiträge zu Leben, Werk 

und Wirkung, in: Aufklärung und Kritik 4, (3/20018), S. 188-199. 

AREND, STEFANIE , Glückseligkeit. Geschichte einer Faszination der Aufklärung. Von Aristoteles bis Lessing (Das 

achtzehnte Jahrhundert. Supplementa 23), Göttingen 2019. 

BRIESE, OLAF, „Die Religion der Zukunft“. Der vergessene Bruder Friedrich Feuerbach, in: NORBERT OTTO EKE/ 

KARIN FÜLLNER/ FRANCESCA VIDAL (Hgg.), „Zuckererbsen für Jedermann“. Literatur und Utopie. Heine und 

Bloch heute (Vormärz-Studien XXXV), Bielefeld 2014, S. 81-109. 

ELSCHENBROICH, ADALBERT, Kanne, Johann Arnold, in: Neue Deutsche Biographie 11 (1977), S. 105-107 

[Online-Version]; URL: https://www.deutsche-biographie.de/pnd118776665.html#ndbcontent, Abruf am 

11.11.2021. 

HANSCHMIDT, ALWIN, Für „Glückseligkeit“ und gegen „Regierungsstürmerey“. Ziele und Grundzüge der 

„Bildung des Volkes“ bei Franz von Fürstenberg, in: FLAMMER, THOMAS u.a. (Hgg.), Franz von Fürstenberg. 

Aufklärer und Reformer im Fürstbistum Münster. Beiträge der Tagung am 16. Und 17. September 2010 in Münster 

(Veröffentlichungen der Historischen Kommission für Westfalen, NF 3), Münster 2012, S. 19-41. 

 

HOPING, HELMUT, Erbsünde (II. Historisch-theologisch), in: Lexikon für Theologie und Kirche 3 (32009), Sp.744-

746. 

KANTZENBACH, FRIEDRICH WILHELM, Im Schatten des Größeren. Friedrich Feuerbach, Bruder und 

Gesinnungsgefährte Ludwig Feuerbachs (MVGN 57 (1970)), S. 281-306. 

https://www.deutsche-biographie.de/pnd118776665.html#ndbcontent


24 

 

KERN, WALTER, Heilsnotwendigkeit der Kirche, in: Lexikon für Theologie und Kirche 4 (32009), Sp. 1346-1348, 

Sp. 1347. 

KRÖNER, ALFRED, Die Familie Feuerbach in Franken, in: Aufklärung und Kritik (Sonderheft 6/2002). 

KRÖNER, ALFRED, Paul Johann Anselm und Ludwig Andreas Feuerbach als Exponenten des Bürgertums im 19. 

Jahrhundert. Leben und Wirkungen, in: Aufklärung und Kritik (Sonderheft 12/2007). 

MERZBACHER, FRIEDRICH, Feuerbach, Anselm von, in: Neue Deutsche Biografie 5 (1961), S. 110-111 

[Onlinefassung]; URL: https://www.deutsche-biografie.de/pnd118532766.html, Abruf am 20.10.2021. 

OVERHOFF, JÜRGEN, Die Kritik des preußischen Lehrerbildners Adolph Diesterweg am bayerischen Schulwesen 

im Vormärz, in: : POLCIK, THASSILO / SCHLÜTER, STEPHAN / THUMANN, JAN (Hgg.), Philosophie und Pädagogik 

der Zukunft. Ludwig und Friedrich Feuerbach im Dialog (Internationale Feuerbachforschung 7), Münster, New 

York 2018, S.247-258. 

POLCIK, THASSILO/ SCHLÜTER, STEPHAN/ THUMANN, JAN, Friedrich Feuerbach – „nichts weniger als ein Organ 

seines Bruders Ludwig“?, in: POLCIK, THASSILO / SCHLÜTER, STEPHAN / THUMANN, JAN (Hgg.), Philosophie und 

Pädagogik der Zukunft. Ludwig und Friedrich Feuerbach im Dialog (Internationale Feuerbachforschung 7), 

Münster, New York 2018, S. 9-21 

REITEMEYER, URSULA, Religion oder Pädagogik der Zukunft? Friedrich Feuerbachs Entwurf einer 

Menschenbildung in nicht-konfessioneller Absicht, in: OLAF BRIESE/ MARTIN FRIEDRICH (Hgg.), Religion – 

Religionskritik – Religiöse Transformation im Vormärz (Forum Vormärz-Forschung 20 (2014)), Bielefeld 2015, 

S. 155-173. 

 

SCHUFFENHAUER, WERNER, Ludwig Feuerbach stellt des Bruders Schrift „Gedanken und Thatsachen“, 1862, vor., 

in: Aufklärung und Kritik (Sonderheft 3/1999), 99-109. 

SEIBERT, HUBERTUS, München, Bayern und die Protestanten, Regensburg 2017. 

 

SITZLER-OSING, DOROTHEA/ KNIERIM, ROLF P./ SCHREINER, STEFAN/ SCHENK, RICHARD/ AXT-PISCALAR, 

CHRISTINE/ GRÄB, WILHELM, Sünde, in: Theologische Realenzyklopädie Online: Spurgeon - Taylor, Jeremy. 

Berlin, New York, 2010. https://www.degruyter.com/database/TRE/entry/tre.32_360_7/html, Abruf am 

15.11.2021. 

 

SPOERRI, THEODOR, Genie und Krankheit. Eine psychopathologische Untersuchung der Familie Feuerbach, Basel 

u.a. 1952. 

STEPHAN, MICHAEL, Konfessionsverschiebung durch Zuwanderung in München, in: SEIBERT, HUBERTUS, 

München, Bayern und die Protestanten, Regensburg 2017, S. 190-212. 

TIETZ, CHRISTIANE/ KLAIBER, WALTER/ JÜNGEL, EBERHARD, “Rechtfertigung”, in: Religion in Geschichte und 

Gegenwart, http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024544, Abruf am 15.11.2021. 

TOMASONI, FRANCESCO, Ludwig Feuerbach. Entstehung, Entwicklung und Bedeutung seines Werkes 

(Internationale Feuerbachforschung 6), Münster, New York 2015. 

WASEK, NORBERT, Das Christentum als „Schwärmerei.“ Friedrich Feuerbachs Verwendung eines Kampfbegriffs 

der Aufklärung, in: THASSILO POLCIK/ STEPHAN SCHLÜTER/ JAN THUMANN (Hgg.), Philosophie und Pädagogik 

der Zukunft. Ludwig und Friedrich Feuerbach im Dialog (Internationale Feuerbachforschung 7), Münster, New 

York 2018, S. 23-44. 

 

 

https://www.degruyter.com/database/TRE/entry/tre.32_360_7/html
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024544

