
Vormärz-Handbuch

Herausgegeben von Norbert Otto Eke
im Auftrag des 

Forum Vormärz Forschung

AISTHESIS VERLAG
Bielefeld 2020

Sonderdruck aus:



Philosophie: Hegel’sche Schule, 
Links- und Rechtshegelianer, 
Jung- und Althegelianer

Zwischen den literarischen Autoren des ‚Vormärz‘ und 
der zeitgenössischen deutschen Philosophie, beson-
ders derjenigen Hegels und seiner Schüler, gab es viele 
Berührungen: Heinrich Heine, um nur ein prominen-
tes Beispiel zu wählen, hörte bekanntlich noch Hegels 
Vorlesungen (vgl. z. B. Lefebvre 1986, 31-50), war in 
Berlin mit Eduard Gans befreundet (Waszek 1998), 
den er einmal den „Oberhegelianer“ nannte (Heine, 
HSA, Bd.  20, 273) und der wenig später tatsächlich 
einflussreiche Editionen von Hegels Rechts- und sei-
ner Geschichtsphilosophie vorgelegt hat; später ging er 
freundschaftlich mit Karl Marx um, als sich dieser ca. 
18 Monate in Paris aufhielt (Victor 1951; Höhn 32004, 
127-130 u. ö.), auch zankte er sich mit Arnold Ruge, 
schrieb selber eine Geschichte der Religion und Philoso-
phie in Deutschland usw. Gemeinsam war den dama-
ligen Literaten und Philosophen auch eine Lebenswelt 
mit ihrem geschichtlichen Hintergrund (wozu neben 
die politischen Impulse aus Frankreich, wie der Juli-
revolution, sicher auch die gesellschaftlichen Trans-
formationen traten, die hier nur mit den Stichworten 
‚Industrialisierung‘ und ‚soziale Frage‘ angesprochen 
werden können) und einem Erwartungshorizont. Sie 
teilten auch viele Erfahrungen, wie beispielsweise das 
Ableben einer ganzen Generation von Geistesgrößen 
im Verlaufe weniger Jahre (Hegel starb 1831, Goethe 
1832, Wilhelm von Humboldt 1835), die bis dahin das 
intellektuelle Leben beherrscht hatten. 

Dass viele Denker der Gegenwart an die Jung
hegelianer angeknüpft haben, verleitet dazu, den zeit-
genössischen Rang dieser Strömung zu überschätzen. 
Keineswegs war die Philosophie zur Zeit des Vormärz 
insgesamt eine „vormärzliche Philosophie“ im quali-
tativen Sinne, dass sie inhaltlich die Märzrevolution 
gefördert und vorbereitet hätte (vgl. Jaeschke 2003, 
501f.). Im Gegenteil: In den 1830er und 1840er Jah-
ren waren die restaurativen Kräfte, auch innerhalb der 
Philosophie, sicher stärker als die radikalen Kritiker.

Schulbildung – Indizien und Erklärungen

Nicht jeder Philosoph wird zum Haupt einer Schule. 
Ein unmittelbarer Schüler Hegels, Heinrich Gustav 
Hotho, der dadurch bekannt blieb, dass er Hegels Vor-
lesungen über die Ästhetik, die nur fragmentarisch und 

durch Nachschriften überliefert waren, in ein gut les-
bares Buch verwandelt hat, schrieb bereits 1828, also 
noch zu Hegels Lebzeiten und vermutlich mit dessen 
Zustimmung:

Cartesius, Spinoza, Kant und Fichte forderten wohl 
Bekenner aber keine mitarbeitende Schüler; im Principe 
der gegenwärtigen Philosophie [damit ist die Philosophie 
Hegels gemeint; N. W.] dagegen liegt es, sich in Betreff auf 
Breite und Mannigfaltigkeit des zu bezwingenden Stoffes 
nicht ohne die Hülfe mannigfach begabter Mitarbeiter 
vollenden zu können. (zitiert nach Ziemer 1994, 33)

Gut dokumentiert ist, dass sich Hegel, besonders in 
seiner letzten Wirkungsphase, die dreizehn Jahre 
an der Universität Berlin (1818-31), großer Lehrer-
folge erfreuen konnte. Manche Studenten kamen nur 
wegen ihm nach Berlin, hörten seine Vorlesungen 
über mehrere Semester und wurden oft treue Anhän-
ger. So ging etwa David Friedrich Strauß, der wenig 
später mit seinem Leben Jesu (1835-1836) radikal in 
die protestantische Theologie des 19. Jahrhunderts 
eingriff, im Jahre 1831 eigens nach Berlin, um bei 
Hegel zu studieren. Seine Enttäuschung war groß, als 
der Philosoph nach nur wenigen Vorlesungswochen 
am 14. November 1831 völlig unerwartet verstarb. 
Mit einem Wortspiel tröstete er sich aber in einem 
Brief an einen Jugendfreund bald über den Verlust 
hinweg: „hier ist Hegel zwar gestorben, doch nicht 
ausgestorben“ (Strauß 1895, 8). Was Strauß mit dem 
„nicht ausgestorben“ meinte, war die Fortführung des 
Hegel’schen Denkens durch einen Schülerkreis. Tat-
sächlich besuchte Strauß nach Hegels Tod die Lehr-
veranstaltungen von mindestens vier Berliner Hoch-
schullehrern, die Hegel nahestanden: Philipp Konrad 
Marheineke, Leopold von Henning, Eduard Gans und 
Karl Ludwig Michelet. Die Liste von Hegelianern, die 
noch zu Lebzeiten des Philosophen oder wenig spä-
ter Hochschullehrer geworden waren und, oftmals 
unter Benutzung von Hegels (Lehr-)Büchern, dessen 
Lehren verbreiteten, war indessen noch länger und 
sollte mindestens ergänzt werden um (geordnet nach 
den Geburtsjahrgängen): Georg Andreas Gabler, Her-
mann Friedrich Wilhelm Hinrichs, Heinrich Gustav 
Hotho, Karl Rosenkranz, Wilhelm Vatke und Bruno 
Bauer – auch Ludwig Feuerbach könnte dazugezählt 
werden, denn nach zweijährigem Studium (1824-26) 
bei Hegel lehrte er kurzfristig in Erlangen.

Dass die genannten Berufungen von Hegelschü-
lern in Berlin und an anderen preußischen Univer-
sitäten möglich wurden, hing unter den damaligen 



373

Verhältnissen auch stark vom Hof und dessen Minis-
terien ab. Schon für Hegels Berufung von Heidelberg 
nach Berlin hatte der neue (ab 1817) und eigentlich 
erste Kultusminister Preußens, Karl vom Stein zum 
Altenstein, der zum Umfeld des Staatskanzlers von 
Hardenberg und damit zu den Reformpolitikern 
gehörte, die entscheidende Rolle gespielt (Meist 1979, 
bes. 49). In Berlin eingetroffen, gelang es Hegel, in 
eine persönliche Beziehung zu Altenstein zu treten. 
Verstärkt wurde diese noch durch Johannes Schulze, 
der als hoher Beamter, heute einem Staatssekretär 
vergleichbar, im Ministerium Altensteins wirkte, 
gleichzeitig aber ein treuer Hörer (1819-1821) und 
dann ein enger Vertrauter Hegels wurde. Dass Alten-
stein und Schulze Hegel und in ihrer Berufungs
politik auch seiner Schule bis zum Ende ihres Wirkens 
(Altenstein trat 1839 zurück und starb im Mai 1840; 
Schulze verlor unter Friedrich Wilhelm IV., König seit 
Juni 1840, und Altensteins Nachfolger Friedrich Eich-
horn an Einfluss) wohlwollend gegenüberstanden, 
kann nicht bezweifelt werden: die bis zum Ende der 
1830er Jahre relativ starke institutionelle Position der  
Hegel’schen Schule erklärt sich nicht zuletzt durch die 
schützenden Hände, die Altenstein und Schulze über 
sie hielten.

Diese Konstellation führte schon in den 1820er 
Jahren zu dem Vorwurf, man müsse „Anhänger von 
Hegel“ sein, wie Friedrich Schleiermacher schon 
im März 1823 schrieb (HBZ, 258), um unter die-
sem Ministerium einen Ruf oder eine Beförderung 
zu erhalten. Ob dieser Vorwurf berechtigt war (die 
wichtigsten Belege in HBZ, z. B., 243, 258) oder der 
Frustration erfolgloser Bewerber entsprang, kann 
hier nicht erschöpfend beantwortet werden. Bedenk-
lich stimmt allerdings die Tatsache, dass der Vorwurf 
zunächst von Hegels wichtigsten Gegnern in Berlin, 
Friedrich Carl von Savigny und Schleiermacher arti-
kuliert wurde, die gewiss nicht unparteiisch waren.

Versuche eine idealtypische Definition von ‚Schule‘ 
bereitzustellen und sie auf die Hegel’sche Schule anzu-
wenden (vgl. Eßbach 1988, 89-117) heben hervor, 
dass es sich bei einer ‚Schule‘ um eine „wissenschaftli-
che Gemeinschaft“ handelt, die sich um eine „zentrale 
Figur schart“ (Tiryakian 1981, 43) und zumindest 
Kernthesen und zentrale Werte dieser Gründerfigur 
teilt, ehe sie diese Inhalte an weitere Generationen 
weitergibt. Ein sicheres Erkennungsmerkmal einer 
Schule ist es dann oft, dass das Schulhaupt und seine 
Lehre auch nach seinem Tode von den Schülern gegen 
Angriffe und Kritik verteidigt werden. Im Falle Hegels 
gibt es viele Beispiele für eine solche Apologetik von- 

seiten seiner Schüler. Schon in seiner auf den 29. Mai 
1833 datierten „Vorrede“ zur Neuauflage von Hegels 
Grundlinien der Philosophie des Rechts bringt Eduard 
Gans diese apologetische Tendenz nicht nur expli-
zit zum Ausdruck, sondern sie wird geradezu eine 
Grundintention seiner Darstellung (vgl. Hegel, Werke, 
Bd. 8, 1833, IX-XI).

Andere Beispiele für die Verteidigung Hegels rei-
chen bis ins letzte Drittel des 19. Jahrhunderts. Eine 
Broschüre von Karl Rosenkranz führt das Wort „Apo-
logie“ stolz im Titel: Apologie Hegels gegen Dr. R. Haym 
(Rosenkranz 1858). Ausgeprägt apologetische Züge 
trägt auch das von Karl Ludwig Michelet zum hun-
dertsten Geburtstag des Philosophen vorgelegte kleine 
Buch: Hegel der unwiderlegte Weltphilosoph: eine 
Jubelschrift (Michelet 1870).

Neben die Apologie tritt als Indiz für die Existenz 
einer Hegel’schen Schule auch eine Art Institutionen-
bildung. Unter den damals geschaffenen Institutionen, 
welche die Schulbildung im Innern förderten und 
nach Außen sichtbarer machten, ist an erster Stelle 
die Zeitschrift Jahrbücher für wissenschaftliche Kritik 
(1827-1846) zu nennen (vgl. Gans 1836a, Schlawe 
1959, Jamme 1994). Hegel selbst trug sich schon seit 
dem Beginn seiner akademischen Laufbahn in Jena, 
als er gemeinsam mit Schelling das ephemere Kriti-
sche Journal der Philosophie herausgab (1802-1803), 
mit dem Wunsch, wieder über eine eigene Zeitschrift 
zu verfügen. Erst in Berlin, auf dem Höhepunkt seiner 
Laufbahn, wurde ihm dieser Wunsch erfüllt und zwar 
in erster Linie durch seinen Schülerkreis, so besonders 
durch Gans, der ein Konzept ausarbeitete und den sei-
nerzeit führenden Verleger Johann Friedrich Cotta 
davon überzeugte (Waszek 1994), dann auch durch 
Leopold von Henning, der als Generalsekretär die 
Tagesgeschäfte der Jahrbücher von 1828 bis zu ihrem 
Ende auf sich nahm. Die Jahrbücher erschienen ab 
1827, konnten sich 20 Jahre lang halten und ihr hohes 
Niveau verhalf ihnen zu Respekt und Leserschaft.

Im Grunde wurden mit den Jahrbüchern gleich zwei 
Institutionen geschaffen, nicht nur eine Zeitschrift, 
sondern auch die herausgebende „Sozietät für wissen-
schaftliche Kritik“ (deren Statuten bei Hogemann 1994, 
88-92). Diese Sozietät wurde in drei Klassen gegliedert: 
1) Philosophie, Theologie, Rechts- und Staatswissen-
schaften; 2) Naturwissenschaften, Mathematik, Medi-
zin; 3) Geschichte, Philologie, Kunst. Schon durch 
diese Organisationsform drängt sich die Vermutung 
auf, dass es sich dabei aus der Sicht Hegels, dem die 
Tore der offiziellen Berliner Akademie bekannt-
lich verschlossen blieben, um eine Art hegelianische 

Philosophie: Hegel’sche Schule, Links- und Rechtshegelianer, Jung- und Althegelianer



374

Gegenakademie handeln sollte (vgl. Jamme 1994). 
Solange Hegel lebte, stand er zweifellos im Mittelpunkt 
des Unternehmens (was auch seiner führenden Stel-
lung an der Berliner Universität entsprach, deren Rek-
tor er im Oktober 1829 wurde). Auch befanden sich 
unter den Beiträgern stets viele Freunde und Schüler 
Hegels und zumindest unter den philosophischen 
Artikeln der Jahrbücher (doch wurden auch Bücher 
aus ganz anderen Fachbereichen rezensiert) recht viele, 
die an Hegel anknüpften. Trotz dieser unbestreitbaren 
Tatsachen wäre es ungerecht, die Jahrbücher als reines, 
enges Organ der Hegel-Schule zu denunzieren, wie es 
Ludwig Börne schon vor dem Erscheinen des ersten 
Heftes, nur aufgrund der Ankündigung, in einer gan-
zen Broschüre versuchte (Börne 1827). Hegel scheint 
sich nur einmal gegen die Einladung eines potenziel-
len Beiträgers gesperrt zu haben: es ging um seinen 
Gegner Schleiermacher (Gans 1836a, 251f.). Mehr als 
ausgeglichen wurde dieser Einzelfall durch die Mitar-
beit (entweder direkt an den Jahrbüchern oder zumin-
dest an der herausgebenden Sozietät) von Persönlich-
keiten wie Goethe, Wilhelm von Humboldt, Thibaut, 
sogar Baader, Creuzer, A. v. Schlegel und Thiersch, 
die keineswegs ‚linientreu‘ waren, sondern durchaus 
eine kritische Distanz zu Hegels Philosophie zu wah-
ren wussten (eine Liste der Sozietätsmitglieder bei 
Feilchenfeldt 1994, 174-176). „Schwerlich dürfte sich 
jemals wieder eine so illustre Schar zur Herausgabe 
einer Zeitschrift vereint haben“ (Jaeschke 2003, 49). 
Statt den Jahrbüchern also dogmatische Engstirnigkeit 
vorzuwerfen, sollte ihre Offenheit gewürdigt werden. 
Jedenfalls erfüllten die Jahrbücher für die Hegel’sche 
Schule eine nicht zu unterschätzende, doppelte Funk-
tion: nach außen dienten sie ihr als Schaufenster und 
Sprachrohr, nach innen indem die intensive Zusam-
menarbeit der Hegelschüler ihre Einheit förderte. 
Diese positive Beurteilung der Jahrbücher darf zu 
Hegels Lebzeiten sicher Gültigkeit beanspruchen; erst 
im weiteren Verlauf der 1830er Jahre verschlechter-
ten sich die Bedingungen – u. a. durch die Zunahme 
direkter Zensureingriffe, die vor Hegels Tod noch sehr 
selten gewesen waren. Gegen Ende der 1830er Jahre 
lieferten diverse frühere Mitarbeiter der Jahrbücher 
(z. B. Hinrichs, Michelet, Rosenkranz, Vatke) jeden-
falls schon Beiträge für die neugegründeten Halli-
schen Jahrbücher (1838-1843) von Arnold Ruge und 
Theodor Echtermeyer, wie deren Redaktionsbrief-
wechsel detailliert belegt (Hundt 2010). Der eigent-
liche Niedergang der Berliner Jahrbücher erfolgte 
dann mit der Thronbesteigung Friedrich Wilhelms IV. 
und dem Amtsantritt Eichhorns als Kultusminister, 

Ereignisse, die auch grundlegender einen Einschnitt 
in die Hegel’sche Schule bewirkten. Am 27. Mai 1841 
schrieb Karl August Varnhagen von Ense, ein sehr 
genauer Beobachter, resigniert in sein Tagebuch, dass 
die Leserschaft die Sozietät („Kritikgesellschaft“) als 
„Geknebelte“ ansehen würde (Varnhagen 1861, 151f. 
u. 304). Im Jahre 1844 schrieb Albert Schwelger, 
Anhänger von Hegel und Strauß, in seinen Jahrbü-
chern der Gegenwart von der erfolgten „Entmannung“ 
(Jg. 1844, 5) der Berliner Jahrbücher.

Eine weitere Institution, die für die Hegel’sche 
Schule eine wichtige Rolle spielte, ist der „Verein von 
Freunden des Verewigten“, der sich bald nach Hegels 
Tod konstituierte, um die sogenannte ‚Freundesver-
einsausgabe‘, die erste Gesamtausgabe von Hegels Tex-
ten zu realisieren (vgl. Jaeschke 2003, 502-504). Zum 
‚Verein‘ gehörten ursprünglich: Philipp Marheineke, 
Johannes Schulze, Eduard Gans, Leopold von Henning, 
Heinrich Gustav Hotho, Carl Ludwig Michelet und 
Friedrich Förster. Als Bandherausgeber traten später 
noch Ludwig Boumann, Hegels älterer Sohn Karl, Karl 
Rosenkranz und Bruno Bauer hinzu. Vordergründig 
hatte das Projekt die Absicht, Hegels Witwe und seine 
Kinder finanziell zu unterstützen, denn diese erhielten 
die Autorenhonorare. In Wirklichkeit ging es aber um 
viel mehr: Dadurch dass nicht nur die vier von Hegel 
selbst veröffentlichten Hauptwerke – Phänomenologie, 
Logik, Rechtsphilosophie und Enzyklopädie – neu vor-
gelegt, sondern auch Manuskripte, kleinere Schriften 
und vor allem die umfangreichen Vorlesungszyklen 
(damals eine echte Pionierleistung) erstmals publiziert 
wurden, wurde das Corpus Hegelianum eigentlich erst 
geschaffen. So gaben die Schüler Hegels Werk die abge-
rundete Gestalt, die dann in die Geschichte einging. In 
dieser Form wurde Hegel von den großen Philosophen 
des 19. Jahrhunderts (und weit darüber hinaus) gelesen 
und entfaltete seine kaum zu überschätzende Wirkung. 
Trotz dieser Vorzüge kann die damals geschaffene Aus-
gabe nicht den Ansprüchen entsprechen, die heute an 
kritische Editionen gestellt werden (vgl. Jamme 1984). 
Für die Hegel’sche Schule allerdings erfüllte die erste 
Werkausgabe jedenfalls wichtige Funktionen: Einer-
seits entwickelte sich unter den Männern, die, vereint 
durch die Dankbarkeit gegenüber ihrem Schulhaupt 
und die Trauer über seinen Verlust, jahrelang daran 
zusammenarbeiteten, so etwas wie ein esprit de corps, 
sie wurden durch die gemeinsame Tätigkeit zu grö-
ßerer Kohäsion geführt. Andererseits wurden sie von 
außen kollektiv auch mit der Gestalt identifiziert, die 
sie Hegels hinterlassenem Werk gegeben hatten und 
damit als ‚Schule‘ wahrgenommen.

Philosophie: Hegel’sche Schule, Links- und Rechtshegelianer, Jung- und Althegelianer



375

Unabhängig von den historischen und institutio-
nellen Gründen war es in philosophischer Perspektive 
die späte enzyklopädische Gestalt seines System, wel-
che im Falle Hegels die Schulbildung förderte, ja, eine 
solche geradezu prädestinierte. Die zahlreichen Wis-
sensgebiete, die Hegel notgedrungen nur „im Grund-
risse“ (so im Titel seiner Enzyklopädie) behandeln 
konnte, wiesen die Schüler je nach ihrer Neigung und 
Vorbildung auf Arbeitsgebiete hin, auf denen sie den 
‚Meister‘ weiterentwickeln, gegebenenfalls aber auch 
überholen konnten. 

So konnten sich im Schülerkreis neue akademische 
Disziplinen entfalten: Gans wurde zum Pionier der 
vergleichenden Rechtsgeschichte, Hotho entwickelte 
zumindest ansatzweise eine philosophische Kunstge-
schichte, Rosenkranz eine Literaturgeschichte usw., 
die alle von Hegel inspiriert waren, aber auch über ihn 
hinausgingen.

Anzeichen von Schulkonflikten zu Hegels 
Lebzeiten

Selbst als Hegel noch lebte, gab es bereits Meinungs-
verschiedenheiten unter seinen Anhängern, ja, sogar 
zwischen ihm selbst und seinen Schülern. Einen frü-
hen Beleg dafür liefert ein Brief vom Januar 1826, den 
Eduard Gans an den französischen Philosophen und 
späteren (1840) Erziehungsminister Frankreichs Vic-
tor Cousin schickte:

Zwischen uns, mir und Herrn Hotho einerseits und den 
Herren Henning und Förster andererseits, hat es einige 
Meinungsverschiedenheiten gegeben. […] Diese Herr-
schaften [also Henning und Förster; N. W.] haben mich, 
als sie mich reden hörten, als Demagogen bezeichnet, 
denn ich finde es nicht gut, was die Regierung macht, 
und ich befürchte, dass sie ihrem Untergang entgegen-
geht. Die Herren Henning und Förster dagegen finden 
alles gut getan, solange es von der Regierung kommt, so 
dass die Hegelsche Philosophie bald in zwei Richtungen 
geteilt sein wird, die eine monarchisch-liberal, die andere 
regierungstreu. (Gans, Briefe, 186f.)

Auch zwischen Gans und Hegel selbst kam es über 
politische Fragen zu Spannungen. Noch bevor der 
frankophile Gans am Ende des Sommersemesters 
1830 nach Paris eilte, um die Lage nach der Julirevo-
lution am Ort beobachten zu können (Gans 1836, 50), 
übermittelte er Hegel Nachrichten aus Frankreich, 
welche Hegel offenbar noch nicht vorlagen (Hegel, 

Briefe III, 310f.). Damit scheint Gans auf einen aku-
ten Informationswunsch Hegels zu antworten; beide 
verfolgten die Ereignisse gespannt, beurteilten die 
Julirevolution in der Sache aber unterschiedlich, Gans 
mit „Zuversicht“, der alte Hegel dagegen mit „Sorge“ 
(Lübbe 21974, 50f.). Dass Gans nicht der einzige unter 
den Hegelschülern war, der die Julirevolution optimis-
tischer beurteilte als Hegel selbst, zeigt ein Bericht von 
Michelet:

Es ist nicht zu leugnen, dass er [Hegel] später seine politi-
schen Forderungen abschwächte […], da er nicht einmal 
der Juli-Revolution seine Billigung gewährte. Denn als 
wir damals auf Politik zu sprechen kamen, und ich dem 
Fortschritt der Weltgeschichte, den dieselbe mit jener 
Revolution so eben gemacht habe, das Wort redete, da 
herrschte er mich an: ‚Das ist gerade wie Gans gespro-
chen.‘ (Michelet, 1884, 502)

Auch die vielfach kolportierte, aber nur spärlich 
belegte ‚Kronprinzenanekdote‘ gehört in den Zusam-
menhang der politischen Differenzen zwischen Hegel 
und Gans. Die Quelle hierfür ist ein autobiografischer 
Text Arnold Ruges. Gans, heißt es hier, 

machte kurz nach der Julirevolution so viel Glück mit 
seinen Vorlesungen darüber, dass der Hof und nament-
lich der Kronprinz, der später als Friedrich Wilhelm IV. 
König wurde, sich dadurch beunruhigt fühlte.
Eines Tages war Hegel beim Kronprinzen zu Tische. „Es 
ist ein Skandal“, sagte der königliche Wirth, „dass der 
Professor Gans uns alle Studenten zu Republikanern 
macht. Seine Vorlesungen über Ihre Rechtsphiloso-
phie, Herr Professor, sind immer von vielen Hunderten 
besucht und es ist bekannt genug, dass er Ihrer Darstel-
lung eine vollkommen liberale, ja republikanische Fär-
bung giebt. Warum lesen Sie nicht selber das Kollegium?“ 
(Ruge 1867, 431)

Die Anekdote dürfte indessen apokryph sein. Ruge 
war 1830 nur auf einem kurzen Besuch in Berlin 
gewesen, hatte Hegel nie getroffen und auch Gans 
erst später kennengelernt; er stellte auch ausdrücklich 
heraus, dass ihm die ganze Geschichte nur „erzählt“ 
worden sei (Ruge 1867, 433). Schon eine Einladung 
Hegels zum Essen beim Kronprinzen ist unwahr-
scheinlich, denn der spätere König legte stets großen 
Wert auf den Standesunterschied zwischen Adel und 
Bürgertum – und weder in Hegels eigener Korrespon-
denz, noch in den umfangreich zusammengestellten 
Briefen und Berichten von Zeitzeugen findet sich der 

Philosophie: Hegel’sche Schule, Links- und Rechtshegelianer, Jung- und Althegelianer



376

geringste Hinweis auf eine solche Einladung. Rich-
tig an Ruges Anekdote ist, dass Hegel ein paar Jahre 
lang (nach dem Wintersemester 1824/25 erst wieder 
im Wintersemester 1830/31) keine Vorlesungen über 
seine Grundlinien der Philosophie des Rechts hielt und 
dass Gans dann zu diesem Thema vortrug (in den 
Wintersemestern 1827/28, 1828/29 und 1829/30), 
wobei er Hegels Buch zugrunde legte. Belege dafür, 
dass Hegel diese Vorlesung sozusagen an Gans „dele-
giert“ hatte, gibt es indessen nicht.

Trotz nachweisbarer Meinungsverschiedenheiten 
zwischen Hegel und seinen Schülern einerseits und 
den Schülern untereinander andererseits, verhin-
derten Hegels Autorität und sein Charisma, solange 
er lebte, dass Differenzen zu Antagonismen wurden. 
War er selbst betroffen, ließen sich seine jüngeren 
Freunde in der Regel von seiner Ansicht überzeugen. 
Bei Streitsachen unter den Schülern konnte Hegel 
schlichtend eingreifen und zur Not den Streit durch 
eine eindeutige Stellungnahme beenden.

David Friedrich Strauß’ Klassifikation der Hegel-
Schüler und deren Erstarrung zum Topos  
der Spaltung in Links- und Rechtshegelianer

Nach Hegels Tod stritten sich die Diadochen bald um 
das geistige Erbe des Philosophen und dieser Kampf 
unterhöhlte die Einheit der Schule. Es kam zu einem 
Prozess, den die Philosophiegeschichte nachträglich 
als ‚Auflösung‘ (Erdmann 41896, 642) oder ‚Spaltung‘ 
(Vorländer 1903, 404) der Hegel’schen Schule thema-
tisiert hat. Für die Wahrnehmung der Zeitgenossen ist 
zentral an David Friedrich Strauß zu erinnern, denn 
er hat in seinen Streitschriften (1837) als Erster die 
durch die Sitzplatzwahl entstandene Einteilung der 
Französischen Parlamente seit der Revolution (links, 
rechts, Zentrum) zur Klassifizierung der Hegelschü-
ler herangezogen (1837, Heft 3, 95-126). Werden (in 
seinen Anmerkungen) auch noch andere Autoren 
erwähnt, stellt er insbesondere Carl Friedrich Göschel, 
Gabler und den seinerzeit noch jungen Bruno Bauer 
auf die rechte Seite der Schule (Strauß 1837, 95-120); 
das Zentrum wird für ihn eigentlich nur durch Karl 
Rosenkranz vertreten (Strauß 1837, 120-126); sich 
selbst setzte er allein auf den linken Flügel (Strauß 
1837, 126). Dabei sind allerdings zumindest drei 
Punkte hervorzuheben. Erstens klassifiziert Strauß 
die Hegel-Schüler lediglich nach ihren Reaktionen 
auf sein Leben Jesu (Strauß 1835-1836), also im reli-
gionsphilosophischen und nicht etwa im angesichts 

der Herkunft der Bezeichnungen doch viel näherlie-
genden politischen Kontext: ein solcher hätte aber 
sicher zu einer ganz anderen Klassifikation geführt. 
Zweitens unterschied Strauß nicht nur nach ‚rechts‘ 
und ‚links‘, sondern sprach unter Anlehnung an die 
mittlere Gruppe in den französischen Parlamenten 
(le Marais oder auch la Plaine) auch vom ‚Zentrum‘, 
doch wurde seine Dreiteilung in der Folge oft aufge-
geben. Drittens ist den Zeitgenossen noch aufgefallen, 
dass Strauß’ Klassifikation „mit feiner Ironie“ vorge-
tragen (Rosenkranz, 1840a, X) oder gar nur als ein 
„witziger“ Einfall gemeint war (Erdmann, 41896, 694). 
Rosenkranz ergänzte Strauß’ Einfall bald noch durch 
eine Komödie Das Zentrum der Spekulation (Rosen-
kranz, 1840b), worin die Rechtshegelianer als ‚Hegeli-
ter‘, die Linkshegelianer als ‚Hegelinge‘ auftreten.

Erst später wurde die Ironie übersehen und Strauß’ 
Einteilung allzu ernst genommen. Dass sich die Zwei-
teilung der Schule in ‚links‘ und ‚rechts‘ im 20. Jahr-
hundert zu einer starren Klassifikation verhärtete, lag 
an der sonst verdienstvollen Textsammlung, die Karl 
Löwith bzw. Hermann Lübbe 1962 vorlegen konnten 
(Hegelsche Linke und Hegelsche Rechte). Durch diese 
beiden Editionen  –  die sich zudem durch fremd-
sprachige Editionen auch im Ausland fortpflanz-
ten – musste beim Leser der Eindruck entstehen, dass 
diejenigen Hegelschüler, deren Texte in einem der 
Bände stehen, eben unwiderruflich zum ‚linken‘ bzw. 
‚rechten‘ Flügel gehörten.

Dagegen lassen sich indessen schwerwiegende Ein-
wände vorbringen (vgl. Ottmann 1977, bes. 15-32). 
Zunächst ist darauf hinzuweisen, dass der Zeitraum, 
in welchem von einer Hegel’schen Schule gesprochen 
werden kann, mehrere Jahrzehnte umfasst: mindestens 
von Hegels Tod (1831) bis zu seinem 100. Geburtstag 
(1870), als diverse Hegelianer wie Michelet erneut mit 
einschlägigen Schriften hervortraten. Die historischen 
Ereignisse und Wandlungen dieser Jahrzehnte, von 
der Julirevolution bis zum Amtsantritt Bismarcks als 
Reichskanzler boten den Zeitgenossen auf der Ebene 
der Preußischen wie der Europäischen Politik, der 
gesellschaftlichen Entwicklung und nicht zuletzt auf 
dem Gebiet der Theologie, eine solche Vielfalt von 
Scheidewegen, dass es nicht plausibel wäre anzuneh-
men, dass die Hegelschüler ihren Weg in denselben 
Gruppen beendeten, in denen sie ihn antraten. Auch 
kam es zu diversen persönliche Streitereien und sach-
lich begründeten Konflikten, welche die Gruppen neu 
mischten. Bemerkenswert ist auch, dass viele einzelne 
Hegelschüler erhebliche Wandlungen durchliefen, 
„Frontwechsel aus dem linken ins rechte Lager (oder 

Philosophie: Hegel’sche Schule, Links- und Rechtshegelianer, Jung- und Althegelianer



377

umgekehrt) waren nicht außergewöhnlich“, so ist es 
nicht erstaunlich, dass weder bei den Zeitgenossen 
noch bei den späteren Historikern der Schule jemals 
„Einigkeit über den genauen Standort aller Hegelia-
ner“ erzielt wurde (Ottmann 1977, 20). Da Strauß die 
Ausdifferenzierung der Schule nach links, rechts und 
Zentrum begrifflich geprägt und sich selbst dabei auf 
den linken Flügel gestellt hat, mag er als Paradebei-
spiel eines solchen ‚Frontwechsels‘ dienen (Ottmann 
1977, 20, Anm.  8, erläutert die vergleichbaren Fälle 
von Bruno Bauer, Arnold Ruge und Leopold von 
Henning). Nachdem sich Strauß ab 1835 auf theolo-
gischem Gebiet tatsächlich als radikal erwiesen hatte, 
waren die ‚linken‘ Wähler, die ihn 1848 als ihren Abge-
ordneten in den Stuttgarter Landtag schickten, rasch 
enttäuscht darüber, dass er sich dort als „Mann des 
bürgerlichen Centrums“ (wie er selbst sagt; Strauß 
1895, 224) gebärdete (vgl. Waszek 2018). Als letztes 
Argument gegen eine allzu starre Abgrenzung der 
Links- von den Rechtshegelianern sei auf die Vielfalt 
der Debatten hingewiesen, an denen die Hegelschü-
ler zumindest beteiligt waren, wenn sie diese nicht 
gar initiiert hatten. Von den religionsphilosophischen 
und religionskritischen Themen, über die anfangs am 
intensivsten diskutiert wurde, über solche Gebiete 
der politischen Philosophie, wie Verfassungstheorie, 
öffentliche Meinung und die Lehre von der Opposi-
tion, bis hin zu Fragen der Ästhetik reichten hierbei 
die Streitsachen. Nach den Beiträgen und Reaktionen 
auf jede einzelne dieser Debatten könnte aber eine 
neue Einteilung der Hegelschüler gewonnen werden. 

Bei vielen Interpreten erscheint die Klassifikation 
in ‚Jung- und Althegelianer‘ lediglich als Synonym 
für ‚Links- und Rechtshegelianer‘, gegebenenfalls mit 
der Nuance, dass sie mit ‚jung‘ und ‚alt‘ noch einen 
Generationswechsel suggeriert. Es gibt indessen auch 
Versuche, diese Bezeichnungen anders zu definieren 
und gegen die ältere Einteilung durchzusetzen (ins-
besondere Eßbach 1988). Hat Strauß die Einteilung 
nach rechts, links und Mitte/Zentrum geprägt, geht die 
Bezeichnung „junghegelisch“ auf Heinrich Leo zurück. 
Diese schillernde Gestalt entwickelte sich vom Anhän-
ger des „Turnvaters“ Jahn und Mitglied der Urburschen-
schaft (Jena, 1817), über eine Periode, in welcher er sich 
Hegel anschloss (1822-1827), zum Pietisten und Erz-
konservativen. Durch die Publikation seiner Denunzi-
ationsschrift Die Hegelingen (1838), die wenig später 
dazu beigetragen haben dürfte, dass Arnold Ruges 
Hallische Jahrbücher für deutsche Kunst und Wissen-
schaft im Frühjahr 1841 verboten wurden, musste 
Leo der Hegel’schen Schule undankbar (denn Hegel 

hatte ihn gefördert und sich auch für seine Berufung 
nach Halle eingesetzt), ja, als Renegat erscheinen. Im 
Juli 1838 schrieb Eduard Gans an Ruge: „Leo kennen 
wir hier [in Berlin] seit Jahren: Er ist ein Hallerianer 
und könnte seiner Gesinnungen nach ebenso gut was 
anderes sein, denn er hat eigentlich keine“ (Gans, 
Briefe, 378). Leos genannte Schrift versteht sich jeden-
falls ausdrücklich als „Anklage gegen die jung-hegeli-
sche [sic.] Partei“ (1838, 4). Das hier noch pejorative 
Etikett wandelte sich rasch in eine Selbstbezeichnung 
der Gruppe (Eßbach 1988, 30f.). Eduard Meyen weist 
die Bezeichnung zwar noch zurück, weil sie nur ein 
„Kniff “ sei, um „die jüngeren Hegelianer unbeschadet 
Hegels Autorität zu verketzern. Denn an Hegel selbst 
wagen sie sich nun wohl nicht mehr, dessen Ruhm ist 
zu fest in der Nation begründet“ (Meyen 1839, 30). 
Aber bald danach nimmt Bruno Bauer die Termino-
logie von Jung- und Althegelianer in seiner zentralen 
Schrift Die Posaune des jüngsten Gerichts über Hegel 
den Atheisten und Antichristen (1841) bereits auf. In 
diesem unter strenger Zensur anonym erschienenen 
Text greift Bauer unter der Maske eines Pietisten und 
Erzkonservativen nicht nur Hegels Schüler, sondern 
den Philosophen selbst als „Antichrist“ und auch 
als Revolutionär an (Bauer 1841, 81, 90 u. ö.). Da die 
Maske, die Bauer mit Ironie trägt, dem zeitgenössi-
schen Leser leicht durchsichtig war, offenbart sich die 
Posaune in Wahrheit als eine Stellungnahme für die 
radikale, junghegelianische Deutung und gegen die 
althegelianische Anpassung der Hegel’schen Philoso-
phie an die rückläufigen religiösen und politischen 
Entwicklungen des damaligen Preußens. Damit wird 
das Etikett, das Leo mit der feindseligen Absicht der 
Stigmatisierung von außen auf die ‚Junghegelianer‘ 
angewandt hatte, als Benennung akzeptiert, zu der 
sich die Bewegung selbst bekannte.

Wie bei der unmittelbaren Schule Hegels mit den 
Jahrbüchern für wissenschaftliche Kritik, bildeten auch 
für ‚Junghegelianer‘ Zeitungen und Zeitschriften 
wichtige Kristallisationspunkte (vgl. Schlawe 1960). 
Schon die Hallischen Jahrbücher, aus denen wegen des 
Verbots in Preußen (1841) in Dresden die Deutschen 
Jahrbücher für Wissenschaft und Kunst und dann in 
Paris die Deutsch-Französischen Jahrbücher (Mit
herausgeber Karl Marx) wurden, entstanden in einem 
Kreis um Arnold Ruge und Ernst Theodor Echter-
meyer als Kontrapunkt zu den zahm gewordenen Ber-
liner Jahrbüchern. Für die Gruppenbildung wichtig ist 
die Tatsache, dass Ruge eine Art „Werbereise“ (Eßbach 
1988, 40) für seine Jahrbücher unternahm, die u. a. die 
Orte Bonn, Frankfurt, Gießen, Göttingen, Heidelberg, 

Philosophie: Hegel’sche Schule, Links- und Rechtshegelianer, Jung- und Althegelianer



378

Marburg, Tübingen und Zürich umfasste, während 
Echtermeyer nach Berlin und München reiste, sowie 
gleichzeitig eine umfangreiche und gut dokumentierte 
Korrespondenz führte (Hundt 2010), um eine große 
Zahl von Mitarbeitern zu gewinnen. Diese Bemühun-
gen waren so erfolgreich, dass Ruge schon im Dezem-
ber 1937 von 159 Beiträgern sprechen konnte (Hundt 
2010, I, 38), auch wenn diese gewiss nicht alle Texte 
lieferten. Durch später hinzugekommene Korrespon-
denten schätzt Hundt den Kreis um die Hallischen 
Jahrbücher auf „fast 200 Personen“ (Hundt 2010, I, 
XXIII). Auch die kurzlebige Rheinische Zeitung, die 
durch die führende Beteiligung von Marx weltbe-
rühmt wurde (vgl. Klutentreter 1966-67), wirkte als 
Sammelpunkt junghegelianisch geprägter Persön-
lichkeiten im Kölner Raum. Bei deren Gründung und 
Entwicklung spielten die behandelten Kreise in Berlin 
und Halle eine nicht unbedeutende Rolle und es kam 
zu diversen Überschneidungen des Personenkreises.

Beispiele der Debatten 

Aus den zahlreichen Debatten der Hegel’schen Schule 
können hier nur Beispiele angeführt werden. Schon 
den Zeitgenossen oder nur geringfügig jüngeren 
Beobachtern wie Friedrich Engels schien es, dass 
die religionsphilosophischen Auseinandersetzungen 
um Hegel den politischen Debatten vorausgegangen 
seien. So kann es nicht überraschen, dass auch viele 
spätere, philosophiehistorische Darstellungen hierin 
eine chronologische Abfolge gesehen haben, wobei 
sie die theologischen Streitsachen eher in den 1830er 
Jahren, die politischen eher in den 1840er Jahren 
verortet haben. Vermutlich lassen sich diese The-
men aber nicht so säuberlich trennen, schon Engels 
sah in der Kritik der Religion „indirekt auch ein[en] 
politische[n] Kampf “ (MEW, Bd. 21, 271). Wenn etwa 
an die Frage der Stellung der jüdischen Minderheit in 
Deutschland gedacht wird, wird sofort deutlich, dass 
hier nicht nur ein theologisches, sondern auch ein 
politisches Thema angesprochen ist.

Die religionsphilosophischen Streitsachen inner-
halb der Hegel’schen Schule  –  aber auch, und viel-
leicht noch wichtiger, die einschlägigen Angriffe von 
außen, gehen letztlich auf Ambivalenzen und Span-
nungen in Hegels Denken selbst zurück. Die Religion 
gehört für ihn zum Systemteil des ‚absoluten Geistes‘, 
doch nimmt nicht sie, sondern die Philosophie darin 
die höchste Stelle ein. Vereinfacht gesagt, beziehen 
sich Religion und Philosophie auf einen einheitlichen 

Gehalt (eben das ‚Absolute‘, theologisch gesprochen 
Gott), doch tun sie es auf verschiedene Weise: die 
Religion gibt die ‚Vorstellung‘, erst die Philosophie den 
‚Begriff ‘. Hegel will die zur Religion gehörigen For-
men von Vorstellung und Glauben im philosophischen 
Begreifen des Absoluten ‚aufheben‘, wobei er die drei-
fache Bedeutung des Verbes philosophisch ausmünzt: 
(1) überwinden, (2) aufbewahren, (3) auf eine höhere 
Stufe heben. Hegels Anhänger wie Gegner konnten nun 
die Bewahrung oder die Überwindung akzentuieren, 
also christlich-apologetische oder atheistisch-kritische 
Konsequenzen aus seinem Denken ziehen.

Entscheidend für die Auseinandersetzung mit der 
Religion in der Hegel’schen Schule war David Fried-
rich Strauß, der, wie Hegel gut 35 Jahre vorher, am 
Tübinger Stift, einer Kaderschmiede des Protestantis-
mus, ausgebildet worden war. So konnte er sich dem 
Protestantismus mit ausgezeichneter Sachkenntnis 
widmen. Mit seinem Leben Jesu führte er die Erklä-
rung der biblischen Erzählungen als Mythen zur ers-
ten Vollendung – und brachte sich um die ihm sonst 
sichere theologische Karriere: Jesus wird nicht länger 
als historische Gestalt gesehen, sondern als sagenhafte 
Ausgestaltung der Idee der Einheit Gott  –  Mensch. 
Diese Idee könne sich aber nicht in einem Indivi-
duum realisieren, sondern erst in der Entwicklung 
der menschlichen Gattung. Die Prädikate, die dem 
historischen Jesus zugeschrieben wurden, seien letzt-
lich nur Bestimmungen des menschlichen Wesens. 
Ludwig Feuerbach geht auf diesem Weg noch weiter: 
Hatte Strauß in seiner Christologie die Prädikate, die 
auf Jesus projiziert wurden, für die menschliche Gat-
tung zurückerobert, weitet Feuerbach diesen Ansatz 
auf die ganze Theologie aus, eine Perspektive, der alle 
religiösen Vorstellungen als überhöhte Selbstbildnisse 
des Menschen erscheinen.

Glaubte Hegel, Theologie und Philosophie noch 
versöhnen zu können, weil er ihren Inhalt für iden-
tisch hielt, will Feuerbach diese Identität als Illusion 
entlarven und damit die Philosophie von der Theo-
logie emanzipieren. Eine weitere Konsequenz der 
Religionskritik Feuerbachs ist eine Aufwertung der 
Politik, die in der Überzeugung aber auch im Han-
deln der Menschen den zentralen Ort besetzen soll, 
den vorher die Religion einnahm. Von daher drängte 
es Feuerbach im Revolutionsjahr 1848 in die Praxis, 
zumindest in die aufklärerische Öffentlichkeitsarbeit, 
und er hielt religionskritische Vorträge in Heidelberg.

Hatte Feuerbach sich am Ende von Hegel ent-
fernt, waren auch die treueren Schüler in politischer 
Hinsicht nicht verstummt, auch wenn sie ihre Über- 

Philosophie: Hegel’sche Schule, Links- und Rechtshegelianer, Jung- und Althegelianer



379

zeugungen nicht als Kritik an ihrem Meister verstan-
den, sondern lediglich als Erklärung und Interpre-
tation seiner Philosophie vortrugen (so etwa Gans 
und Rosenkranz). Die wichtigste politische Debatte 
ihrer Zeit war sicher die Verfassungsfrage. Nicht nur 
für Preußen, sondern auch für die anderen deutsch-
sprachigen Länder erwuchs die Forderung nach einer 
Verfassung aus der damaligen Rechtslage, denn der 
Artikel XIII der Bundesakte vom Juni 1815 versprach: 
„In allen Bundesstaaten wird eine landständische Ver-
fassung stattfinden.“ So sollten aus absoluten konsti-
tutionelle Monarchien werden. Gerade in Preußen, 
der Hochburg der Hegel’schen Schule, besaß diese 
Thematik eine besondere Brisanz, weil der König 
Friedrich Wilhelm III. mehrfach  –  besonders in der 
„Verordnung über die zu bildende Repräsentation des 
Volkes“ vom 22. Mai 1815 – eine Verfassung verspro-
chen, sein Versprechen aber nie eingehalten hat.

In diesem Kontext wurde aus der Verfassungsfrage 
eine der zentralen politischen Debatten der Periode des 
Vormärz. Hegel selbst hatte in seinen Grundlinien der 
Philosophie des Rechts (§§ 271-273, TWA, Bd. 7, 431-
440) zwar seine Überzeugung, dass die Verfassung der 
Vernunft und dem Zeitbedürfnis entspricht, deutlich 
zum Ausdruck gebracht. Doch blieb diese Überzeu-
gung schief neben der ‚schlechten‘ Wirklichkeit stehen 
und dem Philosophen blieb von daher nur eine Haltung 
der Erwartung und Hoffnung übrig, die sich folgender-
maßen umschreiben lässt: ‚was an der Zeit war, würde 
sich mittelfristig auch durchsetzen‘. Für Hegels Schüler 
wurde es, je länger die Einlösung des Versprechens 
ausblieb, immer schwieriger eine solche Haltung beizu-
behalten. Durch die andauernde, ja, sich mitunter ver-
schärfende Restauration – zwischen dem Bewusstsein 
und der Verwirklichung der Freiheit schien sich eine 
Kluft geöffnet zu haben – gerieten diese nolens volens 
in die Lage, sich stärker als oppositionelle Gruppe posi-
tionieren zu müssen, die in ihren Forderungen ‚lauter‘ 
wurde, politische und soziale Fortschritte präziser als 
Ziele artikuliert und auch zu verwirklichen suchte.

Literatur 

Bauer, Bruno: Die Posaune des jüngsten Gerichts über Hegel den 
Atheisten und Antichristen: Ein Ultimatum. Leipzig 1841.

Börne, Ludwig: Einige Worte über die angekündigten Jahrbü-
cher der wissenschaftlichen Kritik, herausgegeben von der So- 
cietät für wissenschaftliche Kritik zu Berlin. Heidelberg 1827.

Erdmann, Johann Eduard: Die deutsche Philosophie seit 
Hegels Tode. In: Ders. (Hg.): Philosophie der Neuzeit 
[1866]. Berlin 41896, 639-916.

Eßbach, Wolfgang: Die Junghegelianer: Soziologie einer Intel-
lektuellengruppe. München 1988.

Feilchenfeldt, Konrad: Karl August Varnhagen von Ense und 
Hegel. In: Christoph Jamme (Hg.): Die ‚Jahrbücher für 
wissenschaftliche Kritik‘ – Hegels Berliner Gegenakademie. 
Stuttgart-Bad Cannstatt 1994, 147-176.

Feuerbach, Ludwig: Das Wesen des Christentums [1841]. 
Leipzig 31849. Frankfurt a. M. 1985.

Gans, Eduard: „Die Stiftung der Jahrbücher für wissenschaft-
liche Kritik“. In: Ders. (Hg.): Rückblicke auf Personen und 
Zustände. 1836a, 215-256.

Gans, Eduard: Rückblicke auf Personen und Zustände. Berlin 
1836. Nachdruck mit Einleitung, Anmerkungen und Bib-
liographie von N. Waszek. Stuttgart-Bad Cannstatt 1995.

Gans, Eduard: Briefe und Dokumente. Hg. v. Johann Braun. 
Tübingen 2011.

Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne: 
zwölf Vorlesungen. Frankfurt a. M. 1988.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Briefe von und an Hegel. 
4 Bde. Hg. v. Johannes Hoffmeister und Friedhelm Nico-
lin. Hamburg 1981.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Werke. Vollständige Aus-
gabe durch einen Verein von Freunden des Verewigten 
[‚Freundesvereinsausgabe‘]. Bd. 8: Grundlinien der Phi-
losophie des Rechts, oder Naturrecht und Staatswissen-
schaft im Grundrisse. Hg. v. Eduard Gans. Berlin 1833.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Werke. Vollständige Ausgabe 
durch einen Verein von Freunden des Verewigten [‚Freun-
desvereinsausgabe‘]. Bd. 9: Vorlesungen über die Philoso-
phie der Geschichte. Hg. v. Eduard Gans. Berlin 1837.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Werke. Vollständige Aus-
gabe durch einen Verein von Freunden des Verewigten 
[‚Freundesvereinsausgabe‘]. Bd. 10.1-3: Vorlesungen über 
die Ästhetik. Hg. v. Heinrich Gustav Hotho. Berlin 1835- 
1838.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Theorie Werkausgabe. 
20 Bde. Hg. v. Eva Moldenhauer/K. M. Michel. Frank-
furt a. M. 1969-71.

Heine, Heinrich: Historisch-kritische Gesamtausgabe seiner 
Werke [Düsseldorfer Ausgabe]. 16  Bde. Hg. v. Manfred 
Windfuhr. Hamburg 1973-1997 [Sigle: DHA].

Heine, Heinrich: Säkularausgabe. Werke, Briefwechsel, Le- 
benszeugnisse. Hg. v. den Nationalen Forschungs- und 
Gedenkstätten der klassischen deutschen Literatur in 
Weimar und dem ‚Centre National de la Recherche Scien
tifique‘ in Paris. Berlin/Paris, 1970ff. [Sigle: HSA].

Hogemann, Friedrich: Die Entstehung der ‚Sozietät‘ und 
der ‚Jahrbücher für wissenschaftliche Kritik‘. In: Chris-
toph Jamme (Hg.): Die ‚Jahrbücher für wissenschaftliche 
Kritik‘  –  Hegels Berliner Gegenakademie. Stuttgart-Bad 
Cannstatt 1994, 57-92.

Höhn, Gerhard: Heine-Handbuch: Zeit, Person, Werk [1987]. 
Stuttgart 32004.

Hundt, Martin (Hg.): Der Redaktionsbriefwechsel der Halli-
schen, Deutschen und der Deutsch-Französischen Jahrbü-
cher (1837-1844). 3 Bde. Berlin 2010.

Philosophie: Hegel’sche Schule, Links- und Rechtshegelianer, Jung- und Althegelianer



380

Jaeschke, Walter: Hegel-Handbuch: Leben – Werk – Wirkung. 
Stuttgart 2003.

Jamme, Christoph (Hg.): Die ‚Jahrbücher für wissenschaft-
liche Kritik‘ – Hegels Berliner Gegenakademie. Stuttgart-
Bad Cannstatt 1994.

Jamme, Christoph: Editionspolitik. Zur ‚Freundesvereins-
ausgabe‘ der Werke G. W. F. Hegels. In: Zeitschrift für Phi-
losophische Forschung 38/1 (1984), 83-99.

Klutentreter, Wilhelm: Die Rheinische Zeitung von 1842/43 
in der politischen und geistigen Bewegung des Vormärz. 
2 Teile. Dortmund 1966-67.

Lefebvre, Jean-Pierre: Der gute Trommler: Heines Beziehung 
zu Hegel. Hamburg 1986.

Leo, Heinrich: Die Hegelingen. Actenstücke und Belege zu der 
s. g. Denunciation der ewigen Wahrheit. Halle 1838.

Löwith, Karl (Hg.): Die Hegelsche Linke: Texte aus den Wer-
ken von Heinrich Heine, Arnold Ruge, Moses Hess, Max 
Stirner, Bruno Bauer, Ludwig Feuerbach, Karl Marx und 
Sören Kierkegaard. Stuttgart-Bad Cannstatt 1962. 

Lübbe, Hermann (Hg.): Die Hegelsche Rechte: Texte aus 
den Werken von F. W. Carovè, J. E. Erdmann, K. Fischer, 
E. Gans, H. F. W. Hinrichs, C. L. Michelet, H. B. Oppen-
heim, K. Rosenkranz und C. Rössler. Stuttgart-Bad Cann-
statt 1962. 

Lübbe, Hermann: Politische Philosophie in Deutschland: Stu-
dien zu ihrer Geschichte. [1963]. München 21974.

Meist, Kurt Rainer: Altenstein und Gans. Eine frühe poli-
tische Option für Hegels Rechtsphilosophie. In: Hegel-
Studien 14 (1979), 39-72.

Meyen, Eduard: Heinrich Leo – der verhallerte Pietist. Ein Lite-
raturbrief allen Schülern Hegels gewidmet. Leipzig 1839.

Michelet, Karl Ludwig: Entwickelungsgeschichte der neues-
ten deutschen Philosophie: mit besonderer Rücksicht auf 
den gegenwärtigen Kampf Schellings mit der Hegelschen 
Schule. Berlin 1843.

Michelet, Karl Ludwig: Hegel der unwiderlegte Weltphilosoph: 
eine Jubelschrift. Leipzig 1870.

Michelet, Karl Ludwig: Wahrheit aus meinem Leben. Berlin 
1884.

Nicolin, Günther: Hegel in Berichten seiner Zeitgenossen. Ham-
burg 1970 [Sigle: HBZ].

Ottmann, Henning: Hegel im Spiegel der Interpretationen. 
Berlin 1977.

Rosenkranz, Karl: Kritische Erläuterungen des Hegel’schen 
Systems. Königsberg 1840a.

Rosenkranz, Karl: Das Centrum der Speculation: eine Komö-
die. Königsberg 1840b.

Rosenkranz, Karl: Georg Wilhelm Friedrich Hegel’s Leben. 
Berlin 1844. 

Rosenkranz, Karl: Apologie Hegels gegen Dr. R. Haym. Berlin 
1858.

Ruge, Arnold: Aus früherer Zeit. 4 Bde. Berlin 1862-1867.
Schlawe, Fritz: Die Berliner Jahrbücher für wissenschaftliche 

Kritik: Ein Beitrag zur Geschichte des Hegelianismus. In: 
Zeitschrift für Religions und Geistesgeschichte 11 (1959), 
240-258, 343-356. 

Schlawe, Fritz: Die junghegelianische Publizistik. In: Die 
Welt als Geschichte 20 (1960), 30-50.

Strauß, David Friedrich: Das Leben Jesu, kritisch bearbeitet. 
2 Bde. Tübingen 1835-1836.

Strauß, David Friedrich: Streitschriften zur Verteidigung mei-
ner Schrift über das Leben Jesu und zur Charakteristik der 
gegenwärtigen Theologie. 3 Hefte. [1837]. Hildesheim/New 
York 1980.

Strauß, David Friedrich: Ausgewählte Briefe von David Fried-
rich Strauß. Hg. und erl. von Eduard Zeller. Bonn 1895.

Tiryakian, Edward A: Die Bedeutung von Schulen für die 
Entwicklung der Soziologie. In: Wolf Lepenies (Hg.): 
Geschichte der Soziologie. Studien zur kognitiven, sozialen 
und historischen Identität einer Disziplin. Bd.  2. Frank-
furt a. M. 1981, 31-68.

Varnhagen von Ense, Karl August: Tagebücher: aus dem 
Nachlaß. Bd. 1. Leipzig 1861.

Victor, Walther: Marx und Heine: Tatsache und Spekulation 
in der Darstellung ihrer Beziehungen. Berlin 1951.

Vorländer, Karl: Philosophie der Neuzeit. Geschichte der Phi-
losophie, Bd. 2. Leipzig 1903.

Waszek, Norbert: Eduard Gans, die ‚Jahrbücher für wissen-
schaftliche Kritik‘ und die französische Publizistik der 
Zeit. In: Christoph Jamme (Hg.): Die ‚Jahrbücher für wis-
senschaftliche Kritik‘  –  Hegels Berliner Gegenakademie. 
Stuttgart-Bad Cannstatt 1994, 93-118.

Waszek, Norbert: Aufklärung, Hegelianismus und Juden-
tum im Lichte der Freundschaft von Heine und Gans. In: 
Joseph A. Kruse/Bernd Witte/Karin Füllner (Hg.): Auf-
klärung und Skepsis. Internationaler Heine-Kongress 1997 
zum 200. Geburtstag. Stuttgart 1998, 226-241.

Waszek, Norbert: David Friedrich Strauß im Revolutionsjahr 
1848. Eine Lektüre seiner Sechs theologisch-politischen 
Volksreden. In: Barbara Potthast/Volker Henning Drecoll 
(Hg.): David Friedrich Strauß als Schriftsteller. Heidelberg 
2018, 211-251.

Ziemer, Elisabeth (1994): Heinrich Gustav Hotho: 1802-1873; 
ein Berliner Kunsthistoriker, Kunstkritiker und Philosoph. 
Berlin 1994.

Norbert Waszek

Philosophie: Hegel’sche Schule, Links- und Rechtshegelianer, Jung- und Althegelianer



Inhalt

Vormärz – 
Prolegomenon einer Epochendarstellung    9
Norbert Otto Eke

Historischer Abriss: 
Das Zeitalter der Revolution(en)

Befreiungskriege und Wiener Kongress    21
Klaus Ries

Deutscher Bund und deutsche Staatenwelt    29
Jürgen Müller

Die Julirevolution und ihre Auswirkungen    40
Hans-Werner Hahn

Politische Bewegungen im Vormärz. 
Liberalismus, Konservatismus, 
Konstitutionalismus und Parlamentarismus    48
Ewald Grothe

Liberalismus    56
Hans Fenske

Demokratie/Demokratismus – 
Republik/Republikanismus    66
Birgit Bublies-Godau 

Anarchismus im Vormärz    76
Sandra Markewitz

Feste    86
Manfred Hettling

Wirtschaftlich-industrieller Strukturwandel    94
Dieter Ziegler

Verstädterung und soziale Frage 
im Vormärz    106
Jürgen Reulecke

Hungerrevolten und Aufstände    112
Andreas Fahrmeir

Die Revolution von 1848/49    118
Dieter Hein

Die Achtundvierziger    128
Sabine Freitag

Das Frankfurter Paulskirchenparlament    140
Philipp Erbentraut

Übergreifende Fragestellungen

Vormärz und Klassik    155
Norbert Otto Eke

Vormärz und Romantik    165
Wolfgang Bunzel

Vormärz und Aufklärung    171
Norbert Otto Eke

Über den Vormärz hinaus: Nachmärz    179
Sigrid Thielking

Öffentlichkeit    187
Katja Mellmann

Der deutsche Nationalismus im Vormärz    195
Christian Jansen

Militärwesen    204
Mark Hewitson

Justiz    213
Monika Wienfort

Europa    219
Claude Conter

Kirchen, Religion und Theologie    229
Martin Friedrich 

Judentum, Antijudaismus und Antisemitismus, 
jüdische Emanzipation    238
Andreas Gotzmann 

Politische und literarische Gruppenbildungen I: 
Politische Parteien, Vereine, Assoziationen    248
Michael Wettengel



6

Politische und literarische Gruppenbildungen II: 
Literarisch-kulturelle und gesellige Vereine    257
Rolf Parr

Politische und literarische Gruppenbildungen III: 
Burschenschaften    265
Harald Lönnecker

Politische und literarische Gruppenbildungen IV: 
Arbeiterbildungsvereine    274
Jürgen Schmidt

Politische und literarische Gruppenbildungen V: 
Philhellenismus und Polenfreundschaft    281
Anne-Rose Meyer

Exil    289
Norbert Otto Eke

Interdisziplinäre Implikationen

Mediale Konstellationen im Vormärz    301
Meike Wagner

Musik    309
Irmlind Capelle

Oper    318
Laurenz Lütteken

Musikalisches Unterhaltungstheater    327
Marion Linhardt

Bildende Kunst – Text und Bild    337
Gustav Frank

Karikatur    348
Alexandra Böhm

Ökonomie und Literatur    360
Jutta Nickel

Philosophie: Hegel’sche Schule, Links- und 
Rechtshegelianer, Jung- und Althegelianer    372
Norbert Waszek

Philosophische Sprachkritik im Vormärz    381
Sandra Markewitz

Kulturaustausch und Kulturtransfer I: 
Deutsch-Französischer Kulturtransfer    392
Gerhard Höhn

Kulturaustausch und Kulturtransfer II: 
Deutschland – England    403
Uwe Zemke

Kulturaustausch und Kulturtransfer III: 
Deutschland/Dänemark – Norden    414
Steen Bo Frandsen

Kulturaustausch und Kulturtransfer IV: 
Deutschland – Schweiz    421
Esther Kilchmann 

Kulturaustausch und Kulturtransfer V: 
Deutsch-Italienischer Kulturaustausch    430
Christian Jansen

Editionen    443
Bernd Füllner

Literaturverhältnisse, Literaturkonzepte 
und literarische Gattungen

Literaturverhältnisse I: Entwicklung 
des Literaturmarkts: Buchhandelsbranche 
und Druckgewerbe    455
Ute Schneider

Literaturverhältnisse II: Presse, Journalismus, 
Zensur im Vormärz    465
Clemens Zimmermann

Literaturverhältnisse III: Journalismus    473
Jörg Requate

Literaturverhältnisse IV:  Kritik    483
Maria Zens

Literaturverhältnisse V: Zensur    493
Wolfgang Piereth

Ästhetik    502
Marta Famula

Theater und Drama    510
Florian Vaßen

Inhalt



7

Lyrik    528
Alena Diedrich

Roman    536
Roman Lach

Der Historische Roman    545
Ludmila Peters 

Zeitroman    554
Dirk Göttsche

Feuilletonroman    563
Norbert Bachleitner

Biografie    570
Christian Klein

Dorfgeschichte    580
Marcus Twellmann

Unterhaltungsliteratur    590
Hedwig Pompe

Journalliteratur    602
Madleen Podewski

Versepik    611
Stefan Elit 

Reiseliteratur    620
Johanna Canaris

Flugblätter und Flugschriftenliteratur    626
Christoph Manasse

Mundartliteratur    632
Robert Langhanke

Anthologien    641
Günter Häntzschel

Literaturgeschichtsschreibung    648
Holger Dainat

Autoren – Autorinnen – Gruppen 

Willibald Alexis    659
Wolfgang Beutin 

Bettine von Arnim    666
Wolfgang Bunzel

Louise Aston    672
Marion Freund

Berthold Auerbach    679
Jesko Reiling

Ludwig Börne    683
Sophia Victoria Krebs

Georg Büchner    690
Ariane Martin

Franz von Dingelstedt    697
Andreas Gebhardt

Annette von Droste-Hülshoff    701
Jochen Grywatsch

Joseph von Eichendorff    708
Harry Fröhlich

Friedrich Engels    715
Regina Roth

Ludwig und Friedrich Feuerbach    722
Olaf Briese

Ferdinand Freiligrath    728
Florian Vaßen

Adolf Glaßbrenner    733
Olaf Briese

Joseph von Görres    739
Philipp Hubmann

Christian Dietrich Grabbe    747
Detlev Kopp

Franz Grillparzer    756
Johanna Canaris

Jacob und Wilhelm Grimm    761
Bernhard Lauer

Anastasius Grün    770
Primus Heinz Kucher

Inhalt



8

Karl Gutzkow    776
Martina Lauster

Friedrich Hebbel    783
Martin Langner

Heinrich Heine    790
Joseph A. Kruse

Georg Herwegh    797
Hendrik Stein

August Heinrich Hoffmann von Fallersleben    805
Cyril de Beun

Therese Huber    812
Christine Lehleiter

Karl Leberecht Immermann    818
Florian Pehlke

Das Junge Deutschland    824
Hartmut Steinecke

Gottfried Kinkel und der Maikäferbund    832
Bernhard Walcher

Nikolaus Lenau    837
Alena Diedrich

Fanny Lewald    843
Gabriele Schneider

Albert Lortzing    848
Irmlind Capelle

Otto Lüning    856
Walter Gödden

Karl Marx    863
Gerald Hubmann

Eduard Mörike    873
Michael Perraudin

Johann Nepomuk Nestroy    880
Ulrike Tanzer

Louise Otto Peters    885
Irina Hundt

August von Platen    896
Gunnar Och

Robert Prutz    903
Silvia Serena Tschopp

Ferdinand Raimund    910
Ian Roe

Arnold Ruge    915
Laura Nippel

Charles Sealsfield    920
Wynfrid Kriegleder

Philipp Jakob Siebenpfeiffer    925
Martin Baus

Adalbert Stifter    931
Marta Famula

Ludwig Tieck    938
Stephanie Willeke

Ludwig Uhland    945
Stefan Knödler

Jakob Venedey    953
Birgit Bublies-Godau

Richard Wagner    960
Bernd Zegowitz

Georg Weerth    967
Bernd Füllner

Wilhelm Weitling    975
Dominik Nagl

Johann Georg August Wirth    982
Wilhelm Kreutz

Personenregister    988

Sachregister    1027

Beiträgerinnen und Beiträger    1050

Inhalt




