
440 Rezensionen

© Verlag Ferdinand Schöningh, 2020 | doi:10.30965/25890581-09603010

Reitemeyer, Ursula (2019): Praktische Anthropologie oder die Wissenschaft vom 
Menschen zwischen Metaphysik, Ethik und Pädagogik. Wendepunkte. Münster: 
Waxmann. 244 Seiten.

Mit dem achten Band der Reihe ›Internationale Feuerbachforschung‹ stellt 
die Philosophin und Erziehungswissenschaftlerin Ursula Reitemeyer, ihrer-
seits Mitherausgeberin der Reihe sowie Präsidentin der Internationalen Ge-
sellschaft der Feuerbachforscher, die Ergebnisse ihrer bildungstheoretischen 
Begründung einer praktischen Anthropologie zur Diskussion, die aus einer 
dreisemestrigen Vorlesungsreihe am Institut für Erziehungswissenschaft der 
Universität Münster hervorgegangen ist. Der Titel des Bandes, der auf den 
ersten Blick etwas sperrig erscheint, erweist sich nach eingehender Lektüre 
des Bandes jedoch zweifelsfrei als äußerst gelungene und kluge Wahl. Dieser 
richtet den Blick nämlich direkt auf das vielseitige Bezugsfeld, in dem die 
Autorin ihre Bestimmung von »philosophischer Anthropologie in praktischer 
Absicht« (S. 7) verortet wissen will. Dabei geht es ihr um die Rehabilitierung 
der Anthropologie mit dem Ziel, die aus der Philosophie in unterschiedliche 
Teildisziplinen der positiven Wissenschaften abgewanderte Wissenschaft 
vom Menschen für die praktische Philosophie zurückzugewinnen. Von einer 
solchen praktischen Anthropologie verspricht sie sich, die menschlichen 
Grund- und Freiheitsrechte methodisch so begründen zu können, dass diese 
auch in den positiven Wissenschaften neue Anerkennung erfahren. Praktische 
Anthropologie, deren Gegenstand die »sich bildungsgeschichtlich entfaltende 
menschliche Natur« (S.  196) sei, könne folglich nur aus einer bildungs-
theoretischen Perspektive angemessen bestimmt werden und sich auf diese 
Weise im Spannungsfeld empirischer und spekulativer Positionen bewähren.

Der Hauptteil des Bandes gliedert sich in drei Teile mit insgesamt sieben 
Kapiteln, in denen die im Untertitel des Bandes angekündigten »Wende-
punkte« historisch-systematisch identifiziert und ausgearbeitet werden, 
die dem Bestreben einer praktischen Anthropologie zugerechnet werden 
können. Die ersten beiden Wendepunkte seien zum einen der Übergang von 
der Erkenntnistheorie zur Bewusstseinsphilosophie, zum anderen die Leib-
anthropologie Feuerbachs, die im ersten Teil des Bandes zur philosophischen 
Anthropologie (S.  21ff) entfaltet werden. Die durch den Aufstieg positiver 
Wissenschaften vollzogene materialistische Wende hin zu einer physio-
logischen Anthropologie (S.  93ff) in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts 
habe dann jene Kritik am wissenschaftlichen Positivismus befeuert, die den 
Weg zur Rehabilitierung einer normativen Leibanthropologie ebnete. Erst 
dieser dritte Wendepunkt, nach Ende des Nationalsozialismus, markiert 
wieder das Bestreben, die Würde und Freiheit des Menschen zu schützen und 

440-443_VFP_096_03_10-BR-Oberdorf.indd   440440-443_VFP_096_03_10-BR-Oberdorf.indd   440 7/22/2020   5:48:36 PM7/22/2020   5:48:36 PM



441Rezensionen

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 96 (2020) 437-447

eine entsprechende Wissenschaft vom Menschen auch in politischer Hinsicht 
fruchtbar zu machen (S. 128ff). Als vierten und zugleich letzten Wendepunkt 
verweist die Autorin auf den anthropologischen Kern der Geisteswissen-
schaftlichen Pädagogik und zeigt auf, wie stark heute noch pädagogische 
Anthropologien normativ aufgeladenen Menschenbildtheorien nachhängen. 
Demgegenüber möchte sie ein neues Verständnis von pädagogischer Anthropo-
logie zur Diskussion stellen, indem sie dieser als »Theorie der moralischen 
Menschwerdung« (S. 157ff, hier S. 177) eine größere Bedeutung zuschreibt und 
stärker berücksichtigt wissen will. Diese immanente und »unverhandelbare 
Zielrichtung« (ebd.) von Anthropologie gelte gerade auch für die Pädagogik, 
so die Autorin, wie es Feuerbach und Löwith für Philosophie und Theologie 
herausgestellt haben.

Die Rekonstruktion und Analyse historisch-systematischer »Wende-
punkte« erfreut sich in zahlreichen sozial- und kulturwissenschaftlichen 
Fachdisziplinen und Forschungsfeldern seit vielen Jahren großer Beliebtheit. 
Hier kann der Band im Schnittfeld von Philosophie und Pädagogik einen 
substantiellen Beitrag leisten und die Diskussion befeuern, da gerade auch die 
Frage nach einer spezifischen oder doch nach einer ganzen Abfolge anthro
pologischer ›Wenden‹ international und interdisziplinär diskutiert wird. 
Manchem mag die Begründung einer praktischen Anthropologie zwar als 
historisch überholt erscheinen, doch der Band überzeugt gerade dadurch, nicht 
belehren oder überzeugen, sondern analysieren und erklären zu wollen sowie 
zur eigenen Reflektion anzuregen. Dafür hat die Autorin ihre Darstellung klar 
strukturiert und eine beeindruckende Menge bildungstheoretischer Grund-
lagentexte verarbeitet. Kritisch anzumerken ist nur, dass Verweise in aktuelle 
Forschungsdebatten deutlich weniger berücksichtigt werden und lediglich an 
so ausgewählten Stellen miteinbezogen werden, als stellten sie für Leser_innen 
einen nur unnötigen Ballast dar. Sicherlich hätte es dem einen oder anderen 
Absatz gutgetan, den jeweiligen Argumentationsgang ebenso vor dem Hinter-
grund aktueller Forschungsliteratur weiter zu entfalten, zumal sich nicht 
allen Leser_innen immer erschließen dürfte, warum in dem betreffenden Zu-
sammenhang auch noch Zitate oder Gedankenfetzen von Marcuse, Locke oder 
Dilthey eingebunden werden mussten. Die Darstellung erscheint dennoch nie 
oberflächlich, sondern bleibt trotz der Dichte des Diskurses so feingliedrig und 
präzise wie es auch Albrecht Dürers perspektivische Zeichnungen auf dem 
Titelcover des Bandes suggerieren wollen.

Der Versuch einer bildungstheoretisch vermittelten Anthropologie ge-
schieht, so die Autorin, »in nicht affirmativer, dennoch ›weltbürgerlicher 
Absicht‹ « (S. 9). Die existenzielle Grundfrage nach der Zukunft der Mensch-
heit und der Bestimmung des zukünftigen Menschseins könne von der 

440-443_VFP_096_03_10-BR-Oberdorf.indd   441440-443_VFP_096_03_10-BR-Oberdorf.indd   441 7/22/2020   5:48:36 PM7/22/2020   5:48:36 PM



442 Rezensionen

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 96 (2020) 437-447

»Anerkennung der Mitmenschlichkeit als weltkonstituierendes Prinzip« (S. 10) 
nicht getrennt werden. Gewiss erhebt die Autorin nicht den Anspruch, dass 
praktische Anthropologie, die sich die »bildungsgeschichtlich entfaltende 
menschliche Natur« zum Gegenstand nimmt, für die Herausforderungen und 
Probleme der Menschheit adäquate Lösungswege bereithalten könne. Die 
Autorin macht vielmehr deutlich, dass eine derartig fundierte Anthropologie 
›in praktischer Absicht‹ sowohl in der Philosophie als auch in der Pädagogik 
zur historisch-systematischen Selbstvergewisserung über das, was den 
Menschen und das Menschsein auszeichnet, beitragen könne. Dies gilt ganz 
bestimmt und immer mehr – so kann im direkten Anschluss an den Band ge-
schlussfolgert werden – für eine globale Zukunft und zunehmend entgrenzte 
Welt, in der auch die Grenzen des Menschseins im Zeichen fortschreitender 
Digitalisierungsprozesse und künstlicher ›Intelligenz‹ zu verblassen und ver-
wischen scheinen und zugleich neu definiert und vermittelt werden müssen.

Darüber hinaus ist zu hoffen, dass der Band nicht nur in philosophischen 
und erziehungswissenschaftlichen Fachkreisen besprochen wird, sondern 
auch zur vertiefenden Lektüre im Rahmen entsprechender Studiengänge 
und universitärer Lehrveranstaltungen herangezogen wird. Hierfür stehen die 
Chancen gut, da die Autorin, um den Blick zurück auf die Anlage des Bandes 
zu werfen, ihren einzelnen Kapiteln nicht nur prägnante Zusammenfassungen 
voranstellt, die den folgenden Gedankengang transparent und zugänglich 
machen, sondern jedes Kapitel auch mit einer knappen Auflistung zentraler 
Quellentexte abschließt. Ein besonderes Interesse wird auch die »Nach-
betrachtung« (S.  208ff) wecken, die in Form eines fiktiven Briefes an Max 
Horkheimer verfasst wurde. Auf diesen recht dicht verfassten dreiundzwanzig 
Seiten skizziert die Autorin Horkheimers wechselvolles Leben, hinterfragt und 
deutet die Entstehungs- und Bedingungskontexte seines wissenschaftlichen 
Schaffens, in dem die Kritik zum Ursprung philosophischen Denkens wurde. 
Eine substantielle Verknüpfung mit den unmittelbar vorangegangenen Dar-
stellungen und Analysen anthropologischer Wendepunkte sieht die Autorin, 
im Speziellen, durch den Bezug zu Feuerbach, den sie in Horkheimer selbst 
wiedererkennen möchte: »ein Mensch, der auch Philosoph ist, nicht ein Philo-
soph, der zufällig auch noch menschlich denkt« (S. 221). Horkheimer und die 
kritische Theorie in den Bezugsfeldern von Pädagogik und Anthropologie im 
Allgemeinen unterzubringen, bedarf schließlich keiner größeren Anstrengung, 
wie die Autorin vor Augen führt, denn wenn »kritische Theorie auch eine 
Lebensform ist, die vermittelt werden will«, dann sei diese »gelebte Praxis 
im Sinne eines Experiments: die Realisation humaner Arbeits- und Lebens-
formen inmitten des Inhumanen« (S.  210). Kritische Theorie widerstrebe 
dem Totalitären und Inhumanen und könne dadurch zur anthropologischen 

440-443_VFP_096_03_10-BR-Oberdorf.indd   442440-443_VFP_096_03_10-BR-Oberdorf.indd   442 7/22/2020   5:48:37 PM7/22/2020   5:48:37 PM



443Rezensionen

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 96 (2020) 437-447

Vergewisserung dessen beitragen, was den Menschen und das Menschsein 
auszeichnen. Sicherlich gehört es zum grundlegenden Verständnis einer 
solchen Nachbetrachtung, die eben nicht Schlussbetrachtung sein will, dass 
der vorliegende Band dieser hinsichtlich seines formalen Aufbaus und seiner 
inhaltlichen Kohärenz nicht bedurft hätte. Die Intention ist dennoch unver-
kennbar: Dadurch, dass der Brief an Horkheimer nur unbeantwortet bleiben 
kann, nimmt die Autorin am Ende des Bandes die Leser_innen in die Pflicht, 
sich selbst aus historisch-systematischer Perspektive mit den Fragen einer 
Anthropologie ›in praktischer Absicht‹ zu befassen. Der Band liefert hierfür 
genügend Texte und Thesen, die Leser_innen nicht nur zur weiterführenden 
Lektüre ermutigen und ermuntern, sondern auch zur kritischen Gegenprobe 
anregen.

Andreas Oberdorf
Historische Bildungsforschung, Institut für Erziehungswissenschaft,  
Westfälische Wilhelms-Universität, Münster, Deutschland
andreas.oberdorf@uni-muenster.de

440-443_VFP_096_03_10-BR-Oberdorf.indd   443440-443_VFP_096_03_10-BR-Oberdorf.indd   443 7/22/2020   5:48:37 PM7/22/2020   5:48:37 PM

mailto:andreas.oberdorf@uni-muenster.de



