Ursula Reitemeyer

Geschichtsphilosophie versus (padagogische) Anthropologie

Bevor wir uns in den gegenwartigen Disput zwischen Vertretern einer
geschichtsphilosophisch dimensionierten Bildungstheorie und einer im weitesten
Sinne naturwissenschaftlich argumentierenden padagogischen Anthropologie
einarbeiten, missen wir zundchst die Begriffe bzw. die Begriffsgeschichte
rekonstruieren, um dadurch zugleich das jeweilige Forschungsfeld abzugrenzen.

Geht es der Geschichtsphilosophie etwa um den grof3en historischen Welt- oder
Menschheitsentwurf ~ (daher  ihre  Wurzeln in  der  sogenannten
Universalgeschichte, Hume, Schlotzer, Enzyklopéadisten et al), innerhalb dessen
die Erziehung und Bildung des heranwachsenden Menschen eine zwar
bedeutende, aber der Idee des menschheitsgeschichtlichen Fortschritts
unterworfene Rolle spielt, bezieht sich anthropologische Forschung — frei von
jeglichen teleologischen Vorgaben — auf die physische, geistige und
gesellschaftliche Entwicklung des Menschen. Wahrend geschichtsphilosophisch
argumentierende Bildungstheoretiker ihre Erziehungsziele, z. B. Mindigkeit,
Humanitdt usw., einem Plan der Vernunft entnehmen, formuliert die
(padagogische) Anthropologie Uberhaupt keine Erziehungsziele, die auf3erhalb
des biologischen und sozialen Reifungsprozesses liegen. Mindigkeit wére aus
anthropologischer Sicht also kein aus verninftigen Uberlegungen heraus
entstandenes Erziehungsziel, sondern das natlrliche Resultat eines individuellen
Reifungsprozesses, die im Grunde genommen nur durch massive gewalttatige
Einwirkung auf das Individuum verfehlt werden kann.

Insofern die anthropologische Position im Kontext pddagogischer Theoriebildung
eigentlich immer, also seit der Erfindung der Maeutik, vorherrschend war und
selbst Autoren wie Rousseau kein anderes Erziehungsziel nennen als die
Entfaltung der individuellen Fé&higkeiten gemal des Entwicklungsstandes des
Zoglings, stellt sich die Frage, wieso wahrend der Aufklarung, man kénnte sagen,
urplétzlich, geschichtsphilosophische Uberlegungen Eingang finden in die
padagogische Theoriebildung.

Beinahe beildufig entsteht der Begriff der Geschichtsphilosophie, ndmlich in einer
Rezension Voltaires zu Humes Universalgeschichte und damit ebenso beildufig
das geschichtsphilosophische Forschungsfeld als eine Abteilung der Philosophie.
Diese Beildufigkeit, das sei hier am Rande erwahnt, findet sich auch mit Blick auf
den Entstehungszusammenhang des Begriffs der Bildungstheorie, den Humboldt
in einem Brief an Kdrner in den 1790iger Jahren pragte, ohne vorausahnen zu
kdnnen, dass sich mit dieser Begriffsbildung ein ganz neues Forschungsfeld




innerhalb der Padagogik etablieren wirde. Doch trotz aller Beilaufigkeit, in der
neue Begriffe zuweilen entstehen und sich in der Wissenschaftssprache
festsetzen, stehen sie in Zusammenhang mit den Themen ihrer Zeit. Dies gilt fir
die Anthropologie, die sich als Begriff und als Wissenschaft vom Menschen in
der Renaissance formte (Magnus Hundt 1501), d. h. im Zeitalter des Aufstiegs der
Naturwissenschaften und des damit korrespondierenden Humanismus, aber auch
fur die Geschichtsphilosophie, deren disziplindre Entstehung, so Voltaire, dem
Bedlrfnis der Zeit entsprach, Geschichte nach philosophischen Prinzipien zu
ordnen statt nach einem heilsgeschichtlichen Stufengang.

Der Anfang der Geschichtsphilosophie féllt historisch systematisch betrachtet aus
doppeltem Grund in die Epoche der Aufklarung bzw. in das Zeitalter der
Vernunft: erstens widersprach der faktische Geschichtsverlauf offenkundig der
christlichen Annahme eines schon auf Erden beginnenden Heilsgeschehens,
weshalb  zweitens der gottliche Wille als Ordnungsinstanz  der
Menschengeschichte durch die menschliche Vernunft als Planungsinstanz ersetzt
werden musste, sollte der Geschichte als fortlaufendem Prozess irgendein Sinn
abgerungen werden. Kurz, die ldee eines vernunftigen Plans, welcher der
Geschichte unterlegt werden muss, um ihr und dem Menschen eine moralische
Wendung zu geben, entstand aus der Not, auf einen gottlichen Plan bzw. einen
Plan der Schépfung, der tber die von der menschlichen Vernunft konstruierte
zweckmaRige Anordnung der Natur hinausgeht, nicht mehr zuriickgreifen zu
konnen. Mit der Schopfung lieR sich weder der Anfang der Geschichte bzw. des
geschichtlichen Bewusstseins, noch die zweckmaliige Anordnung der Natur
begriinden, die namlich fur sich allein, also objektiv betrachtet, (iberhaupt keinen
Zweck, wie Kant sagt (KdU), verfolgt.

Dennoch bietet die Naturforschung allein dem fragenden Menschen keinen Ersatz
fir die verlorene heilsgeschichtliche Sicherheit. Mit den Methoden der
Naturforschung lassen sich woméglich die Entwicklung des Menschen vom
Natur- zum Verstandeswesen erkléren, nicht aber sein Bedurfnis, seinem Leben
einen Sinn Uber die eigene Existenzsicherung hinaus zu geben, es gewissermafen
in den Dienst zukiinftiger Generationen zu stellen, die es ,,einmal besser haben
sollen. Aus der ersten Flrsorge fir den Nachwuchs, die wir auch bei den Tieren
feststellen, entwickelt sich beim Menschen ein tber die unmittelbare Gegenwart
hinausgehendes geschichtliches Bewusstsein, das nicht nur aus vergangenen
Erfahrungen Lehren fiir die Zukunft zieht, um diese planvoll zu gestalten, sondern
diese Erkenntnisse so weitergibt, dass die nachfolgende Generation nicht bei Null
wieder anfangen muss. Warum, so liel3e sich mit Kant ganz evolutionstheoretisch
fragen, sollte dem Menschen die Fahigkeit zur planvollen Zukunftsgestaltung
gegeben sein, wenn die Geschichte ganz unabh&ngig von seiner Planung ihren
vorbestimmten Weg geht? Dann brauchte es strenggenommen auch keine




Erziehung, um den Menschen zum Menschen zu machen, wie Kant sich
ausdrickte, denn der vorbestimmte Lauf der Geschichte setzte sich aus den
vorbestimmten  Individualbiographien ~ zusammen.  Der  menschliche
Handlungsradius wére so eingeschrankt, dass er sich vom tierischen
Instinktverhalten qualitativ. nicht mehr unterschiede. Die durch die
Zukunftsperspektive erdffnete Optionenvielfalt weist daher unmittelbar zuriick
auf den freien Willen, den Kant im Anschluss an Rousseau fiir das entscheidende
Wesensmerkmal des Menschen hélt, das ihn vom Tier unterscheidet.

So entsteht Geschichtsphilosophie und parallel dazu eine Theorie der Bildung des
Menschen im Zeitalter der Vernunft, das sich selbst unter einen Vernunftplan und
damit auch unter den Fortschrittsgedanken stellt, aber, und dies gilt, mit Blick auf
den in der Gegenwart gehandelten Widerspruch zwischen Geschichtsphilosophie
und Anthropologie festgehalten zu werden, auf der Grundlage anthropologischer
Voraussetzungen. Anthropologie, also die Wissenschaft vom Menschen, steht aus
Sicht der Aufklérer nicht im Widerspruch zu einer Philosophie der Geschichte,
sondern klart die Bedingungen der Moglichkeit eines die Zufalle integrierenden,
vernunftgeleiteten Geschichtsverlaufs. Die Geschichtsschreibung allein kann
einen Vernunftplan der Geschichte nicht erstellen, da die bisherige Geschichte nur
Indizien einer scheiternden Vernunft zu Tage fordert. Daher muss der
Geschichtsphilosoph mit der anthropologischen Frage beginnen, ob die
menschliche Natur so ausgestattet ist, dass sie sich einen moralischen
Handlungszweck setzen und in (menschheits-) geschichtliches Handeln
weiterleiten kann.

Der Gegenstand der Geschichtsphilosophie ist abstrakt gesprochen das
Vernunftigwerden der Geschichte. Konkret geht es um die Menschwerdung des
Menschen, d. h. um seine Moralisierung bzw. Humanisierung. Wenn Voltaire
fordert, dass Geist in die Geschichte kommen, also dass sich die Philosophie der
Geschichte annehmen msse, dann steht ihm der verniinftige Mensch vor Augen,
der aus einer blofen Ansammlung historischer Daten, Fakten und Geschichten ein
geschichtliches Kontinuum konstruiert, das die Handschrift der Vernunft tragt. So
wenig Voltaire an die gute Natur des Menschen, die weise VVoraussehung oder die
prastabilierte Harmonie glaubt, so sehr setzt er auf den Entfaltungsprozess der
Vernunft, also darauf, dass der Mensch seinen Verstand gebraucht, wenn nicht
zum Zwecke der Hoherbildung, dann wenigstens zum Zweck des Fortschritts der
Wissenschaften und Kinste. Von oben, d. h. von der philosophischen Warte aus
betrachtet, ist das Denken weiter als das Weltgeschehen, und dies nicht erst seit
der Kritik am Absolutismus und seiner Politik, sondern immer schon. Nicht nur,
dass die Geschichte seit Austritt des Menschen aus dem Naturzustand der
Vernunft hinterherlduft, vielmehr trennt sich der faktische Geschichtsverlauf
zunehmend von wissenschaftlichen Erkenntnissen und widerspricht aller




verniinftigen Einsicht. Deshalb muss die Geschichte von der Vernunft
eingefangen, philosophisch begriffen werden, um vom Ende aus gedacht die
Menschheit nicht einem nattrlichen Vergessen auszuliefern, von dem — im
Unterschied zum Dinosaurier — niemand mehr Kenntnis hatte, nicht einmal Gott,
wie der skeptische Voltaire hinzufiigen wirde. Denn wenn es Gott gibt, braucht
er gewiss nicht den Menschen, um seinen Willen durchzusetzen, weshalb der
Mensch auf der Zeitschiene der Ewigkeit nur ein unbedeutendes Etwas, fast ein
Nichts ist, an das sich Gott noch weniger erinnern muss als an die Einzeller, die
nicht nur den Anfang des Lebens markieren, sondern sich ungeachtet der
Entwicklung komplexeren Lebens erhalten haben.?

Auch im neunzehnten Jahrhundert, dem Jahrhundert des anthropologischen und
historischen Materialismus, bilden Anthropologie und Geschichtsphilosophie
zundchst noch keinen Gegensatz. Marxens geschichtsphilosophischer Entwurf
einer Kklassenlosen Gesellschaft steht auf dem Boden einer von Feuerbach
kommenden Leibanthropologie, die in der Leibfeindlichkeit der christlichen Ethik
den Ursprung und ein wesentliches Instrument sozialer Unterdriickung erkennt.
Der in Fabriken und Bergwerken geschundene Leib der arbeitenden Menschen
wird durch den Verweis auf seine Erlésung im Jenseits vollends negiert, sogar
von den Leidtragenden selbst, die ihn hingeben, um dem Diesseits moglichst
schnell zu entkommen. Darum beginnt der Klassenkampf mit der Befreiung des
Leibes, d. h. als ein Kampf um verkiirzte Arbeitszeiten, htheren Arbeitslohn und
die Abschaffung von Kinderarbeit. Das Recht des Menschen auf Leib und Leben
wird als Geltungsanspruch anthropologisch, d. h. auch immer: naturrechtlich,
begrindet und fir die Industriegesellschaft neu in Anschlag gebracht. Auch wenn
aus Sicht des 19. Jahrhunderts der Mensch von Natur aus und im Unterschied zu
den Tieren ein homo laborans ist, bedeutet dies nicht, dass er als Sklave geboren
wird, der von seinem Arbeitsertrag vollstandig abgetrennt werden dirfe. Der aus
der bewusstseinsgeschichtlichen Stufenfolge Hegels abgeleitete Entwurf einer die
kapitalistische  Funktionsweise  Uberwindenden  kommunistischen  oder
klassenlosen Gesellschaft erweist sich gleichermalen als anthropologisches und
geschichtliches Konstrukt. Denn erst in der zukinftigen Gesellschaft vermag der
Mensch seine natirlichen Fahigkeiten voll zu entfalten und wére im umfassenden
Sinn Mensch geworden.

! Die ersten Einzeller wurden 1674 von Antoni van Leeuwenhoek entdeckt, waren den
Aufklaren also als &ltere Lebensform gegentuiber Mehr- und Vielzellern bekannt. VVgl. Antony
van Leewenhoek: Observations, Communicated to the Publisher by Mr. Antony van
Leewenhoeck, in a Dutch Letter of the 9th of Octob. 1676. Here English'd: Concerning little
Animals by him observed in Rain- Well- Sea- and Snow Water; as also in water wherein Pepper
had lain infused. In: Philosophical Transactions of the Royal Society of London. Vol. 11, No.
133, 1677, S. 821-831.



https://de.wikipedia.org/wiki/Antoni_van_Leeuwenhoek

Zugleich ist das neunzehnte Jahrhundert aber das Jahrhundert des
Auseinanderfalls von Anthropologie und Geschichtsphilosophie. Niemand
verkorpert diesen Bruch anschaulicher als Ludwig Feuerbach. Bis in die spéten
1840iger Jahre ist seine anthropologische Umdeutung der im Schatten des
Protestantismus stehenden Phanomenologie Hegels geschichtsphilosophisch
dimensioniert. So findet sich sein gegen Hegel gerichteter leibanthropologischer
Ansatz in Schriften wie den Grundsatzen der Philosophie der Zukunft oder den
Thesen zur Reformation der Philosophie, die im Titel schon den
geschichtsphilosophischen Anstrich anzeigen. Die von Feuerbach geforderte
Umwandlung von Theologie und spekulativer Philosophie in Anthropologie, um
das vom Protestantismus versprochene Humanisierungsprogramm praktisch auf
den Weg zu bringen, ist der Versuch, philosophisch auf die Geschichte
einzuwirken, um von hinten herum, also iiber die ,,Behandlung der
Kopfkrankheiten“ (Aufklarung), veraltete Politik, wirtschaftliche Not und soziale
Ungleichheit abzuschaffen. Nach der Marzrevolution, deren Scheitern Feuerbach
bereits bei ihrem Ausbruch 1848 aus verschiedenen Griinden befirchtete, bricht
er mit der Geschichtsphilosophie und der in ihr enthaltenen
Fortschrittsmetaphysik und zieht sich auf einen naturwissenschaftlich geprégten
anthropologischen Standpunkt zuriick, von dem ausgehend es schwerfallt, den
Menschen vom Tier oder vom Leben schlechthin zu unterscheiden.
Anthropologie, also die Wissenschaft vom Menschen, wird zu einer
Unterabteilung der Biochemie (Physiologie), der Wissenschaft des Stoffwechsels.

Mit seiner Schrift Der Mensch ist, was er isst, markiert Feuerbach das Ende einer
philosophischen,  respektive  geschichtsphilosophisch,  dimensionierten
Anthropologie und den Anfang eines anthropologischen Materialismus, der den
Menschen ausschliellich als Gegenstand der empirisch arbeitenden
Naturforschung begreift. Seitdem bewegen sich Geschichtsphilosophie und
Anthropologie auf unterschiedlichen, wenn nicht sogar auf entgegengesetzten
Pfaden. Daran andert auch nichts die sogenannte Periode der Philosophischen
Anthropologie wéhrend der Weimarer Republik, die mit Autoren wie Arnold
Gehlen, Helmuth Plessner und Oswald Spengler verkn(pft ist, deren Lehrstiihle
allesamt in der empirisch arbeitenden Soziologie beheimatet waren. lhre
anthropologischen Entwirfe stehen bei aller Unterschiedlichkeit einem
naturwissenschaftlichen, biologischen Verstdndnis vom Menschen naher als
einem (geschichts-)philosophischen und verzichten mit der Negation einer tber
das biologische Dasein hinausgehenden menschlichen Existenz zugleich auf die
geschichtliche Welt als Raum der (moralischen) Hoherbildung. Geschichte, wie
wir sie uns als periodisches oder zyklisches Kontinuum denken, gibt es aus
biologischer Sicht nur als Vorstellung, nicht als Realitdt, womit die




geschichtsphilosophische Frage nach der Bestimmung des Menschen oder dem
Ziel der Geschichte auch erledigt ist.

Die aus dem unphilosophischen Verstandnis der menschlichen Natur sich
entwickelnden Unterabteilungen der Anthropologie wie Rassenkunde und
Eugenik brachten nun aber nicht die naturalistische Anthropologie in Verruf, die
aus allgemeinen Prinzipien des Lebens Erkenntnis- und Handlungsprinzipien
ableitet, sondern die Geschichtsphilosophie, deren Tendenz es sei, ungeloste
Probleme der Gegenwart entweder als Resultat einer gescheiterten Geschichte zu
begreifen oder in eine unbestimmte geschichtliche Zukunft auszulagern (Volker
Gerhardt). Die kritische Theorie, die als einzige der Geschichtsphilosophie die
Stange hielt und sie gegen den geschichtslosen Naturalismus und Existentialismus
in Anschlag brachte, ist aus Sicht der sprachphilosophischen und metaethischen
Diskurse der Gegenwart, auch in Gestalt ihrer wirkméchtigsten Periode als
Frankfurter Schule, nur eine unbedeutende Episode innerhalb der Geschichte der
Philosophie und ohne systematischen Wert.

Aus der Sicht eines selbstgentigsamen philosophischen Rationalismus gibt es
wohl eine Geschichte der Philosophie, eine Geschichte der unterschiedlichen
Epochen, Kulturen und Nationen oder auch eine Universalgeschichte, die aber
allesamt, um geschrieben zu werden, Kkeiner geschichtsphilosophischen
Implikationen bedurfen. Genauso wenig wie eine zeitgemalie Anthropologie ein
nur geschichtlich einzulésendes Ziel wie die Humanisierung der
gesellschaftlichen und politischen Verhéltnisse vor Augen haben musse, um die
Sonderstellung des Menschen in der Natur zu bestimmen, genau so wenig sei die
Geschichtsschreibung auf einen Plan verwiesen, um Kontexte herzustellen. Aus
der Perspektive der historisch philosophischen oder genetisch kritischen
Methode, die Ludwig Feuerbach vor seinem Bruch mit der Metaphysik anwandte
(Leibniz, Von Bacon bis Spinoza, Das Wesen des Christentums), kommt
Geschichtsschreibung dagegen nicht ohne ein spekulatives Moment aus. Es
konne, so Feuerbach, keine Geschichte, respektive keine Geschichte der
Philosophie, jenseits eines eigenen philosophischen bzw. erkenntnistheoretischen
Standpunkts geschrieben werden, der wiederum Ausdruck seiner Zeit, also
historisch vermittelt sei. Zu Ende gedacht, bedeutet dies nichts anderes, als dass
die Geschichtsphilosophie der Geschichtsschreibung als Wissenschaftstheorie
vorgelagert ist, nicht nur im Hinblick auf die Kontextualisierung bisheriger
Geschichte, sondern auch im Hinblick auf die Erkenntnis von Tendenzen der
Gegenwart, die in die geschichtliche Zukunft hineinreichen. Geschichte ohne
Geschichtsphilosophie wére ohne Zukunft, so wie die anthropologische
Forschung ohne Beriicksichtigung der Geschichtlichkeit, also der (unbestimmten)
Bildsamkeit des Menschen, ihn um sein Potential und damit auch um seine
Mdglichkeit der Humanisierung/Moralisierung bréchte.




Dieses Potential zu heben, haben die Aufklarer den Pddagogen zugedacht und als
padagogisches Ziel vorgegeben. Ginge es dem Padagogen nur um die Vermittlung
der jeweils erforderlichen Kulturtechniken, bedirfte es genaugenommen keiner
Wissenschaft von der Erziehung des Menschen. Eine Wissenschaft des
Unterrichtens, die verschiedene didaktische Modelle im Hinblick auf ein
effizientes In- und Outputverhéltnis erprobt, wére ausreichend. Eine
Anthropologie ohne Rucksichtnahme auf das zugegebenermallen der
Geschichtsphilosophie entnommene spekulative Bildsamkeitsaxiom — spekulativ
deshalb, weil es davon ausgeht, dass die bisherige Bildungsgeschichte des
Menschen seine ganze Natur noch nicht blof3gelegt hat — wiirde den Menschen
um seine Zukunft bringen, die nur als unbestimmte, als bildungsgeschichtlich
noch hervorzubringende Zukunft in seiner Verantwortung liegt.

Darum geht es um mehr als um die Rehabilitierung der Geschichtsphilosophie in
Zeiten der Fundamentalontolgie auf der einen und einer evolutiondren Péddagogik
auf der anderen Seite. Es geht um das paddagogische Ethos, das sich kaum entfalten
kann, wenn das Kind als eine den evolutiondren  und
entwicklungspsychologischen  Vorgaben entsprechende formbare Masse
verstanden wird. Um den heranwachsenden Menschen zu bilden, so dass er auch
in ein reflexives Verhéltnis zu seiner unmittelbaren Gegenwart treten kann,
braucht der P4dagoge genau dieses Ziel als Zweck seines Handelns vor Augen.
Ob er dieses Ziel erreicht, wird er in den meisten Fallen nicht wissen, denn nach
einer gewissen Zeit trennen sich die Wege von Lehrer und Schuler. Aber dass
ohne diese Zielvorgabe paddagogisches Handeln dem Schiiler gegeniiber unredlich
und aus Lehrerperspektive sinnlos wére — warum sollten sich Lehrer und Schiler
den Muhen der Bildung aussetzen, wenn die Natur, evolutionér betrachtet, ihren
Gang so oder so, mit oder ohne padagogisches Zutun, geht — dirfte jedem
Menschen, der in padagogischer Beziehung steht, deutlich sein.




Literatur:

Ch. Darwin: On the Origin of Species by Means of Natural Selection, or the Preservation of
Favoured Races in the Struggle for Life (1859). Chicago 1952.

F. Engels: Dialektik der Natur. Anteil der Arbeit an der Menschwerdung des Affen (1876). In:
Marx-Engels-Werke. Berlin 1969 ff. Bd. 20.

L. Feuerbach: Geschichte der neuern Philosophie. Darstellung, Entwicklung und Kritik der
Leibnizschen Philosophie (1836). In Gesammelte Werke. A. a. O. Bd. 3.

Ders. Zur Kritik der Hegelschen Philosophie (1839). In: Gesammelte Werke. A. a. O. Bd. 9.
Ders. Das Wesen des Christentums (1841). In: Gesammelte Werke. A. a. O. Bd. V.

Ders. Zur Beurteilung der Schrift ,,Das Wesen des Christentums® (1842). In: Gesammelte
Werke. A. a. 0. Bd. 9.

Ders. Thesen zur Reformation der Philosophie (1843). In: Gesammelte Werke. A. a. O. Bd. 9.
Ders. Grundsatze der Philosophie der Zukunft (1843). In: Gesammelte Werke. A. a. O. Bd. 9.
Ders. Uber das ,,Wesen des Christentums® in Beziehung auf Stirners ,,.Der Einzige und sein
Eigentum® (Replik) von 1845. In: Gesammelte Werke. A. a. O. Bd. 9.

Ders.: Wider den Dualismus von Leib und Seele, Fleisch und Geist (1846). In: Gesammelte
Werke. A. a. O. Bd. 10.

Ders.: Die Naturwissenschaft und die Revolution (1850). In: Gesammelte Werke. A. a. O. Bd.
10.

J. A. de Gobineau: Essai sur l'inégalité des races humaines (1853-56). Dt. Die Ungleichheit
der Menschenrassen. Berlin 1935.

G. W. F. Hegel: Phdnomenologie des Geistes (1807). Theorie-Werkausgabe. Hrsg. v. E.
Moldenhauer u. K. M. Michel. Frankfurt 1975. Bd. 3.

Ders.: Enzyklopédie der philosophischen Wissenschaften. Dritter Teil (1830). In: Theorie-
Werkausgabe. A. a. O. Bd. 10.

J. G. Herder: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. Bd. | (1784).
Berlin/Weimar 1965.

M. Hundt: Antropologium de hominis dignitate, natura et proprietatibus, de elementis, partibus
et membris humani corporis. Leipzig 1501.

I. Kant: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbirgerlicher Absicht (1784). In: Theorie-
Werkausgabe. Hrsg. v. W. Weischedel. Frankfurt 1968. Bd. XI.

Ders.: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785). In: Theorie-Werkausgabe. A. a. O. Bd.
VII.

Ders.: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798). In: Theorie-Werkausgabe. A.a.O. Bd.
XII.

K. Lowith: Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen. Minchen 1928.

G. Lukacs: Geschichte und Klassenbewusstsein (1923). Neuwied 1968.

K. Marx: Okonomisch-philosophische Manuskripte (1844). In: Werke in sechs Banden. In:
Werke in sechs Banden. Hrsg. v. H.-J. Lieber u. P. Firth. Darmstadt 1981. Bd. 1. Bd. 1.

K. Marx u. F. Engels: Die deutsche Ideologie (1846). Marx-Engels-Werke (MEW). Hrsg. v.
Institut fir Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der SED (1956-1990). Bd. 3.

J. Moleschott: Die Physiologie der Nahrungsmittel. Ein Handbuch der Didtetik. Darmstadt
1850.

U. Reitemeyer: Philosophie der Leiblichkeit. Ludwig Feuerbachs Entwurf einer Philosophie
der Zukunft. Frankfurt 1988.

Dies.: Perfektibilitat gegen Perfektion (1996). Munster 2013 (Zweite Auflage). Dies.: Bildung
und Arbeit zwischen Aufklarung und nachmetaphysischer Moderne. Wiirzburg 2001.

Dies.: Der entleibte Mensch. In: Ludwig Feuerbach (1804-1872). Hrsg. v. U. Reitemeyer, T.
Shibata u. F. Tomasoni. Munster 2006.



https://de.wikipedia.org/wiki/Kaufhaus_Jona%C3%9F#Nachkriegszeit:_Haus_der_SPD.2C_der_SED_und_des_Instituts_f.C3.BCr_Marxismus-Leninismus
https://de.wikipedia.org/wiki/Zentralkomitee_der_SED

Dies.: Umbruch in Permanenz. Eine Theorie der Moderne zwischen Junghegelianismus und
Frankfurter Schule. Minster 2007.

Dies.: Praktische Anthropologie oder die Wissenschaft vom Menchen zwischen Metaphysik,
Ethik und Padagogik. Wendepunkte. Munster 2019.

J.-J. Rousseau: Discours sur L’Origine et les Fondements de L’inégalité parmi les Hommes
(1754). In: Schriften. A. a. O. Bd. | (Zweiter Diskurs).

Ders.: ,,Emile® oder iiber die Erziehung (1762). Paderborn 1985 (7. Aufl.).

M. Stirner: Der Einzige und sein Eigentum (1844/45). In: Max Stirner. Der Einzige und sein
Eigentum und andere Schriften. In: Max Stirner — Der Einzige und sein Eigentum und andere
Schriften. Hrsg. v. H. G. Helms. Miinchen 1970 (dritte Auflage).

W. Wundt: Neuere Leistungen auf dem Gebiete der physiologischen Psychologie. In:
Vierteljahrsschrift fiir Psychologie, Psychiatrie und gerichtliche Medicin 1867. Band 1.

Ders.: Grundzuge der physiologischen Psychologie (1874). Leipzig 1908-11 (sechste Auflage).
Ders.: System der Philosophie. Leipzig 1889.

Ders.: Probleme der VVolkerpsychologie. Stuttgart 1921 (zweite Auflage).




