Padagogische Ethik
Prof. Dr. Ursula Reitemeyer

Westfélische Wilhelms-Universitat Minster, Institut fur Erziehungswissenschaft, Georgskom-
mende 33, 48143 Minster, reitemey@uni-muenster.de

Abstract:
Ethics of Pedagogy

Compared to other disciplines like medicine, biology and economics, we do not find ethics as
a subsection of pedagogics in the German language area. Only a few publications work on this
topic in terms of a specific method of educational reflection. This article analyses the necessity
of pedagogical ethical reflection in the following areas: educational goals, teaching content,
teaching methods, administration guidelines and educational ethos.

l.

Wenn es um die Frage nach dem Gegenstand und dem Aufgabenfeld der padagogischen Ethik
geht, ist die erste Frage, ob es so etwas wie eine fachspezifische Ethik flir padagogische Praxis-
felder tberhaupt geben muss. Dies wiirde ja voraussetzen, dass sich die Ethik paddagogischen
Handelns von allgemeinen ethischen Grundsétzen unterscheidet und von diesen nicht ausrei-
chend abgebildet werden kann. So sind uns Bereichsethiken wie Bioethik, Medizinethik oder
Wirtschaftsethik, die sowohl Teilbereiche ihrer Disziplin als auch der angewandten Ethik be-
schreiben, inzwischen vertraut, doch gilt dies nicht fur die padagogische Ethik. Jedenfalls
wasste ich nicht, an welcher Universitat oder an welchem erziehungswissenschaftlichen Institut
padagogische Ethik als abgekoppelter Teilbereich eines grofien Wissenschaftszweigs mit eige-
nen Lehrstihlen etabliert wére. Entsprechend diinn ist die Forschungslage, so dass neben der
einzigen deutschsprachigen Monographie von Oelkers (1992) nur ganz vereinzelt Aufsatze er-
schienen sind (Wigger 1990, Hugli 1998, Drerup 2019), die padagogische Ethik im Titel tragen.
Waéhrend es bis ins friihe zwanzigste Jahrhundert keiner besonderen Bereichsethiken bedurfte,
denn die Ethik der Mediziner, der Pddagogen und Naturforscher war eingebettet in das jewei-
lige gesellschaftliche Normengerust, sind die modernen Bereichsethiken Resultat einer im 20.
Jahrhundert zunehmenden Skepsis gegeniiber einem einseitig profitorientierten wissenschaft-
lich technischen Fortschritt. Von der Aufklarung im achtzehnten Jahrhundert bis zum ersten
Weltkrieg wurde — mit Ausnahme von Rousseau — wissenschaftlich technischer Fortschritt
nicht in Frage gestellt. VVielmehr galt er insofern als eine ethische Kategorie, als er nicht nur
Macht und Reichtum fiir wenige, sondern auch ein gesundes, weniger muhseliges (Arbeits-

)leben fir alle Gbrigen Menschen versprach und damit den unmoralischen Krieg aller gegen



alle beenden wirde. Es waren die blutigen Katastrophen des 20. Jahrhunderts, die das von
Rousseau bereits diagnostizierte Missverhaltnis von wissenschaftlich technischem Fortschritt
und ethischer Reflexion auf die Spitze trieben. Die Wissenschaften, die angetreten waren, dem
Menschen das Heil auf Erden zu bringen, das die Religion ins Jenseits verlagert hatte, die ver-
sprochen hatten, die groRen, menschheitsbedrohenden Gefahren wie Hungersnote, Epidemien
und Naturkatastrophen abzuwenden und Kriegsursachen zu beseitigen, hatten im Dienst von
politischen und 6konomischen Fraktionen grof3es Unheil tiber die Welt und ihre Menschen ge-
bracht und standen im Unterschied zum Besen in Goethes Zauberlehrling nicht mehr unter der
Kontrolle einer systemerhaltenden, ordnenden Vernunft.

Ohne jeglichen moralischen Halt waren die angewandten Wissenschaften zum Bestattungsun-
ternehmen der Menschheit geworden. Neben einer ausufernden waffentechnologischen Ent-
wicklung wurden Instrumente zur Ausbeutung der natiirlichen Ressourcen bereitgestellt, ohne
sich zugleich fur die Nebenfolgen sowohl technisch als auch ethisch zu risten. Dies fuhrte zu
dem Szenarium einer unendlichen Reihe von Nebenfolgen (Beck 1996), die nach einer ziemlich
eigenstandigen Dramaturgie, gewissermaflen ohne Regisseur, sich zur Kausalkette vereinten,
aus der es kein regionales Entrinnen gab.

Infolge des mit der zunehmenden Ausdifferenzierung der Wissenschaften einhergehenden Ver-
lusts einer menschheitsgeschichtlichen oder ganzheitlichen Reflexionsperspektive, die vormals
die Metaphysik geliefert hatte, wurde der fur den Menschen lberhaupt zur Verfligung stehende
Lebensraum maRlos, d. h. ohne Riicksicht auf die nachfolgenden Generationen, geplindert. Erst
als Klimawandel und Fliichtlingsstrome die Verursacher der weltweiten Not selbst erreichten,
wurde die Notwendigkeit eines ethischen, die Menschen- und Naturrechte achtenden Kodex
der Forschung, als existentiell erkannt, so dass die Idee der ethischen Selbstkontrolle der Ein-
zelwissenschaften entstand und Bereichsethiken sich formierten. Der Vorteil der disziplindren
Selbstkontrolle bestand aus fachwissenschaftlicher Sicht darin, dass nicht Laien, also Politiker,
Philosophen oder Bischofe, ethische MaRstébe an wissenschaftliche Forschung setzten, sondern
die Fachwissenschaftler selbst sich mit den praktischen Folgen bestimmter Erfindungen fur die
Natur und das soziale Miteinander der Menschen beschaftigten. Mediziner sollten gehort wer-
den, wenn es um die Frage lebensverlangernder oder lebensverkiirzender MaRRnahmen ging,
Biochemiker wiirden sich selbst Grenzen im Kontext der Erbgutveranderung setzen, Okonomen
konnten Konzepte nachhaltigen und schonenden Wirtschaftens entwickeln und Physiker, Inge-

nieure und Softwareentwickler vereinigten sich zum Forschungszweig Umweltethik.



Die hier exemplarisch vorgestellte Listung der Bereichsethiken ist bei weitem nicht vollstandig,
wie ein schneller Blick in Wikipedia zeigt. Auffallig ist, dass es im Online-Wdrterbuch Pada-
gogische Ethik als Bereichsethik nicht gibt und der stattdessen vorgeschlagene, aber noch un-
bearbeitete Schwerpunkt Bildungsethik, nach meinem Verstandnis etwas ganz Anderes meint.
Padagogische Ethik bezieht sich in erster Linie ndmlich nicht auf Bildungssysteme, sondern auf
ein personliches Interaktionsverhaltnis unter MalRgabe padagogischer Grundprinzipien — wie z.
B. Gewaltverzicht — und auf das padagogische Ethos der mit Erziehung und Bildung Beauf-
tragten. Insofern es sich hier um grundlegende Prinzipien padagogischer Praxis handelt, die
dementsprechend in der erziehungswissenschaftlichen Grundlagenforschung, der Allgemeinen
Padagogik, ihren Ort haben, erklart sich vielleicht, warum Mediziner neben der Allgemeinen
Medizin noch einen Forschungsbedarf an Medizinethik anmelden, die P&ddagogen dagegen
nicht. Denn Fragen der padagogischen Ethik hatten im allgemeinpédagogischen Reflexionsho-
rizont der Sache nach immer schon ihren Platz, auch wenn sie — und dies muss hinzugeflgt
werden — im Zuge des Bedeutungsverlusts allgemeiner Pddagogik immer weniger gestellt wer-
den.

Aus der Geschichte der Padagogik wissen wir, dass es lange dauerte, bis die im Grundgesetz
rechtlich verbriefte Wirde des Menschen wenigstens formal im 6ffentlichen Unterricht Ful}
fasste. Es dauerte bis weit Giber die Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts, dass in deutschen Schu-
len die Prigelstrafe verboten wurde. Bis heute gelten Sitzenbleiben, >Abschulen< und temporé-
rer Ausschluss vom Unterricht als legitime padagogische Mittel, ebenso wie die Ausgrenzung
der einen und Bevorzugung der anderen, ob intendiert oder unbewusst, im Unterricht praktiziert
werden. Neben dem Umstand, dass kein Pddagoge und keine P&dagogin die eigene Subjektivi-
tat im Umgang mit den Schilerinnen und Schiilern Giberwinden kann und die Gleichbehandlung
aller im Klassenverbund allein deshalb unmaéglich ist, weil jeder und jede Lernende einen un-
terschiedlichen Bedarf an Hilfestellung und Anregungen hat, sind es strukturelle Grinde, die
es den Padagogen nicht immer leichtmachen, im Sinne eines moralischen Grundkonsenses Ent-
scheidungen zu treffen und Unterricht zu gestalten.

Das offentliche Bildungssystem ist vor allem ein Verwaltungssystem, dem das padagogische
Argument unterworfen ist. Dies bedeutet in der Praxis, dass auch der Lehrer in erster Linie kein
Padagoge, sondern ein Verwaltungsbeamter ist, dessen Hauptaufgabe darin besteht, das curri-
cular vorgeschriebene Wissen so zuzuteilen, dass die in einem mehrgliedrigen Schulsystem

vorhandenen Schulformen entsprechend ihrer Kapazititen ausgelastet werden. Der ethische



Spielraum des Lehrers besteht dann darin, den einen oder anderen >mit Potenzial< héher einzu-
stufen, ohne andere deshalb abzustufen, und dadurch schlimmste Verwerfungen der im Bil-
dungssystem implementierten Selektionsmechanismen im Einzelfall abzumildern.

Am Beispiel des staatlich verordneten und an die Lehrkréfte bertragenen Auswahlverfahrens,
Kinder am Ende ihrer Grundschulzeit in einfache, mittlere und héhere Bildungsgénge einzutei-
len, ohne dies, etwa mit Blick auf das Kindeswohl und die Verschiedenheit individueller Rei-
fung, padagogisch begriinden zu kénnen, zeigt sich, dass padagogische Begriindungen von ethi-
schen gar nicht zu trennen sind. Erfahrene Padagogen und Pédagoginnen wissen genauso gut
wie die Entwicklungspsychologen, dass bei Neunjéhrigen noch keine sichere Prognose hin-
sichtlich ihrer Fahigkeiten getroffen werden kann, die es erlauben wiirde, eine Bildungsbiogra-
phie festzuschreiben. Darum ist das padagogische Argument gegen die friihe Selektion nach
der Grundschulzeit zugleich ein ethisches Argument, das an den naturrechtlich verbirgten
Schutz der Menschenwiirde gekoppelt ist.

Unabhéngig davon, ob eher der Standpunkt einer relativistischen (Poststrukturalismus) oder
universalistischen Ethik (Kant) vertreten wird, steht padagogisches Handeln immer in einem
ethischen Kontext, auch dann, wenn es den Geltungsanspruch des einen moralischen Gesetzes
in Frage stellt. Kein Unterricht und keine Erziehungssituation steht auBerhalb eines historisch
gewachsenen und gesellschaftlich vermittelten Normenger(sts, wodurch sich vielleicht erklart,
warum padagogische Ethik nicht zu einer Bereichsethik bzw. zu einem Teilgebiet der Erzie-
hungswissenschaft wurde, denn unter welchen ethischen Maf3staben unterrichtet wird, entschei-
det nicht die Wissenschaft von der Erziehung des Menschen, sondern die Gesellschaft, d. h. der
politisch umgesetzte gesellschaftliche Zeitgeist. M. a. W., die Legitimitat bestimmter padago-
gischer Methoden wird nicht padagogisch begriindet, sondern aus dem gesellschaftlichen Nor-
mengerist abgeleitet, weshalb es so betrachtet dann auch keiner spezifisch padagogischen Ethik
mehr bedarf, zumal ihr Gegenstand nicht Wertevermittlung oder Moralerziehung ist (Oelkers
1992, S. 12). Wird unter padagogischer Ethik hingegen ein »eigener Bereich der Reflexion«
(ebd.), verstanden, der sich mit der Ethik des Lehrens beschaftigt und mit der Frage, ob es so
etwas wie spezifische moralische Grundsétze flr pddagogisch Handelnde gibt, denen Bildungs-
ziele, Lehrinhalte, Unterrichtsmethoden, administrative Entscheidungen sowie der Lehrende als
Lehrender selbst unterworfen sind, dann werden die Konturen eines Fragehorizonts sichtbar,
der zwar zur allgemeinen Padagogik/Didaktik gehort, aber dennoch einen eigenen, bisher wenig
ausgeleuchteten Reflexionsbereich markiert.



.
Innerhalb ihres eigenen Bereichs der Reflexion ergibt sich nun folgende Einteilung der Aufga-
ben padagogischer Ethik:

- Prifung der Legitimation von Erziehungs- und Bildungszielen

- Prifung der Lehrinhalte

- Prafung der Lehrmethoden

- Prafung administrativer Vorgaben

- Prifung des padagogischen Ethos
Die hier genannten Teilbereiche padagogisch ethischer Reflexion beziehen sich ausschlieRlich
auf das von der erziehenden Generation zu verantwortende Handeln. Dieser Hinweis ist deshalb
erforderlich, weil hin und wieder die Zoglinge in die Pflicht dafiir genommen werden, dass ihr
Unterricht weder padagogischen noch moralischen Kriterien Stand hélt. Es sind aber nicht die
Kinder und Jugendlichen, die in Verantwortung fur ihre Erziehung und Belehrung stehen, son-
dern einzig und allein die paddagogisch Handelnden, d. h. streng genommen die gesamte er-
wachsene Generation, in deren Welt die Zdglinge ungefragt hineingeboren wurden. Kurz: die
Frage nach dem Aufgabenfeld und der Notwendigkeit padagogischer Ethik ist eine Frage, die
nur von der alteren, der erziehenden Generation, gestellt und beantwortet werden kann (Schlei-
ermacher 1959, S. 36), weil nur sie in pddagogischer Verantwortung steht, die jiingere Genera-
tion, welche die &ltere tiberleben wird, ohne deren Hilfestellung fir die Zukunft tauglich zu
machen, so dass sie selbst zur alteren, erziehenden Generation werden kann.
Die Uberlegung, dass es einer spezifisch padagogischen Ethik bedarf, um die Vertraglichkeit
padagogischer Praxiszusammenhdnge mit moralischen oder anerkennungstheoretischen Prin-
zipien zu prifen, ist eng mit der Idee einer spezifisch padagogischen Verantwortung verkniipft.
Es macht einen Unterschied, ob ich als Richter einen Rechtsstreit zu entscheiden oder als Lehrer
einen Streit zwischen Schilern beizulegen habe. Auch kann in einem Unterrichtsgesprach nicht
wie in einem wissenschaftlichen Diskurs erwartet werden, dass die Regeln des Argumentierens
eingehalten werden, weil die Anerkennung eines Regelwerks Resultat und nicht VVoraussetzung
des Unterrichts ist. D. h. es gibt in ethischer Hinsicht in pddagogischen Kommunikationszu-
sammenhangen, die immer auch »moralische« sind (Oelkers 1992, S. 12) viel zu beachten, auch
wenn die Aufgabe padagogischer Ethik nicht in der Moralerziehung der jiingeren Generation
besteht, sondern in der Prifung der padagogischen Praxis unter anerkennungstheoretischen
Grundsatzen. D. h. es geht um die recht niichterne Kritik des Unterrichts unter Maf3gabe dis-
kursethischer Prinzipien der Wahrheitssuche und Teilhabe und um die selbstreflexive Distanz

des Padagogen zu seiner paddagogischen Praxis.



1.Prifung der Legitimation von Erziehungs- und Bildungszielen

Die padagogisch ethische Prifung der Legitimation von Erziehungs- und Bildungszielen be-
steht in der Aufgabe, die in Curricula und Schulprogrammen vorgegebene Zielrichtung dahin-
gehend zu befragen, ob sie erstens die freie Persdnlichkeitsentwicklung unterstiitzen und zwei-
tens auf die produktive Teilhabe am demokratischen Rechtsstaat vorbereiten. Dies bedeutet,
dass es padagogisch nicht zu legitimieren ist, die Heranwachsenden schon wahrend ihrer Schul-
zeit auf bestimmte Berufsfelder und dafur notwendige Kompetenzen festzulegen oder gar nach
Malgabe politischer Programme zu drillen, um etwa einen guten Nationalsozialisten, Kommu-
nisten oder Untertan aus der Schule zu entlassen. Das Bildungsziel des mundigen Birgers ist
demgegenuber ein legitimes Bildungsziel, da Mindigkeit, d. h. die produktive Teilhabe am
demokratischen Rechtsstaat, auf der Grundlage des eigenen Freiheitsbewusstseins steht, das
sich nur im Prozess einer freien, nicht festlegenden Erziehung und Bildung entfalten kann. Aus
padagogisch ethischer Sicht ist es daher nicht hinreichend, die Schuler und Schilerinnen auf
bestimmte Kompetenzen zu eichen, die entweder fir eine handwerkliche, verwaltende oder
akademische Weiterbildung notwendig sind, da die hier zu Bildungszielen ausgerufenen Kom-
petenzen eine frihzeitige Festlegung des Z6églings auf seine spéatere berufliche und soziale Exis-
tenz zur Voraussetzung haben und damit die freie Personlichkeitsentwicklung nicht zulassen.
In der Praxis heift dies, dass der in seiner Schulform und den entsprechenden Curricula gefan-
gene Lehrer dennoch nicht nur die Ausbildungs- oder Studierfahigkeit seiner Schilerinnen und
Schiler als Bildungsziel vor Augen haben sollte, sondern auch die Férderung ihrer individuel-
len Begabungen und Interessen unter Berlicksichtigung ihrer charakterlichen Besonderheiten.
Dann stehen die Chancen gut, dass nicht nur die Schulbildung erfolgreich abgeschlossen, son-
dern darlber hinaus ein selbstandig urteilender junger Erwachsener die Schule verlasst, der
seine erworbenen Kompetenzen fir sich selbst und seinen weiteren Lebensweg gut nutzen
kann, aber auch in den Dienst der Gesellschaft und des Rechtsstaats stellt. Der Padagoge ist
also aufgefordert, die vorgeordneten, teilweise auch versteckten Bildungsziele,' zu tiberpriifen
und, sofern sie in Widerspruch zum Recht auf freie Personlichkeitsentfaltung und sachgerech-

ten Unterricht stehen, zu unterlaufen.

2. Priifung der Lehrinhalte
Im Grof3en und Ganzen, dies sei vorausgeschickt, kénnen sich deutsche Lehrer und Lehrerinnen
auf die Programmpunkte der Curricula und die entsprechenden Schulbiicher verlassen. Es wer-

den keine Lehrinhalte vorgeschrieben, die den Grund- und Menschenrechten widersprechen,

6



und sie werden, wie Diskussionen um die graphische oder didaktische Gestaltung von Schul-
blchern oder die Helden und Heldinnen der klassischen deutschen Kinder- und Jugendliteratur
zeigen, auch offentlich in Frage gestellt und sowohl aus ethischen wie auch padagogischen
Griinden kritisiert. Dies bedeutet, dass gerade die Lehrinhalte einer permanenten Uberpriifung
unterliegen, weil sich erstens der Forschungsstand durchgehend verschiebt, zweitens das ge-
sellschaftliche Bewusstsein, der Zeitgeist, immer in Bewegung ist und drittens auf verénderte
Umsténde in 6konomischer, 6kologischer und politischer Hinsicht ganz real, also durch ange-
messenen Sachunterricht, reagiert werden muss. — Die péadagogisch ethische Prufung der
Lehrinhalte ist aber ein anderes Unternehmen.

Hier geht es darum, sich zu vergewissern, ob die Lehrinhalte dem Entwicklungsstand des Edu-
kanden angemessen sind. Rousseau lehnt es z. B. ab, den Zogling vor dem Junglingsalter in
Religion zu unterrichten. Als Vertreter der dem Offenbarungsglauben entgegenstehenden Ver-
nunftreligion lehnt er es ab, den Zdgling in abstrakten oder gar metaphysischen Gegenstands-
bereichen zu unterrichten, solange sein Geist nur sinnlich wahrnehmbare Gegenstande wahrhaft
erkennen kann. Wann der rechte Zeitpunkt fiir den Religionsunterricht gekommen ist, entschei-
det der Zdgling mit seinen Fragen etwa nach dem Werkmeister der Natur bzw. dem Ursprung
des Natursystems, nicht der Erzieher. Wenn es also der Zdgling ist, der auf der Grundlage eines
seiner Interessen und Auffassungsgabe angemessenen Lehrangebots sowohl die Themen als
auch das Bearbeitungstempo bestimmt, dann ist der Erzieher aus padagogisch ethischen Griin-
den dazu verpflichtet, die Auswahl der Unterrichtsgegenstande und die Ausgestaltung des Fa-
chunterrichts dem jeweiligen Entwicklungsstand so anzupassen, dass die Schiler weder (ber-
noch unterfordert sind.

Nun macht es einen Unterschied, ob der Unterricht — wie in Rousseaus fiktiver Erziehungsge-
schichte Emile — in einem 1:1 oder in einem 1:30 Verhéltnis stattfindet. Die genaue Beobach-
tung nur eines Schulers oder einer kleinen Lerngruppe, um den rechten Zeitpunkt fur neue Un-
terrichtsgegensténde zu finden, l&sst sich vermutlich bewerkstelligen. Im Gblichen Klassen- und
Fachunterricht, in dem der Paddagoge maéglicherweise mehr als zweihundert Kinder und Jugend-
liche pro Schuljahr im Stundentakt unterrichtet, ist weder die genaue Beobachtung jedes ein-
zelnen Zdglings noch ein auf ihn individuell gerichtetes Lehrangebot moglich. Daher ist 6ffent-
licher Unterricht Standards unterworfen, die sich an einem durchschnittlichen physischen, psy-
chischen und intellektuellen Entwicklungsprozess der Kinder und Jugendlichen orientieren,
ohne dass es dieses durchschnittliche Kind in der Realitét gibt oder je geben wird.

Der Durschnitt ist eine MaReinheit und in Bezug auf den individuellen Menschen ohne jede

Bedeutung. Wenn etwa im Durchschnitt Kinder mit einem Jahr laufen lernen, einige aber schon

7



mit neun, andere erst mit sechzehn Monaten, und kaum ein Kind punktgenau zum ersten Ge-
burtstag loslduft, dann sagt dieser Durchschnittswert nichts Gber das Normalmal3 aus, auch
nichts dariiber, ob das friih laufende Kind das Zeug zum Olympioniken hat oder das spat lau-
fende Kind eher fir sitzende Tatigkeiten geeignet ist. Dies bedeutet, dass der Pddagoge sich
dartiber bewusst sein muss, dass die zur Norm erhobenen Durchschnittswerte, die den Curricula
und Leistungsbemessungen vorgelagert sind, die reale Normalitat bzw. das wesentlich breitere
Spektrum des Normalmales gar nicht abdecken. Daher gehort es zur pddagogischen Ethik, die
Lehrinhalte so zu wahlen und zu prasentieren, dass alle einen Lernfortschritt erzielen, ohne ihn
durch einen Durchschnittswert auf- oder abgewertet zu sehen.

Dies gelingt z. B. durch thematische Variablen, um so viele Unterrichtsteilnehmer wie moglich
in das Unterrichtsgesprach einzubeziehen, wofir es selbstredend Zeit braucht. Alles verste-
hende, vertiefende Lernen braucht neben den angemessenen Lehrinhalten vor allem ausrei-
chende Zeit. Darum zahlt Rousseaus »Imperativ des Zeitverlierens« (Rousseau 2019, S. 116)
in Erziehung und Unterricht zu einer der wichtigsten didaktischen Methoden aus padagogisch
ethischer Sicht. Nicht ein Durchschnittswert gibt den Zeitraum fiir das Erlernen eines bestimm-
ten Lernstoffs vor, sondern jeder einzelne Schiler. Wenn Normalunterricht diesen Zeitraum fur
individuell unterschiedliches Lernen nicht zur Verfugung stellen kann, dann muss er — padago-
gisch ethisch bzw. padagogisch logisch argumentiert — grundlegend verdndert werden. Dies
fuhrt zum néchsten Aufgabenfeld padagogischer Ethik: die Priifung der Lehrmethoden.

3. Prufung der Lehrmethoden

Entgegen anderslautender Versprechen gibt es weder die eine noch die vielen Methoden (Meyer
2011), die guten Unterricht gewahrleisten (Gruschka 2007). Dies hangt zun&chst damit zusam-
men, dass gar nicht definiert ist, was »guter Unterricht< ist. Der eine versteht darunter die er-
folgreiche Vermittlung von Wissensbestanden, der andere die Vorbereitung auf eine verant-
wortungsvolle gesellschaftliche Existenz und der dritte meint, dass Unterricht dies alles und
noch viel mehr leisten misse. Wer also Merkmale guten Unterrichts benennt, hat vorher ent-
schieden, was guter Unterricht ist. Dies ist eine padagogische ethische Frage, nicht allein des-
halb, weil >gut« eine ethische und Unterricht eine pddagogische Kategorie ist, sondern weil nach
bisheriger Definition des padagogisch Ethischen die Wirde des Lernenden in besonderer Weise
zu achten ist. Guter Unterricht ist ein solcher, der die Wiirde, den freien Willen und die Person-
lichkeit der Lernenden achtet und sich entsprechender Methoden bedient. Damit sind sémtliche
Methoden ausgeschlossen, die physische oder psychische Gewalt ausiiben wie Priigelstrafe, an

den Pranger stellen, oder unverstandenes Wissen indoktrinieren, ohne es den Schilern zur

8



freien Prifung vorzulegen. Zugleich sind aber alle Methoden padagogisch ethisch legitimiert,
die allen Lernenden eine gleichberechtigte Teilnahme am Unterricht er6ffnen und dies unab-
héngig vom Stand ihres VVorwissens, ihrer Herkunft, ihrer Religion, ihres Geschlechts oder ihrer
Hautfarbe usw.

Guter Unterricht unter ethisch padagogischen Prinzipien bemisst sich nicht nach Kriterien eines
durch Leistungserhebungen zu ermittelnden Outputs. Sein Kriterium ist die gleichberechtigte
Teilhabe aller und nicht das fiktive Erreichen eines fiktionalen Unterrichtsziels. Dies bedeutet
nun nicht, dass die Lehrer und Lehrerinnen ohne Plan in den Unterricht gehen sollten, aber der
Plan sollte vielleicht in groReren Unterrichtseinheiten verfasst werden, um so den Zeitdruck aus
einer 45-Minuten-Schulstunde herauszunehmen, die am Ende in einem >Merkkasten« nur etwas
zusammenfassen kann, was gar nicht erarbeitet, sondern allenfalls diktiert wurde. Nicht die
einzelne Methode entscheidet daruiber, ob einzelne Kenntnisse zur unverbundenen Anhdufung
vom Lehrer diktiert oder vom Schler kontextual, also verstehend, erarbeitet werden. Anders
gesagt: was nitzt eine lebhafte Gruppenarbeit, wenn im vorbereiteten Merkkasten ihre Resul-
tate nicht auftauchen. So betrachtet ware ein im Frontalunterricht von der gesamten Klasse er-
arbeiteter Merkkasten sowohl aus padagogischer als auch aus anerkennungsethischer Sicht vor-
zuziehen.

Auf sich allein gestellt, kann keine Methode gewahrleisten, dass Unterricht nach Mafgabe pa-
dagogisch ethischer Grundprinzipien stattfindet, auch wenn es gewiss Unterrichtsmethoden
gibt, die eine gleichberechtigte Teilhabe aller Schiilerinnen und Schdiler erleichtern und wiede-
rum andere, die eher auf ein Ausschlussverfahren hindeuten. Entscheidend ist vielmehr, ob die
jeweilige Methode aus Griinden der groitmoglichen Teilhabe und des verstehenden Lernens
gewahlt wird oder auf Grund nicht-paddagogischer Zwecksetzungen wie der formalen Einhal-
tung des Lehr- und Zeitplans oder eines messbaren Outputs. Hinsichtlich der Methoden achtet
die padagogische Ethik also darauf, dass sie mit Blick auf das »verstehende Lernen«< gewahlt
werden, das als einzige Form des Lernens sowohl die Anerkennung des Lernenden als denkende
und urteilende Person als auch den Primat des vertiefenden oder nachhaltigen Lernens beinhal-
tet, das ohne selbsttatige Aneignung, fir die Raum und Zeit gegeben werden muss, nicht gelin-

gen kann.

4. Prifung administrativer VVorgaben
Der Padagoge, ob in Schulen oder auf3erschulischen Einrichtungen, ist niemals nur Padagoge,
sondern zugleich Angehoriger des 6ffentlichen Diensts oder einer privaten Bildungseinrich-

tung. D. h. ihm obliegen auch vielfaltige Verwaltungsaufgaben in einem von der Schulleitung

9



Uber die Bezirksregierung bis hin zum Ministerium hierarchisch geordneten Bildungssystem.
Dies bedeutet fir den unterrichtenden Lehrer, der ganz unten an der Basis steht, dass er Vorga-
ben des Ministeriums (Lehrplan, Einschulungs-, Umschulungs- und Weiterbildungsverfahren,
Versetzungsordnung usw.), der aufsichtflihrenden Bezirksregierung und der Schulleitung
(fachliche und didaktische Schwerpunktsetzung) beruicksichtigen muss. Wenn es vielleicht im
Rahmen des Lehrplans und der fachlichen und didaktischen Schwerpunktsetzung der jeweili-
gen Schule nicht allzu viel Anstrengung kostet, teilhabe- und sachbezogenen Unterricht auch
in vertiefender Absicht anzubieten, so gehort demgegeniber eine Portion Mut und Phantasie
dazu, etwa die vom Ministerium vorgeschriebene Selektion wenigstens unterrichtlich zu um-
gehen und verwaltungstechnisch so weich wie mdglich abzufedern.

Selektion kann mit Blick auf das einzelne Kind oder den einzelnen Jugendlichen kein padago-
gisches Instrument sein. Nur den wenigsten wird ihre »Abschulung« ein Ansporn sein, sich
»mehr anzustrengen«. Die noch knapp nach oben beférderten Schiiler fiihlen auch nur einen
kurzen Triumph, geht das Spiel um die Versetzung im neuen Schuljahr vermutlich mit der glei-
chen Angst im Nacken genauso weiter wie bisher. Am Ende liegt es oft an der Entscheidung
eines einzigen Fachlehrers, ob ein Schiler bleiben darf oder nicht, ob er eine gymnasiale oder
eher praktisch orientierte Schulbildung erhélt oder ob er bei allen Schwierigkeiten, die Verwal-
tungsaufgaben von der (gerechten) Zensurvergabe bis zur (gerechten) Verteilung von Bildungs-
zugéngen und Bildungsgutern mit sich bringen, einen von ihm gewahlten Bildungsweg ein-
schlagen kann oder eben nicht.

Nun geht es padagogischer Ethik nicht darum, den Lehrerinnen und Lehrern vor Ort einen prak-
tischen Leitfaden an die die Hand zu geben, wie sie VVorgaben und Verordnungen der Schul-
aufsichtsbehdrden umgehen kdnnen. Denn die Legitimitét einer staatlichen Aufsicht tber das,
was in Schulen passiert, sei es fachlich oder praktisch steht aul3er Frage, sofern die Gesellschaft
nicht riskieren will, dass Schulen aus weltanschaulichen Griinden den Fach- und Sachunterricht
durch ideologischen Programmunterricht ersetzen oder Lehrer aus welchen Griinden auch im-
mer, Methoden schwarzer Padagogik (Strafen, Demitigen, Ausgrenzen usw.) anwenden. Es
geht daher nicht um die Aushebelung von Verordnungen und die darin eingeschlossene Nicht-
Anerkennung der Autoritét einer auf3erschulischen Aufsicht, sondern um die Kompatibilitat von
VerwaltungsmalRnahmen und padagogischer Prinzipien. Im Zweifelsfall wiegt das paddagogi-
sche Argument schwerer als das verwaltungstechnische, doch es kann nur dann von Gewicht
sein, wenn es vorgebracht wird. Dies kann niemand anders als der Lehrer vor Ort, sei es in der
Klassen- oder Versetzungskonferenz, sei es im Diskurs mit VVorgesetzten und sonstigen Behor-

den. So wie ein einzelner Lehrer ganz im Einklang mit sémtlichen dienstlichen Verordnungen

10



einen Schiller — manchmal irreparabel — scheitern lassen kann, genauso kann ein einzelner Leh-
rer im Rahmen dienstlicher Verordnungen, die das Wohl des Kindes bzw. Jugendlichen durch-
aus im Auge haben, den Schiiler und seinen Lernfortschritt an sich selbst, d. h. nicht verglei-
chend, messen und so verhindern, dass dieser durchs Raster fallt.

Die einzelnen Lehrer und Lehrerinnen kénnen wohl nicht, auch wenn sie sich groRflachig ver-
blndeten, die gangige Versetzungsordnung, das mehrgliedrige Schulsystem und die dazugeho-
rige Selektion der Kinder nach der Grundschule abschaffen, wahrend sie die Schiiler bestmdg-
lich unterrichten und auf unterster Ebene verwalten. Aber die Verwaltungsvorgaben kénnen
vor Ort dem padagogischen Argument, in dem auch Mitgefuhl und Verstandnis fiir Lernschwie-
rigkeiten ihren Sitz haben, untergeordnet werden, ohne dass es irgendeinen Schaden anrichtet.
Ob ich einem Schiler in Franzésisch eine 3 oder 4 gebe oder einer Abiturientin in einem Leis-
tungsfach eine 4- oder 4+, ist mit Blick auf die Sache unerheblich, mit Blick auf das Weiter-
kommen des Schulers jedoch nicht, wenn die 3 gebraucht wird, um eine 5 auszugleichen oder
die 4+, um das Abitur zu bestehen.

Um nicht missverstanden zu werden: dies ist kein Pladoyer an die Lehrer und Lehrerinnen,
Gnade vor Recht walten zu lassen, sondern ein Pladoyer fiir die Anerkennung eines jeden Schi-
lers als Zweck an sich selbst, wie Kant sagen wirde. Darin ist sein Recht auf die bestmdgliche
Bildung eingeschlossen, welches durch »Abschulung«< und sonstige Selektionsmalinahmen sub-
stantiell beschadigt wird. Hier setzt also die padagogisch ethische Priifung von administrativen
Vorgaben an. D. h. vom Lehrer wird nicht weniger erwartet, als dass er sich zwischen die Pa-
ragraphen und den Schiiler stellt, immer zu Gunsten der Wirde des Lernenden und des Lernens

und damit zu Gunsten der jungen Generation.

5. Prufung des padagogischen Ethos

Ob sich der Padagoge seiner besonderen Verantwortung als Menschenbildner, wenn dieser et-
was altertiimliche Begriff erlaubt ist, bewusst ist oder nicht, entzieht sich einer behordlichen
Kontrolle. Am besten kdnnen darliber vermutlich die ihm anvertrauten Schilerinnen und Schi-
ler Auskunft geben, ohne ein anderes Kriterium angeben zu kénnen, als dass ihnen der Unter-
richt keine Qual ist und er hin und wieder sogar ihr Interesse weckt. Wenn der Lehrer und sein
Unterricht diese Anerkennung von den Schulern im Grundsatz erhalten, erfullt er nicht nur sei-
nen beruflichen Auftrag, sondern kann daraus schliefen, dass er seinen Unterricht auch auf der
Grundlage allgemein anerkannter ethischer Prinzipen durchfiihrt. Das Interesse der Schiiler an

seinem Unterricht ist gewissermafen ein padagogisch ethischer Mal3stab, denn es bekundet das

11



Interesse des Lehrers sowohl am Unterrichtsgegenstand als auch an einer erkenntnisleitenden
und teilhabeorientierten Didaktik und damit am Lernfortschritt des Schiilers.

Eine andere Prifungsinstanz fur das padagogische Ethos ist der Lehrer selbst. Nur der Pddagoge
selbst weil3, ob er das notwendige Engagement flr den Unterricht aufgebracht oder sich in die
Routine verfliichtigt hat. Der Padagoge ware uberfordert, wirde er sich, wahrend er unterrich-
tet, jeden Augenblick die Frage vorlegen, ob er mit gutem Willen und ganzer Kraft, nach bestem
Wissen und Gewissen seiner Aufgabe und den Schilerinnen und Schilern gerecht wird. Aber
es ist gewiss nicht zu viel verlangt, sich vor oder nach dem Unterricht Gedanken tber die An-
gemessenheit des Lehrgegenstands, der Lehrmethode(n) und der eigenen Einstellung zu ma-
chen. Bei der offenen Planung gilt es, nicht nur Raum flir Nachfragen, ergdnzende Kommentare
oder unerwartete Querbezuge sicherzustellen und die Didaktik an den Unterrichtsgegenstand
anzupassen, sondern dariiber hinaus Lehrinhalte und -methoden dem physischen, psychischen
und intellektuellen Entwicklungsstand der Zoglinge anzupassen. In der Nachbereitung des Un-
terrichts ist es fuir den Lehrer hilfreich, sich in die Position eines Beobachters zu versetzen, der
den Unterricht nach MaRgabe ethisch padagogischer Grundprinzipien — zu nennen waren etwa
die gleichberechtigte Teilhabe aller oder das verstehende Lernen — kritisch beurteilt und nach
Losungen sucht, der Idee des bildenden Unterrichts in der Praxis naherzukommen.

Zum pédagogischen Ethos gehort aber auch, sich einzugestehen, dass es den perfekten Unter-
richt nicht geben kann, genauso wenig wie den perfekten Lehrer. Nichts Menschliches ist per-
fekt, jeder Mensch ist fehlbar. Guter Unterricht ist kein perfekter Unterricht, sondern ein Un-
terricht, den Kinder und Jugendliche gern, d. h. aus freiem Willen, und mit Interesse besuchen.
Schilerinnen und Schiiler erkennen, ob ein Lehrer Interesse am Unterricht und damit an ihnen
als Lernenden hat, zu denen er padagogisch in Beziehung tritt. Sie erkennen auch, ob er sach-
kundig, gut vorbereitet und vorausschauend ist, gerade dann, wenn er auf eine Frage nicht un-
mittelbar antworten kann, aber verspricht, sich bis zur nachsten Stunde kundig zu machen. Dies
alles, d. h. vor allem die Bereitschaft, padagogisch in Beziehung zu treten und die eigene Lehr-
praxis padagogisch zu reflektieren, gehdrt zum padagogischen Ethos.

Nur eines verbietet sich, ndmlich die flr eine padagogische Beziehung notwendige Distanz
zwischen Lehrer und Schuler aufzuheben. Das padagogische Verhaltnis ist kein Freundschafts-
oder Liebesverhaltnis, sondern wird von dem grundsétzlichen Vertrauen des Schiilers in Unter-
richt getragen. Dies Grundvertrauen in den Lehr-Lernprozess darf unter keinen Umstanden
missbraucht werden, weshalb die fiir die Reflexion des Unterrichts angemahnte Distanz des
Lehrers zu den gewdhlten Inhalten und Methoden ebenso fiir das padagogische Verhaltnis selbst

von grundsatzlicher Bedeutung ist. Denn es verbietet sich aus paddagogisch ethischen Griinden

12



fiir den Lehrer, den Z6gling einem anderen Zweck zu unterwerfen als dem der Entfaltung seiner
Féahigkeiten und seines guten Willens. Nur unter dem Schutzschild des padagogischen Ethos
bleibt der Zdgling, um es mit Kant zu sagen, Zweck an sich selbst, statt in den Dienst fremder
Zwecke gestellt oder zur willkirlichen Bedurfnisbefriedigung instrumentalisiert, d. h. miss-

braucht zu werden.

II.

Nach den bisherigen Ausfiihrungen diirfte deutlich geworden sein, dass es sich bei dem wenig
bearbeiteten Forschungsfeld der padagogischen Ethik um eine padagogische Reflexionsme-
thode handelt, deren Fragestellungen Uber die tbliche Unterrichtsevaluation und -kritik nicht
beantwortet werden kdnnen. Es handelt sich bei der pddagogischen Ethik daher um einen Teil-
bereich der Allgemeinen Padagogik bzw. der Allgemeinen Didaktik und dementsprechend um
eine Form der Theoriearbeit, die allgemeine Prinzipien verantwortungsvollen padagogischen
Handelns, darin eingeschlossen allgemeine Prinzipien verantwortungsvollen Unterrichtens,
aufstellt, begriindet und praktisch Uberprift — letzteres durchaus unter Zuhilfenahme empiri-
scher Daten aus der Unterrichtsbeobachtung.

Zugleich durfte hinreichend begriindet worden sein, dass paddagogische Ethik nicht mit der von
allen Seiten geforderten »Wertevermittlung«< durch Schulunterricht zu verwechseln ist. So sehr
die padagogisch ethische Reflexion von Unterricht auf der Grundlage gleichberechtigter Teil-
habe und verstehendem Lernen steht und sich dadurch im Einklang mit dem »>kategorischen
Imperativ< und den Grundprinzipien des demokratischen Rechtsstaats weil3, besteht ihre Auf-
gabe nicht darin, Konzepte der politischen oder sittlichen Bildung zu entwerfen. Padagogische
Ethik pruft Unterricht vom Standpunkt einer nicht-affirmativen Theorie von Bildung und Er-
ziehung (Benner 1982). Sie prift, ob der Zdgling indoktriniert, diskriminiert und ausgeschlos-
sen oder ermutigt, anerkannt und als Zweck an sich selbst betrachtet wird. So leistet die pada-
gogisch ethische Reflexion von Unterricht wohl ihren Beitrag zur Demokratieerziehung und im
weitesten Sinne zur moralischen Bildung, aber nur indirekt, indem sie dem Lehrer einen wir-
devollen Umgang mit seinen Schulerinnen und Schulern vorschreibt, wodurch diese, wie Hegel
sagen wirde, in das Dasein, d. i. die Funktionsweise, der sittlichen Welt eingefihrt werden.
Vom Ende des schulischen Bildungsauftrags aus betrachtet geht es darum, den Z6gling so in
die Gesellschaft zu entlassen, dass er aus einer Fiille von Optionen, die fir ihn passende Lebens-
und Arbeitsform finden kann. Nach der familidren Erziehung und schulischen Bildung wird,
wie Hegel sagt, »dies Individuum hiermit sein Gliick zu suchen von seinem Geiste in die Welt
hinausgeschickt« (1970, S. 268). Damit ihm dies gelingt, durfen Kindheit und Schulzeit nicht

13



ungliicklich durchlaufen werden, wie wir seit Rousseaus Erziehungsroman Emile und spétes-
tens seit der von Freud inspirierten Entwicklungspsychologie (Piaget, Kolberg u. a.) wissen.
Steht die Unversehrtheit des Zoglings im Mittelpunkt der padagogischen Arbeit, damit er sich
nach seiner Entlassung aus Familie und Schule selbstbewusst und vertrauensvoll auf die Suche
nach seinem Lebensglick machen kann, dann hat sein Schutz oberste Prioritat. M. a. W., es ist
aus padagogisch ethischer Sicht schon viel gewonnen, wenn der Zdgling durch padagogische
MafRnahmen in seiner Entwicklung nicht durch friihzeitige Festlegungen oder »Géngelungs, wie
es in der Aufklarung hief3, behindert wird.

Das Bildungssystem nach deutschem Muster ist allerdings ein »Festlegungssystemc, das bis in
die famili&re Erziehung hineinwirkt, und sowohl Lehrer als auch Schiiler zu Verlierern macht:
die Lehrer, weil ihnen die Zeit fehlt, ein forderliches Lernklima und eine vertiefende Lernkultur
zu schaffen, die Schiler, weil sie durch weitreichende Festlegungen, ihre Talente nicht erken-
nen und maogliche Interessen nicht entfalten kdnnen. Da weder die hier und jetzt arbeitenden
Lehrerinnen und Lehrer noch die hier und jetzt lernenden Schilerinnen und Schiler auf eine
grundsatzliche Bildungsreform, die u. a. das gemeinsame Lernen aller Kinder und Jugendlichen
bis zum zehnten Schuljahr vorsehen musste, warten kénnen, bleibt nur die Reform von innen
bzw. eine Reform des Unterrichts selbst. D. h. der Lehrer strukturiert seinen Unterricht so, als
ob die Beachtung padagogisch ethischer Prinzipien oberste Prioritat in Lehrplanen und Verwal-
tungsauflagen hatten. Dies beendet zwar nicht seinen Eiertanz zwischen pédagogischer und
verwaltender Arbeit, erflllt aber wenigstens den Unterricht mit Sinn.

Damit ist gemeint, dass es in jeder einzelnen Unterrichtsstunde darauf ankommt, sie so mit Sinn
zu fullen, dass ihre Sinnhaftigkeit fur die Lernenden erkennbar ist, und zwar (ber die erfolgrei-
che Absolvierung von Leistungstests hinaus. Seinen Sinn erh&lt Unterricht, ob in der Schule,
im Betrieb oder in der Universitat, namlich nicht durch eine mehr oder weniger erfolgreiche
Vorbereitung auf Klassenarbeiten, Klausuren und Prifungen. Vielmehr besteht die Sinnhaf-
tigkeit des Unterrichts darin, neben den fiir Beruf und Studium erforderlichen Kenntnissen auch
die Bedeutung der Lehrinhalte fiir das Verstandnis groRBer Problemlagen zu vermitteln. Denn
es wird die junge Generation sein, die Losungen flr die an sie weiter gereichten groRen Prob-
leme finden muss. Daflir muss die erziehende Generation die jungen Menschen in den Stand
setzen und erhalt von ihnen jenen Vertrauensvorschuss, den Kinder — gewissermafen instinktiv
—ihren Eltern, Lehrern und sonstigen Erziehern entgegenbringen. Wird, durch welche Mal3nah-
men auch immer, das Vertrauen des Kindes in seinen Erzieher erschdittert, sind samtliche seiner
padagogischen Bemiihungen zum Scheitern verurteilt, wodurch sich wiederum die Chancen des

Zaoglings, sein Lebensgliick zu finden, erheblich verringern dirften.

14



Hier zeigt sich die Notwendigkeit einer padagogisch ethischen Reflexion von Erziehung und
Unterricht. Durch sie werden zwar keine gesamtstrukturellen Probleme beseitigt, aber sie ver-
hindert, dass nicht-paddagogische Zwecke den Unterricht dominieren und den Entwicklungspro-
zess der Heranwachsenden blockieren. Padagogisch ethische Reflexion hat diese Gefahren, die
von den Verwaltungsstrukturen des Bildungssystems ausgehen, im Blick und setzt ihre gesamte
Anstrengung darauf, weder den Unterricht noch den Z6gling ganzlich den systemischen Anfor-
derungen zu unterwerfen. So ist paddagogisch ethische Reflexion aus praktischer Sicht nicht
weniger als die Bedingung erziehenden bzw. bildendenden Unterrichts, den sie dadurch unter

die Regeln der »moralischen Kommunikation« (Oelkers 1992, S. 12) stellt.

Literatur

Beck, Ulrich (1996): Das Zeitalter der Nebenfolgen und die Politisierung der Moderne. In: Ul-
rich Beck/Anthony Giddens/Scott Lash (Hrsg.): Reflexive Modernisierung. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Benner, Dietrich (1982): Bruchstiicke einer nicht-affirmativen Theorie paddagogischen Han-
delns. In: Zeitschrift fir Padagogik 28 (6), S. 951-967.

Drerup, Johannes (2019). Bildung und das Ethos der Transformation. Anmerkungen zum Ver-
héltnis von Bildungstheorie, Bildungsforschung und Padagogischer Ethik. In: Zeitschrift fur
Praktische Philosophie, 1/2019, S. 61-90.

Jager, Marianne/ Gurber, Susan (2012): Interview: Der geheime Lehrplan. Im Zentrum steht
die Disziplin in der Klasse. phAkzente 2/2012, S. 6-8.

Gruschka, Andreas (2007) »Was ist guter Unterricht?< Uber neue Allgemein-Modellierungen
aus dem Geiste der empirischen Unterrichtsforschung. In: Pddagogische Korrespondenz 36, S.
10-43.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970): Phanomenologie des Geistes (1807). Hrsg. von Eva
Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Hugli, Anton (1998). Padagogische Ethik. In: Annemarie Pieper/Urs Turnherr (Hrsg.): Ange-
wandte Ethik. Eine Einfihrung. Minchen: Beck, S. 312-337.

15



Meyer, Hilbert (2011): Was ist guter Unterricht? Berlin: Scriptor.

Oelkers, Jurgen (1992): Padagogische Ethik. Eine Einfiihrung in Probleme, Paradoxien und

Perspektiven. Weinheim/Munchen: Juventa.

Rousseau, Jean-Jacques (2019): Emile oder Uber die Erziehung (1762). Hrsg. von Tim Zumhof,
Stuttgart: Reclam.

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst (1959): Ausgewéhlte padagogische Schriften. Hrsg.
von Ernst Lichtenstein. Paderborn: Schoningh.

Wigger, Lothar (1990). Die praktische Irrelevanz padagogischer Ethik. Einige Reflexionen tber
Grenzen, Defizite und Paradoxien padagogischer Ethik und Moral. In: Zeitschrift fiir Padagogik
36 (3), S. 309-330.

' Die Kritik des »heimlichen Lehrplans«, bezieht sich vor allem darauf, dass er Zielsetzungen
des offiziellen Lehrplans konterkariert. VVgl.: Jager/Gurber, 2012.

16



