
 

 

 
 

 

 

 

 
 

Dialektik im Wandel der 

Zeit 
Ein Vergleich der dialektische Methoden Hegels 

und Adornos 
 

 

 

 

 

 

Hausarbeit 

 

 

Vorgelegt von 

 Marius Nageldick 

(Matrikel-Nr. 367449)  

Kontakt: mariusnageldick@live.de 

 

 

März 2016 



 

 

Inhalt 
 

 

1. Einleitung ............................................................................................................................ 1 

2. Dialektik als Methode in der Philosophie ........................................................................... 2 

3. Herrschaft und Versöhnung ................................................................................................ 6 

4. Fazit ..................................................................................................................................... 9 

   Literatur ............................................................................................................................. 11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

1. Einleitung 

Die Dialektik ist eine Methode der Philosophie, die das Verhältnis von Begriff und 

Gegenstand bestimmen will. Wird etwas auf den Begriff gebracht, wird ein Gegenstand mit 

einem Begriff identifiziert. Diese Identifikation von Begriff und Gegenstand ist nicht nur eine 

grundlegende Bewegung in der Philosophie, sondern des Menschen überhaupt. Man könnte es 

als anthropologische Grundkonstante begreifen, die das Denken des Menschen determiniert. 

„Denken heißt identifizieren“ (ND: 17). Diesem ursprünglichsten Moment geistiger Tätigkeit 

wendet sich die Dialektik zu und gibt ihr ein methodisches Fundament, das verschiedene 

Ausprägungen innerhalb der Philosophiegeschichte findet. Adorno beschreibt die Dialektik 

ganz allgemein als einen Umstand, in dem die Gegenstände nicht mehr in ihren Begriffen 

aufgehen. Stattdessen geraten die Gegenstände in Widerspruch mit den hergebrachten 

Normen, in denen die bisherig Übereinstimmung (Identität) von Begriff und Gegenstand 

bestimmt ist (ND: 16 f.) Die Dialektik befasst sich also mit den Widersprüchen bzw. den 

Gegensätzen in den Gegenständen und Begriffen. Solcher Widerspruch zieht meist die 

Negation einer vorangegangenen Position nach sich und mündet in einer neuen Position, in 

der Begrifflichkeiten neu ausgelotet werden. Bezieht man diesen Prozess auf den 

gesamtgeschichtlichen Kontext, hat man es fortlaufend mit Negation von Negationen zu tun, 

in der Positionen negiert und von neueren Positionen abgelöst werden. Hegel setzt diese 

historische Dimension bzw. die Prozesshaftigkeit in das Zentrum seiner Philosophie, indem er 

das Sein als ein bereits Gewordenes und jederzeit im Werden Befindliches kennzeichnet. Ziel 

seiner Dialektik ist es, die Frage nach der absoluten Wahrheit zu beantworten, die seit Kant 

für unbeantwortbar galt. Dieser hatte das Ding an sich für nicht bestimmbar gehalten, sondern 

seiner Bestimmung klare Grenzen gesetzt. Es sei mittels sinnlicher Erscheinung und 

Verstandestätigkeit niemals vollkommen an sich erfassbar. Dagegen versteht Adorno die 

Dialektik weniger systemisch als Hegel. Das Absolute wird von ihm negiert. 

In dieser Arbeit soll die Dialektik Hegels der Dialektik Adornos gegenübergestellt werden, 

um u. a. die Frage zu beantworten, wo Adorno seine negative Dialektik gegenüber der 

hegelsche Dialektik überhöht sieht und ob diese Überhöhung gerechtfertigt ist. Denn dass 

Adorno diesen Anspruch hegt, wird bspw. darin deutlich, dass er die hegelsche Dialektik für 

verklärend hält (ND: 17). Es muss also herausgestellt werden, wodurch Adorno diese 

Verklärung bestimmt sieht und wie er sie aufzulösen sucht. Im ersten Teil der Arbeit wird 

dazu die grundsätzliche Methode der Dialektik analysiert, während im zweiten Teil die Ziele 



2 

 

bzw. mögliche Endpunkte dieser Methode in den Blick genommen und miteinander 

verglichen werden. 

 

 

2. Dialektik als Methode in der Philosophie 

Adorno beschreibt die Dialektik seiner Philosophie als negative Dialektik. In dieser 

Bezeichnung der Dialektik als negativ liegt ihr Besonderes. Das Negative lässt sich durch 

einen Vergleich mit den klassischen Intensionen des Begriffs Dialektik herausstellen. Bereits 

in der Antike findet sich die Methode der Dialektik. Bei Sokrates bzw. Platon rekurriert sie 

u.a. auf  eine bestimmte Art der Gesprächsführung, bei der Rede (Thesis) und Gegenrede 

(Antithesis) in ihrer Synthesis aufgelöst werden. Bei dieser handelt es sich um eine Art 

Kompromiss, der die vorherigen Positionen negiert und etwas Neues, Positives herstellt. 

Diese Herstellung ist laut Adorno zu affirmativ, weil sie sich ausschließlich auf das Positive 

konzentriert. Er plädiert stattdessen für eine Dialektik, die im Gegensatz dazu vom 

affirmativen Wesen befreit ist. Wesentlich hierfür ist, den Widerspruch, der der Dialektik 

innewohnt, als Nichtidentität zu kennzeichnen und unversöhnt gelten zu lassen. Dieses 

Berufen auf das Widersprüchliche bzw. Verschiedene kennzeichnet die negative Dialektik.  

Laut Adorno wird der Widerspruch von Begriff und Gegenstand bei Hegel hingegen als ein 

„herakliteisch Wesenhaftes“ verklärt (ND: 17). Damit spielt Adorno auf den durch Heraklit 

beschriebenen natürlichen Prozess des beständigen Werdens und Wandelns an, der sich auch 

in Hegels Philosophie wiederfindet. Tatsächlich begreift Hegel das gesamte Sein – und damit 

eingeschlossen auch den die Wirklichkeit konstituierenden, identifizierenden Geist – nicht 

bloß unmittelbar. Stattdessen ist das Sein immer erst durch sein Werden bzw. den 

Vermittlungsprozessen hin zu diesem Sein konstituiert. Es ist damit nicht bloß 

Gegenwärtiges, sondern immer ein im Kontext von Historizität Erschlossenes und 

Begreifbares. Subjekt dieser prozesshaften Seins-Erschließung ist das Bewusstsein des 

Individuums als Teil des absoluten Geists (allgemeines Individuum), in dem sich die 

Erschließung vollzieht. Der Widerspruch in der Hegelschen Dialektik besteht damit 

wesentlich zwischen den Begriffen einer unmittelbaren Position und den Begriffen historisch 

vorangegangener Positionen. 

Dagegen fasst Adorno den in der Dialektik enthaltenen Widerspruch umfassender. Er wird, 

über den prozesshaften Charakter hinaus, als grundsätzliches Kennzeichen der Nichtidentität  



3 

 

von Gegenstand und Begriff verstanden. „Der Widerspruch ist das Nichtidentische [...]“ (ND: 

17). Man könnte meinen, dieses nichtidentische Moment bestünde bereits im dialektischen 

Denken Platons oder Sokrates. Tatsächlich stehen sich auch hier These und Antithese 

nichtidentisch gegenüber. Allerdings wird dieser Widerspruch in der Synthese von These und 

Antithese aufgelöst. Diese Auflösung bewertet Adorno als affirmativ, weil das 

Nichtidentische im Moment der Auflösung von These und Antithese zerfließt und deren 

Produkt, die Synthese, das Objekt positiv durch ein „Etwas ist“ identifiziert. In dieser 

Identifikation enthalten sind lediglich positive Momente, die der unmittelbar sinnlichen 

Erfahrung entstammen. So ist Stuhl lediglich eine Ansammlung von Gemeinsamkeiten, die 

den Einzelobjekten entlehnt und zum Begriff erhoben wurden. Abstrakte Begriffe, wie bspw. 

Engel, sind dagegen aus einer Verbindung von sinnlichen Vorstellungen hergestellt (hier 

etwa: Mensch und Flügel). Derartige sinnliche Vorstellungen verleihen dem Begriff seine 

ausschließlich positiven Attribute. Die negativen, nichtidentischen Momente, die besagen, 

dass etwas nicht mit dem Begriff identisch ist, besitzen hingegen keine Relevanz. Gegen 

diesen Ausschluss des Nichtidentischen durch das identifizierende Denken wendet sich 

Adorno mit seiner negativen Dialektik. Das Nichtidentische ist nach seiner Auffassung nicht 

vom Begriff zu abstrahieren und unauflösbar mit ihm verbunden. Er spricht von einem 

„Schein von Identität“, der „dem Denken selber seiner puren Form nach inne [wohnt]“ (ND: 

17). Das positiv Formulierte „Etwas ist“ ist also in Wahrheit nur scheinbar. Vielmehr bleibt 

laut Adorno auch dasjenige bestehen, das nicht ist. Also all das, was nicht unmittelbar sinnlich 

in einem Begriff oder einer Position aufgeht. Damit zielt Adorno darauf ab, das Andere, nicht 

unmittelbar in einem Begriff Aufgehende, stets als ein Verschiedenes gelten zu lassen.  

Dies soll im Folgenden anhand einiger Begriffe konkretisiert werden. So könnte man bspw. 

den Begriff Bildung im Sinne Humboldts als wahren Zweck des Menschen zur höchsten und 

proportionierlichsten Bildung seiner Kräfte zu einem Ganzen verstehen. Obwohl es sich hier 

um einen sehr breit gefasste und allgemeine Definition des Bildungsbegriffs handelt, wird sie 

der Sache nicht gerecht. Nach Adorno trägt der affirmative Charakter dieser Definition zur 

Abgeschlossenheit dieses Begriffs bei. Begriffe besitzen allerdings auch zeitliche und/oder 

subjektive Dimensionen, die nicht in einem allgemeinen Begriff aufgehen. So ist es bspw. 

möglich, dass der o. g. Bildungsbegriff bestimmten Subjekten in einer bestimmten Zeit nicht 

Rechnung trägt, weil die Intensionen des Begriffs in konkreten Fällen nicht mit seinem 

Gegenstand übereinstimmen. Adorno kritisiert also die Starrheit resp. die mangelnde 

Offenheit von Begriffen bzw. ihr Nicht-Gelten-Lassen des Konkreten/Besonderen. Begriffe 

werden in der Folge den Einzelobjekten nicht gerecht, weil sie etwas von ihnen abschneiden 



4 

 

und das ihnen Gemeinsame fixieren und unter einen Begriff subsummieren. Bestimmt man 

Begriffe hingegen negativ, bspw. durch ein „das ist Bildung nicht“, bewahren sie sich laut 

Adorno eine prinzipielle Offenheit.  

Weiterhin lässt sich in der Definition von Liebe erkennen, warum Begriff und Gegenstand 

unüberwindbar voneinander entzweit und einander unversöhnbar sind. Die Definition von 

Liebe durch ihren Begriff lässt etwas an ihrem Gegenstand übrig, das sich nicht begrifflich, 

d. h. sprachlich, erfassen lässt: Das vom rationalen (begrifflichen) Denken verschiedene, 

unmittelbare Gefühl, auf das sich der Begriff beziehen will; die Emotion. Das identifizierende 

Denken funktioniert rein sprachlich und ist daher auch nicht in der Lage, Dinge gelten zu 

lassen, die sich nicht sprachlich fassen lassen (vgl. S 144 ff.). Die klassische Philosophie hat 

genau jene Mannigfaltigkeit der Objekte durch ihr identifizierendes Denken beschnitten, 

indem sie versuchte, das Besondere in den bloß sprachlichen Begriff zu fassen. Insofern 

bediente sie sich einer reduktionistischen Methodik und wurde der Sache an sich nicht 

gerecht, wenn sie diese vollkommen im Begriff identifiziert sah.  

Dieser Reduktionismus der Philosophie (der zu ihrem Fetischismus wurde) ist aber 

gleichzeitig ein sich aus ihrer Methode selbst ergebendes notweniges Übel. Anders als bspw. 

die Naturwissenschaften hat die Philosophie kein konkretes physisches Untersuchungsobjekt 

im Sinne eines Einzeldings, sondern den Begriff als ein abstraktes Untersuchungsobjekt. 

Dieses Begriffliche darf jedoch nicht mit dem Ansich-Seienden verwechselt werden. Es ist im 

Gegenteil so, dass das Begriffliche – selbst das abstrakt Begriffliche – auf etwas in der 

Realität befindliches zurückgeht, das zur Bildung des Begrifflichen nötigt (ND: 23 f.). Hierin 

wendet sich Adorno gegen Hegels Ursprungsphilosophie, die den absoluten Geist als die 

ursprünglichere Voraussetzung des Begrifflichen ansieht. 

Ein weiterer Vorwurf gegen die neuere Philosophie ist, dass sie das Denken enthistorisieren 

möchte. Statt auf das Historische bezieht sich die neue Philosophie auf die Unmittelbarkeit 

des subjektiv Gegebenen, das „Idol purer Gegenwart“ (ND: 63). Sowohl Adorno als auch 

Hegel stimmen jedoch darin überein, dass das Historische das vermittelnde Moment neuer 

Erkenntnis ist, nicht die reine Unmittelbarkeit. Denn in einer jeden Erkenntnis ist immer das 

Historische mitgedacht: Mit der Beantwortung einer Frage ist der Prozess der Erkenntnis 

nicht abgeschlossen. Stattdessen vermittelt eine Antwort weitere Fragen, die ihrerseits nach 

Antworten suchen. So entsteht eine Folge aus Fragen und Antworten, die sich über die 

gesamte Geschichte erstrecken und von der jede einzelne jeweils exemplarisch für eine 

bestimmte Epoche steht. Eine unmittelbar in der Gegenwart gestellte Frage sowie ihre 

Antwort sind also immer das Produkt einer Tradition aus Fragen und Antworten bzw. einer 



5 

 

Tradition von Erkenntnis. Hegel machte dieses prozesshafte Prinzip mit der 

Geschichtsphilosophie zum wesentlichen Teil seines Versuches, einen wissenschaftlichen 

Standpunkt zu entwickeln, von dem aus wahres bzw. absolutes Wissen generiert werden 

sollte. Dieser Prozess läuft in seiner Gesamtheit in einem Dreischritt ab, von dem jeder einen 

bestimmten Bewusstseinszustand abbildet: Der erste Bewusstseinszustand ist das unmittelbar 

sinnliche Bewusstsein. Historisch gesehen, ist dieser Zustand mit dem Naturzustand 

gleichzusetzen, erkenntnistheoretisch dem naiven Realismus. Diese Phase liegt vor dem 

Aufbau größerer Gemeinwesen. Stattdessen wird sie durch Stammesgesellschaften geprägt. 

Ihr liegt ein mythisches Weltbild zu Grunde. Im zweiten Bewusstseinszustand wird sich das 

Bewusstsein seiner selbst bewusst. Ein „Ich denke“ tritt auf und negiert die vorangegangene 

Phase. Historisch fällt diese Phase mit der römischen Antike bzw. dem Auftauchen der 

bürgerlichen Konkurrenzgesellschaft zusammen. Der Mensch findet sich darin – entfremdet – 

in Verhältnissen wieder, die seiner Natur widersprechen und ihn unfrei machen. Diesen 

Widerspruch kann der Mensch durch Bildung als negative Arbeit überwinden. Dadurch 

negiert er die vorangegangene Phase und tritt in einen bürgerlichen Rechtsstaat ein, in dem 

Sklaverei, Ständegesellschaft und Entfremdung überwunden sind. In diesem Schritt wird sich 

der absolute Geist seiner selbst bewusst. Diese Höherentwicklung ist Ergebnis sukzessiver 

Negation der vorherigen Phase. Sie läuft doppelt dialektisch ab: Das Individuum greift erstens 

auf die empirische Welt im Hier und Jetzt und zweitens auf die historischen Realitäten zu. Die 

Vermittlungsprozesse zwischen der historischer und empirischen Welt halten das Subjekt – 

und dadurch vermittelt den absoluten Geist – in Bewegung. Diese Bedeutsamkeit der 

historischen Welt sieht Adorno ebenfalls: Erkenntnis, die diesem Umstand (Historizität) keine 

Rechnung trägt, ist laut Adorno tautologisch (ND: 64). Sie ist immer wahr, weil sie 

abgeschlossen das Widersprechende nicht zulässt. Sie ist damit auch nicht kritikfähig und 

veränderbar, sondern verharrt, stets affirmativ, in ihrer Position. 

Wie Eingangs bereits erwähnt, sieht Adorno dieses eben beschriebene historisch-Prozesshafte 

bei Hegel als den wahren Widerspruch der Dialektik verklärt. Was demnach in den 

Widerspruch geraten würde, sind bei Hegel die verschieden, historisch verorteten Positionen, 

in denen Begrifflichkeiten jeweils unterschiedlich gefasst werden, mit dem Hier und Jetzt. 

Damit wahrt Hegel aber, im Gegensatz zu der neueren Philosophie, Momente des 

Nichtidentischen. Adorno selbst sieht sich Hegel aber insofern überhöhen, als er dies 

Nichtidentische viel weiter fasst. Beiden gemein ist, dass der Begriff, sich dialektisch 

entfaltend, mehr als ein gegenwärtig Sinnliches ist. Die Überhöhung Hegels aber besteht 

darin, dass Dialektik auch das Nichtidentische fasst, das nicht historisch determiniert ist. Dazu 



6 

 

zählen bspw. Emotionen, die sich nicht sprachlich in einen Begriff fassen lassen. Also  all das 

begriffslose Einzelne, das bei der Subsumierung  unter einen bestimmten Begriff vom Objekt 

abstrahiert wird. Im absoluten Geist, der zentralstes Prinzip der hegelschen Philosophie ist, ist 

für dieses Einzelne jedoch kein Platz. Denn das Partikulare bzw. Besondere ist in der 

idealistischen Dialektik ein „in seiner Einseitigkeit Falsches“ (ND: 22). Erst das Ganze 

beinhaltet das Wahre. Dies Wahre ist im Idealismus bereits vorgedacht (als werdender Geist 

bei Hegel) und gibt den dialektischen Schritten ihre Motivation und Richtung. Dadurch wird 

das Objekt zu einem bloßen Mittel degradiert, das den Zweck erfüllt, das subjektive Ganze 

bzw. denn absoluten Geist zu verwirklichen. Adorno wendet sich mit der negativen Dialektik 

gegen dieses Denken. Verglichen mit der hegelschen Dialektik handelt es sich bei der 

negativen Dialektik um eine Methode ohne vorherbestimmten Zweck. Damit ist sie weniger 

systemisch, sondern bewahrt sich eine prinzipielle Offenheit. Das Objekt der geistigen 

Erfahrung bleibt im Gegensatz zur hegelschen Dialektik „[...] höchst real, antagonistisches 

System [...]“ (ND: 22). Antagonistisch wirkt es dabei gegen das Denken, wodurch der 

Widerspruch zwischen Begriff und Gegenstand ausgedrückt wird. Damit geht das Objekt 

nicht – wie noch bei Hegel – vollkommen im Subjekt auf, sondern steht im gleichranging 

gegenüber. Die Realität ist laut Adorno „aus der Region von Subjekt und Geist [...] 

zurückzuübersetzen“, in die sie der Idealismus projiziert hatte (ND: 22). 

Adorno möchte also dem Übersinnlichen (sinnlich auf die klassischen fünf Sinne des 

Menschen bezogen), dem Besonderen, gleichwohl wie dem Historischen einen Platz in der 

Dialektik einräumen. Damit fasst Adorno das Nichtidentische ganz allgemein als ein 

mögliches Verschiedenes. So wäre der Begriff Gott bei Adorno noch offener gedacht als bei 

Hegel. Bei diesem – wenn er in einem christlich-monotheistischen Sinne gefasst wäre – 

würde er gleichzeitig auf historisch göttliches, wie z.B. Naturgeister, Götter der griechischen 

Mythologie, etc. rekurrieren. Bei jenem würde er darüber hinaus aber auch alles andere, 

Nichtidentische gelten lassen. 

 

 

3. Herrschaft und Versöhnung 

Die Idee der Entfremdung des Menschen von sich selbst, die bereits Hegels Philosophie 

kennzeichnete und die durch einen auf einen höheren Bewusstseinszustand zusteuernden 

absoluten Geist überwunden werden sollte, wurde wahrscheinlich am prominentesten von 



7 

 

Marx aufgegriffen. Marx deutete die Entfremdung des Menschen materialistisch, indem er 

den Großteil der Menschen, allen voran das Proletariat, durch die bestehenden 

Produktionsverhältnissen beherrscht sah. Dieser Denktradition von Herrschaft und 

Entfremdung folgt auch Adorno. Den materialen Produktionsverhältnissen vorgeschoben ist 

es aber das Denken selbst, das er als das Organ der Herrschaft erkennt. So „schiebt 

begriffliche Ordnung sich [befriedigt] vor das, was Denken begreifen will“ (ND: 17). Damit 

macht Adorno vor allem auch der klassischen Philosophie den Vorwurf, dem 

(identifizierenden) Denken den Vorrang gegenüber dem eigentlich zu identifizierenden 

Objekt zu geben, dem es daraus folgend nicht mehr gerecht werden kann. Das identifizierende 

Denken übt in totalitärer Weise Herrschaft über das Objekt aus. Durch seinen Anspruch, das 

Besondere (das Einzelobjekt) gewaltsam unter dem Begriff zu subsummieren, bescheidet es 

die Mannigfaltigkeit der Objekte und stellt sie in einen Verblendungszusammenhang. Dieses 

begriffliche Identifizieren macht sich – hier finden sich Überschneidungen Adornos mit Marx 

– auch auf der Ebene des Tauschhandels bemerkbar. Derart getauschte Waren werden 

subsummierend als Produkte „lebendiger Arbeit“ gefasst (ND: 150). In diesem Sinne 

reduziert das identifizierende Denken das eigentlich so mannigfaltige Objekt Ware, unter das 

auch die menschliche Arbeitskraft fällt, zu einer abstrakten Wertgröße, die ihre 

Vergleichbarkeit und Austauschbarkeit ermöglicht. In Wahrheit wird sie dabei beliebig. Da 

diese Identifizierung auch auf den Menschen und seine Arbeit zutrifft, büßt der einzelne 

Mensch sein Besonderes und Individuelles ein. Er findet sich entfremdet in einem totalen 

Verblendungs- und Herrschaftszusammenhang wieder. Eine solche gesellschaftskritische 

Sicht, die Ausdruck in der Entfremdung des Menschen findet, ist bei Hegel dagegen nur 

historisch verwirklicht (in der zweiten Phase der dreistufigen Entwicklung). Da der absolute 

Geist mit Hegel zu sich selbst kommt (in der letzten Phase der dreistufige Entwicklung), sind 

folglich auch die gegenwärtigen Verhältnisse Ausdruck des geistig Absoluten und dadurch 

vollendet und gerecht. 

Den von Adorno konstatierten Bruch von Subjekt und Objekt hält dieser allerdings mit Hilfe 

der negativen Dialektik für versöhnbar (ND: 18). Dazu müsse „[...] der Begriff den Begriff 

[...] übersteigen und dadurch ans Begriffslose heranreichen [...]“ (ND: 21). Infolgedessen 

würde man nicht mehr über das Objekt verfügen und ihn, unter Zwang, affirmativ 

identifizieren. Stattdessen würde „Philosophische Reflexion sich dem Nichtbegrifflichen im 

Begriff [versichern]“ (ND: 23). Durch das Bewusstwerden des Nichtidentischen kann 

Philosophie die fetischistische Autarkie des Begriffs überwinden. Am allerdeutlichsten wird 

diese Autarkie des Begriffs wohl bei Platons Ideenlehre. Hier sind die Begriffe bzw. Ideen 



8 

 

ontisch gesetzt und unveränderlich. Adornos negative Dialektik versteht Begriffe aber als „in 

ein nichtbegriffliches Ganzes Verflochten[es]“ (ND: 24). Dieser Nichtbegrifflichkeit soll sich 

die Dialektik zukehren. Dadurch würde sie dem konstitutiven Charakter des 

Nichtbegrifflichen im Begriff gewahr werden und der Identitätszwang, also die Autarkie des 

Begriffs, wäre aufgelöst.  

Adorno geht jedoch so weit, zu behaupten: „Dialektik, dem Wortsinn nach Sprache als 

Organon des Denkens, wäre ein Versuch [...] Sache und Ausdruck bis zur Indifferenz 

einander zu nähern“ (ND: 66). Wörtlich genommen würde dies der Identität von Begriff und 

Gegenstand entsprechen, die Adorno eigentlich so entschieden ablehnt. Adorno versteht diese 

Identität wohl eher als hehres Ziel der Philosophie, als Utopie des begrifflichen Denkens. Sie 

verbleibt, nach ihrem Wortsinn, dem Nicht-Örtlichen, eine sich nicht erfüllende Konzeption 

und eine Aufforderung, das Verschiede mitzudenken. „Die Utopie der Erkenntnis wäre, das 

Begriffslose mit Begriffen aufzutun, ohne es ihnen gleichzutun. [...] Ein solcher Begriff von 

Dialektik weckt Zweifel an seiner Möglichkeit“ (ND: 21). Trotz dieses Zweifels hält Adorno 

an der negativen Dialektik als Methode der möglichen Versöhnung von Begriff und 

Gegenstand fest. 

In einer Hinsicht gleicht Adorno dabei Hegel. Dieser sieht nämlich ebenfalls das Subjekt und 

Objekt in einer totalen Synthese ineinander aufgehen. Damit ist in beiden Fällen Dialektik 

verstanden als eine Entzweiung (von Objekt und Subjekt), die das Ziel der Vereinigung hat. 

Hegel denkt diese Vereinigung jedoch weniger utopisch, sondern sieht sie konkret in seiner 

Philosophie verwirklicht. Durch Hegel wird sich der absolute Geist seiner selbst gewahr. 

Diese markiert den Abschluss der Philosophie, in der sich absolute Wahrheit durch das 

Einswerden von Subjekt und Objekt erfüllt. Hingegen bleibt dies Einswerden bei Adorno 

unerfüllt. Subjekt und Objekt bleiben unversöhnt, d.h. stets im Widerspruch verbleibend. 

Durch die Anerkennung des Widerspruchs weist Adorno die gesellschaftliche Totalität 

zurück. Ihre Auflösung würde eine Gesellschaft ermöglichen, die das Subjektive in seiner 

Andersartigkeit anerkennen würde. Verglichen mit Hegel besitzt das vormals im absoluten 

Geist aufgehende Subjekt wieder Bedeutung. Hegel hatte das individuelle Subjekt in der 

Synthese von Subjekt und Objekt dagegen übergangen. 

Der negativen Dialektik als Utopie verstanden kommt damit die Bedeutung zu, die 

gegenwärtige positivistische Doktrin abzulösen, welche zur Entfremdung des Menschen von 

seiner Natur bzw. von sich selbst beiträgt. Der Positivismus verharrt nämlich in einer auf 

Produktivität und Performanz zielenden Praxis, die der Theorie keinen Platz lässt. Damit 

bleibt die Frage nach dem Warum und Wofür ungeklärt. Der Positivismus kann auf diese 



9 

 

Fragen lediglich selbstreferentiell antworten, indem er die Praxis unter dem Vorzeichen ihrer 

Optimierung als notwendig beurteilt. Einen tieferen Sinn vermag der Praxis jedoch erst die 

Theorie zu geben. Erst sie stellt Motive, Werte und Dispositionen zur Seite, die menschlichem 

Handeln einen Rechtfertigungsgrund geben. Damit steht Adorno gewissermaßen in einer 

Tradition des Aristoteles, der das ergon des Menschen in seiner Vernunfttätigkeit, also in 

seinem theoretischen Leben sah. Die Vernunft bzw. Theorie wird auch bei Adorno zur 

Grundlage dafür erklärt, das Mit-Sich-Übereins-Sein des Menschen zu ermöglichen. 

 

 

4. Fazit 

In dieser Arbeit wurde versucht, das Moment, in welchem die negative Dialektik die 

hegelsche Dialektik überhöht, nachzuzeichnen. Es ist das Nichtidentische, das bei Adorno viel 

weiter gefasst ist als bei Hegel. Hegel, bei dem dies Widersprüchliche sich auf die Historizität 

beschränkt, denkt das Negative infolgedessen begrenzter. Dennoch ist er nicht der 

„Synthetiker“ als der er vielfach dargestellt wird, weil er negative Momente durchaus zulässt 

(ND: 159). Die reine Synthese dagegen ist ausschließlich affirmativ. Verglichen mit Adorno 

enthält der dialektisch erschlossene Begriff bei Hegel aber trotzdem affirmativen Charakter. 

Denn das Nichtidentische fällt nicht vollständig mit dem Historischen zusammen. Das den 

Begriff umspannende Nichtidentische ist reichhaltiger. Hegel bleibt deshalb fetischistisch am 

Positiven orientiert. Auch wenn das Geschichtliche im Begriff mitschwingt, wird der Begriff 

selbst doch immer noch als ein „Etwas ist“ bestimmt. Ein „Etwas ist nicht“ findet seinen 

Bezugspunkt bei Hegel nur in der Historizität. Laut Adorno ist es aber nicht die Geschichte, 

die in einem Funktionszusammenhang den Kampf des Daseins kämpft und ein Fortschreiten 

ermöglicht, sondern der lebendige Mensch, der in der Geschichte wirkt (ND: 299). Diesen 

Menschen in seiner Individualität zu denken, vermag negative Dialektik. Das Objekt soll mit 

dem Anderen gedacht werden, das es in seiner Unmittelbarkeit nicht ist. Hierin wird Adorno 

dem einzelnen Menschen im Gegensatz zu Hegel gerecht. Dabei stellt sich allerdings die 

Frage, inwiefern die negative Dialektik dem Anspruch, dem lebendigen Menschen zu 

entsprechen, überhaupt gerecht werden kann. Könnte das permanente Mitdenken des 

Nichtidentischen nicht eine Überforderung an das begriffliche Denken des Menschen 

darstellen? Ist es möglich gleichzeitig alles Verschiedene zu denken, was nicht unmittelbar in 

einen Begriff fällt? Und ist nicht auch der negativ gedachte Begriff seinerseits auf Begriffe 



10 

 

angewiesen, mit denen auf das Nichtidentische rekurriert wird? So könnte man z. B. Tisch als 

ist nicht Stuhl definieren und dieses Verschiedene stets dazu denken. Der Begriff Stuhl und 

die ihn konstituierenden Begriffe können ihrerseits wiederum nicht auch negativ definiert 

werden, weil man auf diese Weise in eine Spirale von negativen Definitionen geraten würde, 

die die Identifikation irgendeines Gegenstandes letztlich unmöglich machen würde (regressus 

ad infinitum). Wäre alles negativ definiert, ergäbe sich ein System der absoluten Negativität. 

Auch wenn Adorno, sich dessen bewusst, auf die Utopie als Möglichkeit verweist, das 

Widersprüchliche mitzudenken, ist es doch fraglich, inwiefern der einzelne Mensch dieses 

Ziel umsetzen kann. Andererseits bleibt, trotz der schieren Unmöglichkeit der Aufgabe, das 

sich aus der Utopie ergebende Motiv, es auf einen Versuch ankommen zu lassen. Denn die 

Alternative wäre die Selbstaufgabe des Menschen und seiner Individualität durch seine 

Unterordnung unter die Praxis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

Literatur 

 Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1990. 

Ersterscheinung 1966. 

 Hegel, Georg W. F.: Phänomenologie des Geistes. Berlin: Akademie Verlag, 1998. 

Ersterscheinung 1807. 


