-—
— —— WESTFALISCHE

WILHELMS-UNIVERSITAT
MUNSTER

Dialektik im Wandel der
Zeilt

Ein Vergleich der dialektische Methoden Hegels
und Adornos

Hausarbeit

Vorgelegt von
Marius Nageldick
(Matrikel-Nr. 367449)

Kontakt: mariusnageldick@live.de

Marz 2016



Inhalt

IS T 1 L= 1 (0] Vo OSSPSR 1
2. Dialektik als Methode in der PRilOSOPNIE ........cvciuiiieiece e 2
3. Herrschaft und VersONNUNG .......cooiiiiiiieiecie et nne s 6
A FOZIT. ..ot bbbt 9



1. Einleitung

Die Dialektik ist eine Methode der Philosophie, die das Verhéltnis von Begriff und
Gegenstand bestimmen will. Wird etwas auf den Begriff gebracht, wird ein Gegenstand mit
einem Begriff identifiziert. Diese Identifikation von Begriff und Gegenstand ist nicht nur eine
grundlegende Bewegung in der Philosophie, sondern des Menschen tiberhaupt. Man konnte es
als anthropologische Grundkonstante begreifen, die das Denken des Menschen determiniert.
,,Denken heil3t identifizieren* (ND: 17). Diesem urspriinglichsten Moment geistiger Téatigkeit
wendet sich die Dialektik zu und gibt ihr ein methodisches Fundament, das verschiedene
Auspragungen innerhalb der Philosophiegeschichte findet. Adorno beschreibt die Dialektik
ganz allgemein als einen Umstand, in dem die Gegenstande nicht mehr in ihren Begriffen
aufgehen. Stattdessen geraten die Gegenstande in Widerspruch mit den hergebrachten
Normen, in denen die bisherig Ubereinstimmung (ldentitat) von Begriff und Gegenstand
bestimmt ist (ND: 16 f.) Die Dialektik befasst sich also mit den Widerspriichen bzw. den
Gegensétzen in den Gegenstanden und Begriffen. Solcher Widerspruch zieht meist die
Negation einer vorangegangenen Position nach sich und mundet in einer neuen Position, in
der Begrifflichkeiten neu ausgelotet werden. Bezieht man diesen Prozess auf den
gesamtgeschichtlichen Kontext, hat man es fortlaufend mit Negation von Negationen zu tun,
in der Positionen negiert und von neueren Positionen abgeldst werden. Hegel setzt diese
historische Dimension bzw. die Prozesshaftigkeit in das Zentrum seiner Philosophie, indem er
das Sein als ein bereits Gewordenes und jederzeit im Werden Befindliches kennzeichnet. Ziel
seiner Dialektik ist es, die Frage nach der absoluten Wahrheit zu beantworten, die seit Kant
fiir unbeantwortbar galt. Dieser hatte das Ding an sich fur nicht bestimmbar gehalten, sondern
seiner Bestimmung klare Grenzen gesetzt. Es sei mittels sinnlicher Erscheinung und
Verstandestétigkeit niemals vollkommen an sich erfassbar. Dagegen versteht Adorno die
Dialektik weniger systemisch als Hegel. Das Absolute wird von ihm negiert.

In dieser Arbeit soll die Dialektik Hegels der Dialektik Adornos gegentibergestellt werden,
um u. a. die Frage zu beantworten, wo Adorno seine negative Dialektik gegeniiber der
hegelsche Dialektik iiberhoht sieht und ob diese Uberhohung gerechtfertigt ist. Denn dass
Adorno diesen Anspruch hegt, wird bspw. darin deutlich, dass er die hegelsche Dialektik fiir
verkladrend halt (ND: 17). Es muss also herausgestellt werden, wodurch Adorno diese
Verklarung bestimmt sieht und wie er sie aufzulgsen sucht. Im ersten Teil der Arbeit wird

dazu die grundsatzliche Methode der Dialektik analysiert, wéhrend im zweiten Teil die Ziele

1



bzw. mogliche Endpunkte dieser Methode in den Blick genommen und miteinander

verglichen werden.

2. Dialektik als Methode in der Philosophie

Adorno beschreibt die Dialektik seiner Philosophie als negative Dialektik. In dieser
Bezeichnung der Dialektik als negativ liegt ihr Besonderes. Das Negative lasst sich durch
einen Vergleich mit den klassischen Intensionen des Begriffs Dialektik herausstellen. Bereits
in der Antike findet sich die Methode der Dialektik. Bei Sokrates bzw. Platon rekurriert sie
u.a. auf eine bestimmte Art der Gesprachsfiihrung, bei der Rede (Thesis) und Gegenrede
(Antithesis) in ihrer Synthesis aufgelost werden. Bei dieser handelt es sich um eine Art
Kompromiss, der die vorherigen Positionen negiert und etwas Neues, Positives herstellt.
Diese Herstellung ist laut Adorno zu affirmativ, weil sie sich ausschliel3lich auf das Positive
konzentriert. Er pladiert stattdessen fir eine Dialektik, die im Gegensatz dazu vom
affirmativen Wesen befreit ist. Wesentlich hierfur ist, den Widerspruch, der der Dialektik
innewohnt, als Nichtidentitdat zu kennzeichnen und unversohnt gelten zu lassen. Dieses
Berufen auf das Widerspriichliche bzw. Verschiedene kennzeichnet die negative Dialektik.
Laut Adorno wird der Widerspruch von Begriff und Gegenstand bei Hegel hingegen als ein
,herakliteisch Wesenhaftes® verklart (ND: 17). Damit spielt Adorno auf den durch Heraklit
beschriebenen natirlichen Prozess des bestandigen Werdens und Wandelns an, der sich auch
in Hegels Philosophie wiederfindet. Tatsachlich begreift Hegel das gesamte Sein — und damit
eingeschlossen auch den die Wirklichkeit konstituierenden, identifizierenden Geist — nicht
blo? unmittelbar. Stattdessen ist das Sein immer erst durch sein Werden bzw. den
Vermittlungsprozessen hin zu diesem Sein konstituiert. Es ist damit nicht bloR
Gegenwartiges, sondern immer ein im Kontext von Historizitdt Erschlossenes und
Begreifbares. Subjekt dieser prozesshaften Seins-Erschlieffung ist das Bewusstsein des
Individuums als Teil des absoluten Geists (allgemeines Individuum), in dem sich die
ErschlieBung vollzient. Der Widerspruch in der Hegelschen Dialektik besteht damit
wesentlich zwischen den Begriffen einer unmittelbaren Position und den Begriffen historisch
vorangegangener Positionen.

Dagegen fasst Adorno den in der Dialektik enthaltenen Widerspruch umfassender. Er wird,

uber den prozesshaften Charakter hinaus, als grundsatzliches Kennzeichen der Nichtidentitéat

2



von Gegenstand und Begriff verstanden. ,,Der Widerspruch ist das Nichtidentische [...]* (ND:
17). Man kdnnte meinen, dieses nichtidentische Moment bestiinde bereits im dialektischen
Denken Platons oder Sokrates. Tatsachlich stehen sich auch hier These und Antithese
nichtidentisch gegenuber. Allerdings wird dieser Widerspruch in der Synthese von These und
Antithese aufgelost. Diese Auflosung bewertet Adorno als affirmativ, weil das
Nichtidentische im Moment der Auflosung von These und Antithese zerflie3t und deren
Produkt, die Synthese, das Objekt positiv durch ein ,,Etwas ist identifiziert. In dieser
Identifikation enthalten sind lediglich positive Momente, die der unmittelbar sinnlichen
Erfahrung entstammen. So ist Stuhl lediglich eine Ansammlung von Gemeinsamkeiten, die
den Einzelobjekten entlehnt und zum Begriff erhoben wurden. Abstrakte Begriffe, wie bspw.
Engel, sind dagegen aus einer Verbindung von sinnlichen Vorstellungen hergestellt (hier
etwa: Mensch und Fligel). Derartige sinnliche Vorstellungen verleihen dem Begriff seine
ausschlieBlich positiven Attribute. Die negativen, nichtidentischen Momente, die besagen,
dass etwas nicht mit dem Begriff identisch ist, besitzen hingegen keine Relevanz. Gegen
diesen Ausschluss des Nichtidentischen durch das identifizierende Denken wendet sich
Adorno mit seiner negativen Dialektik. Das Nichtidentische ist nach seiner Auffassung nicht
vom Begriff zu abstrahieren und unauflésbar mit ihm verbunden. Er spricht von einem
,»Schein von Identitit”, der ,,dem Denken selber seiner puren Form nach inne [wohnt]*“ (ND:
17). Das positiv Formulierte ,,Etwas ist“ ist also in Wahrheit nur scheinbar. Vielmehr bleibt
laut Adorno auch dasjenige bestehen, das nicht ist. Also all das, was nicht unmittelbar sinnlich
in einem Begriff oder einer Position aufgeht. Damit zielt Adorno darauf ab, das Andere, nicht
unmittelbar in einem Begriff Aufgehende, stets als ein Verschiedenes gelten zu lassen.

Dies soll im Folgenden anhand einiger Begriffe konkretisiert werden. So kénnte man bspw.
den Begriff Bildung im Sinne Humboldts als wahren Zweck des Menschen zur hdochsten und
proportionierlichsten Bildung seiner Kréfte zu einem Ganzen verstehen. Obwohl es sich hier
um einen sehr breit gefasste und allgemeine Definition des Bildungsbegriffs handelt, wird sie
der Sache nicht gerecht. Nach Adorno trégt der affirmative Charakter dieser Definition zur
Abgeschlossenheit dieses Begriffs bei. Begriffe besitzen allerdings auch zeitliche und/oder
subjektive Dimensionen, die nicht in einem allgemeinen Begriff aufgehen. So ist es bspw.
maoglich, dass der o. g. Bildungsbegriff bestimmten Subjekten in einer bestimmten Zeit nicht
Rechnung tragt, weil die Intensionen des Begriffs in konkreten Fallen nicht mit seinem
Gegenstand Ubereinstimmen. Adorno kritisiert also die Starrheit resp. die mangelnde
Offenheit von Begriffen bzw. ihr Nicht-Gelten-Lassen des Konkreten/Besonderen. Begriffe

werden in der Folge den Einzelobjekten nicht gerecht, weil sie etwas von ihnen abschneiden

3



und das ihnen Gemeinsame fixieren und unter einen Begriff subsummieren. Bestimmt man
Begriffe hingegen negativ, bspw. durch ein ,.das ist Bildung nicht®, bewahren sie sich laut
Adorno eine prinzipielle Offenheit.

Weiterhin l&sst sich in der Definition von Liebe erkennen, warum Begriff und Gegenstand
uniiberwindbar voneinander entzweit und einander unversohnbar sind. Die Definition von
Liebe durch ihren Begriff lasst etwas an ihrem Gegenstand Ubrig, das sich nicht begrifflich,
d. h. sprachlich, erfassen l&sst: Das vom rationalen (begrifflichen) Denken verschiedene,
unmittelbare Geflhl, auf das sich der Begriff beziehen will; die Emotion. Das identifizierende
Denken funktioniert rein sprachlich und ist daher auch nicht in der Lage, Dinge gelten zu
lassen, die sich nicht sprachlich fassen lassen (vgl. S 144 ff.). Die klassische Philosophie hat
genau jene Mannigfaltigkeit der Objekte durch ihr identifizierendes Denken beschnitten,
indem sie versuchte, das Besondere in den bloR sprachlichen Begriff zu fassen. Insofern
bediente sie sich einer reduktionistischen Methodik und wurde der Sache an sich nicht
gerecht, wenn sie diese vollkommen im Begriff identifiziert sah.

Dieser Reduktionismus der Philosophie (der zu ihrem Fetischismus wurde) ist aber
gleichzeitig ein sich aus ihrer Methode selbst ergebendes notweniges Ubel. Anders als bspw.
die Naturwissenschaften hat die Philosophie kein konkretes physisches Untersuchungsobjekt
im Sinne eines Einzeldings, sondern den Begriff als ein abstraktes Untersuchungsobjekt.
Dieses Begriffliche darf jedoch nicht mit dem Ansich-Seienden verwechselt werden. Es ist im
Gegenteil so, dass das Begriffliche — selbst das abstrakt Begriffliche — auf etwas in der
Realitét befindliches zurlickgeht, das zur Bildung des Begrifflichen nétigt (ND: 23 f.). Hierin
wendet sich Adorno gegen Hegels Ursprungsphilosophie, die den absoluten Geist als die
urspringlichere Voraussetzung des Begrifflichen ansieht.

Ein weiterer Vorwurf gegen die neuere Philosophie ist, dass sie das Denken enthistorisieren
mdochte. Statt auf das Historische bezieht sich die neue Philosophie auf die Unmittelbarkeit
des subjektiv Gegebenen, das ,,Idol purer Gegenwart™ (ND: 63). Sowohl Adorno als auch
Hegel stimmen jedoch darin Uberein, dass das Historische das vermittelnde Moment neuer
Erkenntnis ist, nicht die reine Unmittelbarkeit. Denn in einer jeden Erkenntnis ist immer das
Historische mitgedacht: Mit der Beantwortung einer Frage ist der Prozess der Erkenntnis
nicht abgeschlossen. Stattdessen vermittelt eine Antwort weitere Fragen, die ihrerseits nach
Antworten suchen. So entsteht eine Folge aus Fragen und Antworten, die sich Uber die
gesamte Geschichte erstrecken und von der jede einzelne jeweils exemplarisch fur eine
bestimmte Epoche steht. Eine unmittelbar in der Gegenwart gestellte Frage sowie ihre

Antwort sind also immer das Produkt einer Tradition aus Fragen und Antworten bzw. einer

4



Tradition von Erkenntnis. Hegel machte dieses prozesshafte Prinzip mit der
Geschichtsphilosophie zum wesentlichen Teil seines Versuches, einen wissenschaftlichen
Standpunkt zu entwickeln, von dem aus wahres bzw. absolutes Wissen generiert werden
sollte. Dieser Prozess lauft in seiner Gesamtheit in einem Dreischritt ab, von dem jeder einen
bestimmten Bewusstseinszustand abbildet: Der erste Bewusstseinszustand ist das unmittelbar
sinnliche Bewusstsein. Historisch gesehen, ist dieser Zustand mit dem Naturzustand
gleichzusetzen, erkenntnistheoretisch dem naiven Realismus. Diese Phase liegt vor dem
Aufbau groRerer Gemeinwesen. Stattdessen wird sie durch Stammesgesellschaften geprégt.
Ihr liegt ein mythisches Weltbild zu Grunde. Im zweiten Bewusstseinszustand wird sich das
Bewusstsein seiner selbst bewusst. Ein ,,Ich denke® tritt auf und negiert die vorangegangene
Phase. Historisch fallt diese Phase mit der rémischen Antike bzw. dem Auftauchen der
birgerlichen Konkurrenzgesellschaft zusammen. Der Mensch findet sich darin — entfremdet —
in Verhéltnissen wieder, die seiner Natur widersprechen und ihn unfrei machen. Diesen
Widerspruch kann der Mensch durch Bildung als negative Arbeit Gberwinden. Dadurch
negiert er die vorangegangene Phase und tritt in einen burgerlichen Rechtsstaat ein, in dem
Sklaverei, Standegesellschaft und Entfremdung Uberwunden sind. In diesem Schritt wird sich
der absolute Geist seiner selbst bewusst. Diese Hoherentwicklung ist Ergebnis sukzessiver
Negation der vorherigen Phase. Sie lauft doppelt dialektisch ab: Das Individuum greift erstens
auf die empirische Welt im Hier und Jetzt und zweitens auf die historischen Realitaten zu. Die
Vermittlungsprozesse zwischen der historischer und empirischen Welt halten das Subjekt —
und dadurch vermittelt den absoluten Geist — in Bewegung. Diese Bedeutsamkeit der
historischen Welt sieht Adorno ebenfalls: Erkenntnis, die diesem Umstand (Historizitét) keine
Rechnung tragt, ist laut Adorno tautologisch (ND: 64). Sie ist immer wahr, weil sie
abgeschlossen das Widersprechende nicht zulasst. Sie ist damit auch nicht kritikfahig und
veranderbar, sondern verharrt, stets affirmativ, in ihrer Position.

Wie Eingangs bereits erwahnt, sieht Adorno dieses eben beschriebene historisch-Prozesshafte
bei Hegel als den wahren Widerspruch der Dialektik verklart. Was demnach in den
Widerspruch geraten wiirde, sind bei Hegel die verschieden, historisch verorteten Positionen,
in denen Begrifflichkeiten jeweils unterschiedlich gefasst werden, mit dem Hier und Jetzt.
Damit wahrt Hegel aber, im Gegensatz zu der neueren Philosophie, Momente des
Nichtidentischen. Adorno selbst sieht sich Hegel aber insofern (berhohen, als er dies
Nichtidentische viel weiter fasst. Beiden gemein ist, dass der Begriff, sich dialektisch
entfaltend, mehr als ein gegenwdrtig Sinnliches ist. Die Uberh6hung Hegels aber besteht

darin, dass Dialektik auch das Nichtidentische fasst, das nicht historisch determiniert ist. Dazu

5



zahlen bspw. Emotionen, die sich nicht sprachlich in einen Begriff fassen lassen. Also all das
begriffslose Einzelne, das bei der Subsumierung unter einen bestimmten Begriff vom Objekt
abstrahiert wird. Im absoluten Geist, der zentralstes Prinzip der hegelschen Philosophie ist, ist
fir dieses Einzelne jedoch kein Platz. Denn das Partikulare bzw. Besondere ist in der
idealistischen Dialektik ein ,,in seiner Einseitigkeit Falsches (ND: 22). Erst das Ganze
beinhaltet das Wahre. Dies Wahre ist im ldealismus bereits vorgedacht (als werdender Geist
bei Hegel) und gibt den dialektischen Schritten ihre Motivation und Richtung. Dadurch wird
das Objekt zu einem bloRen Mittel degradiert, das den Zweck erfullt, das subjektive Ganze
bzw. denn absoluten Geist zu verwirklichen. Adorno wendet sich mit der negativen Dialektik
gegen dieses Denken. Verglichen mit der hegelschen Dialektik handelt es sich bei der
negativen Dialektik um eine Methode ohne vorherbestimmten Zweck. Damit ist sie weniger
systemisch, sondern bewahrt sich eine prinzipielle Offenheit. Das Objekt der geistigen
Erfahrung bleibt im Gegensatz zur hegelschen Dialektik ,,[...] hochst real, antagonistisches
System [...]“ (ND: 22). Antagonistisch wirkt es dabei gegen das Denken, wodurch der
Widerspruch zwischen Begriff und Gegenstand ausgedriickt wird. Damit geht das Objekt
nicht — wie noch bei Hegel — vollkommen im Subjekt auf, sondern steht im gleichranging
gegeniiber. Die Realitdt ist laut Adorno ,,aus der Region von Subjekt und Geist [...]
zurilickzuiibersetzen®, in die sie der Idealismus projiziert hatte (ND: 22).

Adorno mochte also dem Ubersinnlichen (sinnlich auf die klassischen fiinf Sinne des
Menschen bezogen), dem Besonderen, gleichwohl wie dem Historischen einen Platz in der
Dialektik einrdumen. Damit fasst Adorno das Nichtidentische ganz allgemein als ein
maogliches Verschiedenes. So ware der Begriff Gott bei Adorno noch offener gedacht als bei
Hegel. Bei diesem — wenn er in einem christlich-monotheistischen Sinne gefasst wére —
wirde er gleichzeitig auf historisch gottliches, wie z.B. Naturgeister, Gotter der griechischen
Mythologie, etc. rekurrieren. Bei jenem wirde er darliber hinaus aber auch alles andere,

Nichtidentische gelten lassen.

3. Herrschaft und Versohnung

Die Idee der Entfremdung des Menschen von sich selbst, die bereits Hegels Philosophie
kennzeichnete und die durch einen auf einen hdéheren Bewusstseinszustand zusteuernden

absoluten Geist berwunden werden sollte, wurde wahrscheinlich am prominentesten von

6



Marx aufgegriffen. Marx deutete die Entfremdung des Menschen materialistisch, indem er
den Grofdteil der Menschen, allen voran das Proletariat, durch die bestehenden
Produktionsverhaltnissen beherrscht sah. Dieser Denktradition von Herrschaft und
Entfremdung folgt auch Adorno. Den materialen Produktionsverhaltnissen vorgeschoben ist
es aber das Denken selbst, das er als das Organ der Herrschaft erkennt. So ,,schiebt
begriffliche Ordnung sich [befriedigt] vor das, was Denken begreifen will“ (ND: 17). Damit
macht Adorno vor allem auch der klassischen Philosophie den Vorwurf, dem
(identifizierenden) Denken den Vorrang gegeniber dem eigentlich zu identifizierenden
Objekt zu geben, dem es daraus folgend nicht mehr gerecht werden kann. Das identifizierende
Denken ubt in totalitdrer Weise Herrschaft tiber das Objekt aus. Durch seinen Anspruch, das
Besondere (das Einzelobjekt) gewaltsam unter dem Begriff zu subsummieren, bescheidet es
die Mannigfaltigkeit der Objekte und stellt sie in einen Verblendungszusammenhang. Dieses
begriffliche Identifizieren macht sich — hier finden sich Uberschneidungen Adornos mit Marx
— auch auf der Ebene des Tauschhandels bemerkbar. Derart getauschte Waren werden
subsummierend als Produkte ,lebendiger Arbeit“ gefasst (ND: 150). In diesem Sinne
reduziert das identifizierende Denken das eigentlich so mannigfaltige Objekt Ware, unter das
auch die menschliche Arbeitskraft féllt, zu einer abstrakten WertgroRe, die ihre
Vergleichbarkeit und Austauschbarkeit ermdglicht. In Wahrheit wird sie dabei beliebig. Da
diese ldentifizierung auch auf den Menschen und seine Arbeit zutrifft, blft der einzelne
Mensch sein Besonderes und Individuelles ein. Er findet sich entfremdet in einem totalen
Verblendungs- und Herrschaftszusammenhang wieder. Eine solche gesellschaftskritische
Sicht, die Ausdruck in der Entfremdung des Menschen findet, ist bei Hegel dagegen nur
historisch verwirklicht (in der zweiten Phase der dreistufigen Entwicklung). Da der absolute
Geist mit Hegel zu sich selbst kommt (in der letzten Phase der dreistufige Entwicklung), sind
folglich auch die gegenwartigen Verhéltnisse Ausdruck des geistig Absoluten und dadurch
vollendet und gerecht.

Den von Adorno konstatierten Bruch von Subjekt und Objekt halt dieser allerdings mit Hilfe
der negativen Dialektik fir verséhnbar (ND: 18). Dazu miisse ,,[...] der Begriff den Begriff
[...] Ubersteigen und dadurch ans Begriffslose heranreichen [...] (ND: 21). Infolgedessen
wirde man nicht mehr Uber das Objekt verfligen und ihn, unter Zwang, affirmativ
identifizieren. Stattdessen wirde ,,Philosophische Reflexion sich dem Nichtbegrifflichen im
Begriff [versichern]* (ND: 23). Durch das Bewusstwerden des Nichtidentischen kann
Philosophie die fetischistische Autarkie des Begriffs tberwinden. Am allerdeutlichsten wird

diese Autarkie des Begriffs wohl bei Platons Ideenlehre. Hier sind die Begriffe bzw. Ideen

7



ontisch gesetzt und unveranderlich. Adornos negative Dialektik versteht Begriffe aber als ,,in
ein nichtbegriffliches Ganzes Verflochten[es]*“ (ND: 24). Dieser Nichtbegrifflichkeit soll sich
die Dialektik zukehren. Dadurch wirde sie dem Kkonstitutiven Charakter des
Nichtbegrifflichen im Begriff gewahr werden und der Identitatszwang, also die Autarkie des
Begriffs, wére aufgelost.

Adorno geht jedoch so weit, zu behaupten: ,,Dialektik, dem Wortsinn nach Sprache als
Organon des Denkens, wére ein Versuch [...] Sache und Ausdruck bis zur Indifferenz
einander zu ndhern* (ND: 66). Wortlich genommen wirde dies der Identitat von Begriff und
Gegenstand entsprechen, die Adorno eigentlich so entschieden ablehnt. Adorno versteht diese
Identitat wohl eher als hehres Ziel der Philosophie, als Utopie des begrifflichen Denkens. Sie
verbleibt, nach ihrem Wortsinn, dem Nicht-Ortlichen, eine sich nicht erfiilllende Konzeption
und eine Aufforderung, das Verschiede mitzudenken. ,,.Die Utopie der Erkenntnis wére, das
Begriffslose mit Begriffen aufzutun, ohne es ihnen gleichzutun. [...] Ein solcher Begriff von
Dialektik weckt Zweifel an seiner Moglichkeit* (ND: 21). Trotz dieses Zweifels hélt Adorno
an der negativen Dialektik als Methode der mdglichen Verséhnung von Begriff und
Gegenstand fest.

In einer Hinsicht gleicht Adorno dabei Hegel. Dieser sieht ndmlich ebenfalls das Subjekt und
Objekt in einer totalen Synthese ineinander aufgehen. Damit ist in beiden Féllen Dialektik
verstanden als eine Entzweiung (von Objekt und Subjekt), die das Ziel der Vereinigung hat.
Hegel denkt diese Vereinigung jedoch weniger utopisch, sondern sieht sie konkret in seiner
Philosophie verwirklicht. Durch Hegel wird sich der absolute Geist seiner selbst gewabhr.
Diese markiert den Abschluss der Philosophie, in der sich absolute Wahrheit durch das
Einswerden von Subjekt und Objekt erfullt. Hingegen bleibt dies Einswerden bei Adorno
unerfullt. Subjekt und Objekt bleiben unverséhnt, d.h. stets im Widerspruch verbleibend.
Durch die Anerkennung des Widerspruchs weist Adorno die gesellschaftliche Totalitat
zuriick. Ihre Auflésung wirde eine Gesellschaft ermdglichen, die das Subjektive in seiner
Andersartigkeit anerkennen wirde. Verglichen mit Hegel besitzt das vormals im absoluten
Geist aufgehende Subjekt wieder Bedeutung. Hegel hatte das individuelle Subjekt in der
Synthese von Subjekt und Objekt dagegen ibergangen.

Der negativen Dialektik als Utopie verstanden kommt damit die Bedeutung zu, die
gegenwartige positivistische Doktrin abzulésen, welche zur Entfremdung des Menschen von
seiner Natur bzw. von sich selbst beitrdgt. Der Positivismus verharrt ndmlich in einer auf
Produktivitat und Performanz zielenden Praxis, die der Theorie keinen Platz lasst. Damit

bleibt die Frage nach dem Warum und Woflr ungeklért. Der Positivismus kann auf diese

8



Fragen lediglich selbstreferentiell antworten, indem er die Praxis unter dem Vorzeichen ihrer
Optimierung als notwendig beurteilt. Einen tieferen Sinn vermag der Praxis jedoch erst die
Theorie zu geben. Erst sie stellt Motive, Werte und Dispositionen zur Seite, die menschlichem
Handeln einen Rechtfertigungsgrund geben. Damit steht Adorno gewissermaflen in einer
Tradition des Aristoteles, der das ergon des Menschen in seiner Vernunfttatigkeit, also in
seinem theoretischen Leben sah. Die Vernunft bzw. Theorie wird auch bei Adorno zur

Grundlage daftir erklart, das Mit-Sich-Ubereins-Sein des Menschen zu ermdglichen.

4. Fazit

In dieser Arbeit wurde versucht, das Moment, in welchem die negative Dialektik die
hegelsche Dialektik Gberhéht, nachzuzeichnen. Es ist das Nichtidentische, das bei Adorno viel
weiter gefasst ist als bei Hegel. Hegel, bei dem dies Widerspriichliche sich auf die Historizitét
beschrénkt, denkt das Negative infolgedessen begrenzter. Dennoch ist er nicht der
,»Synthetiker* als der er vielfach dargestellt wird, weil er negative Momente durchaus zul&sst
(ND: 159). Die reine Synthese dagegen ist ausschlielflich affirmativ. Verglichen mit Adorno
enthalt der dialektisch erschlossene Begriff bei Hegel aber trotzdem affirmativen Charakter.
Denn das Nichtidentische fallt nicht vollstdndig mit dem Historischen zusammen. Das den
Begriff umspannende Nichtidentische ist reichhaltiger. Hegel bleibt deshalb fetischistisch am
Positiven orientiert. Auch wenn das Geschichtliche im Begriff mitschwingt, wird der Begriff
selbst doch immer noch als ein ,,Etwas ist”“ bestimmt. Ein ,,Etwas ist nicht“ findet seinen
Bezugspunkt bei Hegel nur in der Historizitat. Laut Adorno ist es aber nicht die Geschichte,
die in einem Funktionszusammenhang den Kampf des Daseins kampft und ein Fortschreiten
ermdoglicht, sondern der lebendige Mensch, der in der Geschichte wirkt (ND: 299). Diesen
Menschen in seiner Individualitat zu denken, vermag negative Dialektik. Das Objekt soll mit
dem Anderen gedacht werden, das es in seiner Unmittelbarkeit nicht ist. Hierin wird Adorno
dem einzelnen Menschen im Gegensatz zu Hegel gerecht. Dabei stellt sich allerdings die
Frage, inwiefern die negative Dialektik dem Anspruch, dem lebendigen Menschen zu
entsprechen, (berhaupt gerecht werden kann. Konnte das permanente Mitdenken des
Nichtidentischen nicht eine Uberforderung an das begriffliche Denken des Menschen
darstellen? Ist es moglich gleichzeitig alles Verschiedene zu denken, was nicht unmittelbar in

einen Begriff fallt? Und ist nicht auch der negativ gedachte Begriff seinerseits auf Begriffe

9



angewiesen, mit denen auf das Nichtidentische rekurriert wird? So kénnte man z. B. Tisch als
ist nicht Stuhl definieren und dieses Verschiedene stets dazu denken. Der Begriff Stuhl und
die ihn konstituierenden Begriffe konnen ihrerseits wiederum nicht auch negativ definiert
werden, weil man auf diese Weise in eine Spirale von negativen Definitionen geraten wiirde,
die die Identifikation irgendeines Gegenstandes letztlich unmdglich machen wirde (regressus
ad infinitum). Ware alles negativ definiert, ergébe sich ein System der absoluten Negativitat.
Auch wenn Adorno, sich dessen bewusst, auf die Utopie als Madglichkeit verweist, das
Widersprichliche mitzudenken, ist es doch fraglich, inwiefern der einzelne Mensch dieses
Ziel umsetzen kann. Andererseits bleibt, trotz der schieren Unmdglichkeit der Aufgabe, das
sich aus der Utopie ergebende Motiv, es auf einen Versuch ankommen zu lassen. Denn die
Alternative ware die Selbstaufgabe des Menschen und seiner Individualitdt durch seine

Unterordnung unter die Praxis.

10



Literatur

Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1990.
Ersterscheinung 1966.

Hegel, Georg W. F.: Phdnomenologie des Geistes. Berlin: Akademie Verlag, 1998.
Ersterscheinung 1807.

11



